
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (III):
Uczyć się od
świętych

W nauce modlitwy może nam
pomóc świadectwo świętych
kobiet i mężczyzn, a w sposób
szczególny przykład Maryi.

05-03-2020

Jezus po raz pierwszy idzie do
Jerozolimy jako osoba publiczna.
Poświęca się całkowicie głoszeniu
Królestwa Bożego przez swoje słowa
i cuda. Jego sława, od momentu cudu



na weselu w Kanie Galilejskiej,
rozprzestrzeniała się stopniowo. To
wtedy, ukradkiem, w ciemności nocy,
dość znany nauczyciel żydowski
podchodzi do Niego, aby
porozmawiać (J 3,1). Nikodem
doświadczył trzęsienia ziemi w
swoim wnętrzu, gdy usłyszał i
zobaczył Chrystusa. Miał głowę pełną
powracających problemów i pragnął
rozwiązać je w osobistej rozmowie w
cztery oczy. Jezus, który zna
szczerość jego serca, natychmiast mu
odpowiada: „Jeśli się ktoś nie narodzi
powtórnie, nie ujrzy Królestwa
Bożego” (J 3,5).

Dialog kontynuowany jest pytaniem,
które zadałby każdy z nas: co to
oznacza? Przecież znam dokładny
dzień moich narodzin, nawet
godzinę, jak mogę urodzić się dwa
razy? Jezus w rzeczywistości prosił
Nikodema, by nie starał się jedynie
wszystkiego zrozumieć, ale – co
ważniejsze – aby wpuścił Boga do



swojego życia. Pragnąć świętości to
jak narodzić się ponownie, jak
zobaczyć wszystko w nowym świetle;
w skrócie, stać się nową osobą:
stopniowo przekształcać się w
samego Jezusa Chrystusa, „żeby
ukazało się w nas Jego życie”[1].
Święci przemierzyli przed nami
ścieżki królestwa Bożego: wspięli się
na jego góry, odpoczęli w jego
dolinach i doświadczyli również tych
nieco ciemniejszych zakątków.
Dlatego napełniają nas nadzieją.
Jednym ze sposobów rozpoznania
Chrystusa są właśnie święci.
Przykład ich życia może odgrywać
ważną rolę na osobistej ścieżce
każdego ochrzczonego, który chce
nauczyć się modlić.

Maryja modli się, kiedy jest
szczęśliwa ...

Kobiety i mężczyźni, którzy nas
poprzedzili, są świadkami tego, że
życiodajny dialog z Bogiem jest

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn1


naprawdę możliwy w obliczu tak
wielu przeciwności, które nieraz
mogą prowadzić nas do myślenia, że
jest na odwrót. Wśród nich
podstawowym świadectwem jest
przykład Maryi. Ze względu na
ogromną bliskość ze swoim synem
Jezusem w codziennym życiu
rodzinnym, miała najbardziej żywe
doświadczenie dialogu z Ojcem. I jak
w każdej rodzinie, w domu w
Nazarecie były momenty dobre i
chwile trudniejsze, jednak pośród
bardzo różnych okoliczności, Maryja
Panna zawsze się modli

Modli się, na przykład, gdy jest
radosna. Wiemy, że wkrótce po
zwiastowaniu Maryja „poszła z
pośpiechem w góry do pewnego
miasta w ziemi Judy” (Łk 1,39), aby
odwiedzić swoją kuzynkę Elżbietę.
Otrzymała wiadomość, że rodzina
powiększy się o nowego siostrzeńca,
co trzeba było świętować zwłaszcza,
że było to nieoczekiwane



wydarzenie, jeśli wziąć pod uwagę
wiek Elżbiety i Zachariasza. „Święty
Łukasz opisuje spotkanie dwóch
kuzynek jako pełne emocji, jest to
scena przepełniona
błogosławieństwem i radością”[2] ;
emocji, do których w pewien sposób
przyłącza się Duch Święty, ukazując
fizyczną obecność Mesjasza,
zarówno Chrzcicielowi, jak i jego
matce.

Jak tylko Maryja weszła do domu
Elżbiety, ta pozdrowiła Ją z miłością,
używając słów, które staną się
popularną modlitwą i do których
wracamy codziennie, włączając się w
tę radość: „Błogosławiona jesteś
między niewiastami i błogosławiony
owoc Twojego łona! „ (Łk 1,42).
Najświętsza Panna reaguje z
entuzjazmem na zapał kuzynki:
„Wielbi dusza moja Pana i raduje się
duch mój w Bogu, Zbawicielu
moim” (Łk 1, 46-47). Magnificat, bo
taką nazwę nadała tradycja tej

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn2


odpowiedzi naszej Matki, uczy nas
modlitwy uwielbienia zanurzonej w
słowie Bożym. Jak zauważa Benedykt
XVI: „Maryja dobrze znała Pismo
Święte. Jej Magnificat to jakby
gobelin utkany nićmi ze Starego
Testamentu”[3]. Kiedy nasze serca są
pełne wdzięczności za otrzymany
dar, to jest to czas, by radować się
wraz z Bogiem w naszej modlitwie –
być może słowami Pisma Świętego –
dostrzegając wielkie rzeczy, które
uczynił w naszym życiu.
Dziękczynienie jest fundamentalną
postawą w modlitwie
chrześcijańskiej, szczególnie w
chwilach radości.

... a także w bólu i zniechęceniu.

Jednak Maryja modli się także w
chwilach ciemności, w bolesnych
momentach, gdy trudno jest pojąć ich
sens. W ten sposób uczy nas innej z
podstawowych postaw modlitwy
chrześcijańskiej, wyrażonej w

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn3


zwięzły, ale jasny sposób w przekazie
o śmierci Jezusa: „A obok krzyża
Jezusowego stały: Matka Jego i
siostra Matki Jego, Maria, żona
Kleofasa, i Maria Magdalena.” (J 19,
25). Maryja, przytłoczona bólem, po
prostu jest. Nie próbuje ratować
swego Syna lub szukać rozwiązania
trudnej sytuacji. Nie prosi Boga o
wyjaśnienie wszystkiego, czego nie
rozumie. Stara się jedynie, aby nie
umknęło jej ani jedno słowo Jezusa
wypowiedziane z Krzyża. Dlatego,
gdy otrzymuje nowe zadanie,
przyjmuje je bez wahania:
„Niewiasto, oto syn Twój”. „Oto
Matka twoja” (J 19,26-27). Maryja
odczuwa ból, który dla wielu jest
najstraszniejszym cierpieniem,
jakiego człowiek może doświadczyć –
być świadkiem śmierci własnego
dziecka. Zachowuje jednak jasność
umysłu, która pozwala jej przyjąć to
nowe wezwanie, aby przyjąć Jana
jako syna, a wraz z nim nas,



mężczyzn i kobiety wszystkich
czasów.

Modlitwa bólu polega przede
wszystkim na trwaniu przy swoim
krzyżu, w umiłowaniu woli Boga. To
powiedzenie „tak” ludziom i
sytuacjom, które Pan stawia na
naszej drodze. Modlić się to patrzeć
na rzeczywistość, nawet jeśli wydaje
się wyjątkowo mroczna, i mieć
pewność, że zawsze kryje się w niej
jakiś dar, że Bóg jest zawsze obok.
Dzięki takiej modlitwie będziemy
potrafili przyjąć ludzi i sytuacje,
powtarzając jak Maryja: „Oto
jestem” (Łk 1,38).

Wreszcie, w życiu Najświętszej Marii
Panny odkrywamy odmienne od
ciemności i bólu stany ducha, w
których się modli. Widzimy, że
Maryja wraz z mężem Józefem,
modli się również w chwili
niepokoju. Pewnego dnia, wracając z
corocznej pielgrzymki do świątyni



jerozolimskiej, zauważają
nieobecność ich dwunastoletniego
Syna. Zawracają z drogi, by Go
odnaleźć. Kiedy Go wreszcie
znajdują rozmawiającego z
uczonymi w piśmie, Maryja pyta:
„Synu, czemuś nam to uczynił? Oto
ojciec Twój i ja z bólem serca
szukaliśmy Ciebie”(Łk 2,48). My
także możemy czuć się przygnębieni,
gdy nachodzi nas poczucie
niewystarczalności, niespełnienia,
czy bycia nie na miejscu. Może nam
się wtedy wydawać, że nasze życie,
powołanie, rodzina, praca są
pomyłką. Może nam przyjść na myśl,
że nasza droga wygląda inaczej niż
się spodziewaliśmy. Plany i marzenia
z przeszłości wydają się nam naiwne.
Pocieszające jest to, że Maryja i Józef
przeżyli podobny kryzys i że ich
modlitwa pełna niepokoju nawet nie
otrzymała jasnej i uspokajającej
odpowiedzi: „Czemuście Mnie
szukali? Czy nie wiedzieliście, że
powinienem być w tym, co należy do



mego Ojca?” Oni jednak nie
zrozumieli tego, co im powiedział (Łk
2,49-50).

Modlitwa w chwilach niepokoju nie
zapewnia nam znalezienia szybkiego
i łatwego rozwiązania. Co więc
robić? Matka Boża uczy nas, by
pozostać wiernym własnej drodze,
powrócić do normalnego życia i
odkrywać na nowo wolę Bożą, nawet
jeśli nie do końca ją rozumiemy. A
także, podobnie jak Maryja, możemy
zachowywać w sercu wszystkie te
sprawy, niekiedy tajemnicze lub
mroczne, rozważać je, to znaczy
obserwować je z postawą
modlitewną. W ten sposób stopniowo
uświadomimy sobie, że obecność
Boga powraca; doświadczymy, że
Jezus rośnie w nas i staje się znowu
widoczny (por. Łk 2,51–52).

Biografie jak nasze życie

Maryja jest wyjątkowym przykładem
takiej bliskości z Bogiem, za którą



tęsknimy. Ale mamy również
osobisty i konkretny przykład innych
świętych. „Każdy święty jest jakby
promieniem światła wychodzącym
ze słowa Bożego”, naucza Benedykt
XVI wymieniając niektórych
mistrzów duchowości: „Mamy tu na
myśli również św. Ignacego Loyolę i
jego poszukiwanie prawdy oraz
rozeznanie duchowe; św. Jana Bosko
i jego pasję do wychowywania
młodzieży; św. Jana Marię Vianneya i
jego świadomość wielkości
kapłaństwa jako daru i zadania; św.
Pio z Pietrelciny, który był
narzędziem Bożego miłosierdzia; św.
Josemaríę Escrivę i jego
przepowiadanie o powszechnym
powołaniu do świętości; bł. Teresę z
Kalkuty, misjonarkę miłości Bożej do
najmniejszych”[4].

Jest czymś naturalnym odczuwać
sympatię dla pewnych sposobów
życia, dla ludzi angażujących się w
zadania, które i nas szczególnie

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn4


pociągają; lub których sposób
mówienia porusza nasze serce i
umysł. Znajomość życia i
doświadczeń konkretnej osoby
świętej, połączone z lekturą jej pism,
są uprzywilejowanymi momentami
do pielęgnowania prawdziwej relacji
przyjaźni z nią. Dlatego, jeśli
skupiamy się tylko na
nadzwyczajnych przykładach z życia
i modlitwy świętych, ryzykujemy, że
taki ideał będzie bardzo odległy i
trudny do naśladowania. „Pamiętacie
Piotra, Augustyna, Franciszka? Nigdy
nie podobały mi się biografie
świętych, w których naiwnie, ale też
niezgodnie z doktryną przedstawia
się ich bohaterskie czyny tak, jak
gdyby już od łona matki zostali oni
utwierdzeni w łasce”- pisze św.
Josemaría, który zawsze nalegał, by
nie idealizować ludzi, nawet
świętych kanonizowanych przez
Kościół, tak jakby byli doskonałymi.
„ Nie. Prawdziwe biografie
chrześcijańskich bohaterów są takie



jak nasze życie: walczyli i wygrywali,
walczyli i przegrywali. A wtedy
skruszeni wracali do walki”[5]. To
realistyczne podejście sprawia, że
świadectwo świętych jest o wiele
bardziej wiarygodne, właśnie
dlatego, że są oni podobni do
każdego z nas: wśród świętych, mówi
papież Franciszek, „może być nasza
własna matka, babcia lub inne
bliskie osoby (por. 2 Tm 1, 5). Może
ich życie nie zawsze było doskonałe,
ale nawet pośród niedoskonałości i
upadków, szli naprzód i podobali się
Panu”[6].

Nasze zrozumienie modlitwy może
być pełniejsze, gdy widzimy ją w
sposób konkretny w życiu innych
ludzi. Bliskość ze świętymi pomaga
nam odkryć różne sposoby na
rozpoczęcie lub powrót do modlitwy.
Może ukazać ją w nowym świetle. Na
przykład Psalm 91 był wielkim
pocieszeniem dla świętego Tomasza
Morusa podczas długich miesięcy

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn5
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn6


spędzonych w więzieniu: „Schronisz
się pod Jego skrzydła ... Jako obrońcę
wziąłeś sobie Najwyższego... Ja go
wybawię, bo przylgnął do Mnie”[7].
Psalm, który pocieszał męczennika w
samotności więzienia, w
perspektywie brutalnej śmierci i
cierpienia jego bliskich, może
również nam wskazać drogę
modlitwy pośród małych i wielkich
życiowych niepowodzeń.

Bóg się w nas wpatruje

Zażyła bliskość ze świętymi może
pomóc nam odkrywać Boga w
codziennych sprawach. Z podziwem
możemy przeczytać to, co odkrył św.
Jan Maria Vianney, proboszcz z Ars,
rozmawiając pewnego dnia z jednym
ze swoich parafian, niepiśmiennym
chłopem, który spędzał długie
godziny przed tabernakulum. Co
robisz? - zapytał ksiądz. I ten dobry
człowiek odpowiedział po prostu: 
Wpatruję się w Niego, a On wpatruje

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn7


się we mnie. Nie trzeba było nic
więcej. Ta odpowiedź stała się
niezapomnianą lekcją dla proboszcza
z Ars. „Kontemplacja jest
spojrzeniem wiary utkwionym w
Jezusa Chrystusa”[8], uczy Katechizm
Kościoła Katolickiego powołując się
na wspomniany epizod. Wpatruję się
w Niego i - co ważniejsze - On
wpatruje się we mnie. Bóg zawsze
patrzy na nas, ale w szczególny
sposób wtedy, kiedy zwracamy ku
Niemu oczy i odwzajemniamy
spojrzenie miłości.

Podobna sytuacja spotkała św.
Josemaríę i wywarła na nim takie
wrażenie, że przez całe życie wiele
razy o niej opowiadał. Kiedy był
młodym kapłanem i zdobywał
pierwsze doświadczenia
duszpasterskie, codziennie rano
przebywał w konfesjonale, czekając
na penitentów. Zawsze o tej samej
godzinie słyszał hałas, który go
intrygował. Pewnego dnia, dając się

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn8


zwyciężyć ciekawości, młody
Josemaría ukrył się za drzwiami, aby
zobaczyć, kto jest przyczyną hałasu.
Zobaczył jak w drzwiach kościoła
staje mężczyzna, który rozwoził
butelki z mlekiem, i mówi, zwracając
się w stronę tabernakulum: Panie, to
ja Juan, mleczarz. Ten prosty
człowiek, nawet o tym nie wiedząc,
dał przykład modlitwy zaufania,
która zaskoczyła kapłana i skłoniła
go do powtarzania, jak refren:
„Panie, to ja Josemaría, który nie
umie kochać Cię jak Juan
mleczarz”[9].

Świadectwa tak wielu świętych z
różnych epok i środowisk
potwierdzają, że można czuć, że Bóg
patrzy na nas z miłością, tam, gdzie
jesteśmy i na takich, jacy jesteśmy.
Mówią to w sposób wiarygodny,
ponieważ sami jako pierwsi byli
zaskoczeni tym odkryciem.

"Kiedy śpią i kiedy są rozbudzone"

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn9


Pomaga nam również świadomość
tego, że święci, jak powiedzieliśmy
wcześniej, też czuli się słabi i
zmęczeni: „Wczoraj nie byłem w
stanie odmówić w skupieniu nawet
dwóch zdrowasiek”, zwierzył się św.
Josemaría pewnego dnia pod koniec
życia. „Żebyś widział, jak cierpiałem!
Ale jak zwykle, nawet wtedy, gdy
mnie to kosztuje i nie potrafię już
tego zrobić, nadal się modlę: Panie,
wspomóż mnie! Powiedziałem Mu: –
Teraz Ty musisz prowadzić te wielkie
sprawy, które powierzyłeś mi,
ponieważ jak widzisz, ja nie jestem w
stanie zrealizować nawet
najmniejszej rzeczy: oddaję się jak
zawsze w Twoje ręce”[10].

Także młody Felipe Neri modlił się:
„Panie, trzymaj dziś ręce na Filipie,
bo jeśli nie, Filip cię zdradzi”[11]; i
błogosławiona Guadalupe Ortiz de
Landázuri w jednym z listów zwraca
uwagę na brak widocznych
pocieszeń podczas modlitwy: „Wiem,

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn10
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn11


że jest Bóg; ale szczególnie w
chwilach modlitwy, prawie nigdy Go
nie odczuwam... „[12]; nie
wspominając o Świętej Teresie z
Lisieux, która zauważyła: „Naprawdę
daleko mi do świętości, chociażby to
jest tego dowodem; zamiast cieszyć
się moją oschłością, powinna bym
przypisywać ją brakowi gorliwości i
wierności, powinnam się martwić, że
zasypiam (od 7 lat) podczas
rozmyślania i dziękczynienia, no cóż,
nie martwię się… myślę, że małe
dzieci tak samo podobają się swoim
rodzicom, kiedy śpią i kiedy są
rozbudzone, myślę, że aby
przeprowadzić operacje, lekarze
usypiają chorych”[13].

Potrzebujemy świadectwa i
towarzyszenia świętych, abyśmy
każdego dnia przekonywali się, że
jest możliwe i że warto pielęgnować
przyjaźń z Panem, oddając się w Jego
ręce: „Naprawdę wszyscy możemy,
wszyscy jesteśmy powołani do tego,

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn12
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn13


aby otworzyć się na przyjaźń z
Bogiem, aby nie dać wypuścić się z
Jego rąk, nie zmęczyć się
powracaniem ciągle na nowo do
Pana i rozmawiać z Nim, tak jak
rozmawia się z przyjacielem”[14].

Carlo de Marchi

Tłumaczenie: Agnieszka Kania

[1] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 104.

[2]Słowa Ojca w Covadonga, 13 VII
2018.

[3] Benedykt XVI, Homilia, 18 XII
2005.

[4] Benedykt XVI, Verbum Domini, nr
48.

[5] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 76.

[6] Franciszek, Gaudete et exsultate,
nr 3.

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftn14
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref1
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref2
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref3
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref4
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref5
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref6


[7] Ps 91, 4.9.14. Por. Tomasz Morus, 
Dialog o pocieszeniu w ciężkiej próbie:
Trzecia księga dzieła, napisana
podczas uwięzienia w Tower of
London, jest skonstruowana jako
rodzaj komentarza do Psalmu 91
(90).

[8]Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2715.

[9] Por. A. Vázquez de Prada, 
Założyciel Opus Dei, Tom I, Rozdz.
VIII.

[10] Święty Josemaría, 26 XI 1970, 
Wspomnienia o świętym Josemarii
Escrivie - założycielu Opus Dei,
Rozmowa z bp. Javierem Echevarrią
prałatem Opus Dei. Wydawnictwo
MIC 2006.

[11] Cytowany przez Benedykta XVI
na audiencji 1 VIII 2012.

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref7
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref8
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref9
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref10
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref11


[12] M. Montero, Vanguardia:
Guadalupe Ortiz de Landázuri, 1916–
1975, Rialp, Madrid 2019, s. 1. 94

[13] Święta Teresa z Lisieux, Dzieje
duszy: rękopisy autobiograficzne,
Rękopis A, 76r.

[14] J. Ratzinger, „Pozwolić działać
Bogu” w: L’Osservatore Romano, 6 X
2002.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-
siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref12
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref13
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/#_ftnref14
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-poznac-siebie-iii-uczyc-sie-od-sw/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (III): Uczyć się od świętych

