
opusdei.org

Poznać Jezusa, by
poznać siebie (VII):
Szukając łączności z
Bogiem

Słowa, których używał św.
Josemaría, by rozpoczynać i
kończyć rozważania, mogą i
nam posłużyć jako pomoc w
modlitwie.

06-07-2020

W latach 70 XX wieku mówiło się o
rzekomym czerwonym telefonie,
przez który łączyły się głowy
światowych mocarstw, oddalonych
od siebie tysiące kilometrów.



Zagraniczne rozmowy telefoniczne
były rzadkością. Telefonów
komórkowych nawet sobie nie
wyobrażano. Z tamtych czasów
pochodzi następujące zdanie św.
Josemaríi, który stwierdził, że „my
mamy z Panem Bogiem bezpośrednie
połączenie (…). On jest tak dobry, że
odbiera zawsze i czeka na nas”[1].

Dzięki wierze wiemy, że Bóg jest
zawsze po drugiej stronie linii. A
jednak jakże często jest nam trudno
usłyszeć Go lub wytrwać w
postanowieniu stałej modlitwy.
Niektórzy porzucają modlitwę,
boleśnie doświadczając tego, że „nie
mogą nawiązać łączności z Bogiem”.
Być może zdarzyło się to także i nam.
Pomimo starań, trwających nawet
całe lata, możemy mieć wrażenie, że
nie umiemy rozmawiać z Bogiem.
Pomimo, że jesteśmy pewni
bezpośredniej łączności z Nim, nie
umiemy wyjść poza wewnętrzny
monolog, nie nawiązujemy tak



bardzo upragnionej osobistej relacji z
Bogiem.

Papież Franciszek zachęca, aby
“utrzymywać więź z Jezusem,
dostosować się do Niego (…). Tak, jak
się martwisz, żeby nie stracić
połączenia z Internetem, upewnij się,
czy aktywne jest twoje połączenie z
Panem, a to oznacza nieprzerywanie
dialogu, słuchanie Go, opowiedzenie
Mu o swoich sprawach”[2].

Jak zachować aktywność połączenia?
Co zrobić, aby nasza modlitwa była
dialogiem? Jaka jest droga, aby wraz
z upływem lat pogłębiać osobistą
relację z Bogiem?

Jezus patrzy i słucha

Po Zmartwychwstaniu uczniowie idą
do Galilei, bo tak powiedział Pan
Jezus do świętych kobiet: „Tam Mnie
zobaczą” (Mt 28,10). Wstaje dzień.
Piotr i Jan oraz pięciu innych ludzi
wraca po całej nocy spędzonej na



bezowocnym połowie ryb. Z brzegu
patrzy na nich Jezus (zob. J 20,4). To
samo dzieje się, kiedy zaczynamy
modlitwę. Stajemy w obecności
Jezusa, wiedząc, że On czeka na nas,
że patrzy na nas z brzegu, że chce
nas słuchać. Świadomość spojrzenia
Pana Jezusa skierowanego na nas,
będzie nam pomagać przez cały czas
modlitwy. My także chcemy na Niego
patrzeć: „Obym Cię zobaczył – na tym
polega istota modlitwy”[3].
Początkiem dialogu z Bogiem jest
wymiana spojrzeń pomiędzy dwiema
osobami, które się kochają. „Patrzeć
na Boga i pozwolić, aby On patrzył, to
znaczy modlić się”[4].

Każda dobra rozmowa od
pierwszych chwil ma na celu
syntonię. Jednak pragniemy także
słuchać słów, lepiej uchwycić to jak
Bóg nas kocha i dowiedzieć się, czego
pragnie. Uczniowie nic nie złowili,
ale Jezus mówi do nich, daje im
wskazówki, aby nie wrócili z pustymi



rękami: "Zarzućcie sieć po prawej
stronie łodzi, a znajdziecie” (J 21,6).
To, czy rozmowa jest dobra, zależy
często od porozumienia, które
nawiązuje się w wyniku pierwszych
słów. Stąd pierwsze minuty modlitwy
są ważne, ponieważ wyznaczają
dalszy szlak. Wysiłek, aby dobrze
zacząć modlitwę ułatwi nam
utrzymanie dalszego żywego dialogu
później.

Do tego momentu ludzie z łodzi
wątpili. Kiedy zobaczyli sieć pełną
ryb, kiedy zdali sobie sprawę, że
wejście w dialog z Jezusem było
bardziej skuteczne niż wiele godzin
samotnego wysiłku, Jan mówi do
Piotra: „To jest Pan!” (J 21,7). Owa
pewność jest już początkiem
modlitwy: Pan jest tutaj, blisko nas,
zarówno kiedy jesteśmy przed
Tabernakulum jak i w każdym innym
miejscu.

Duch Święty pozwala mówić



Ciągnąc łódź pełną ryb uczniowie
docierają do brzegu. Tam
niespodziewanie zastają śniadanie:
upieczone ryby i chleb. Siadają
wokół ogniska i jedzą w milczeniu.
„Żaden z uczniów nie odważył się
zadać Mu pytania: Kto Ty jesteś? Bo
wiedzieli, że to jest Pan” (J 21,12).
Ciężar prowadzenia rozmowy spada
na Jezusa. Rzeczywiście kluczem do
modlitwy jest to, by raczej pozwolić
działać Bogu niż wysilać własne
serce. Kiedy zapytano Jana Pawła II,
jaka jest jego modlitwa,
odpowiedział: „Trzeba by o to
zapytać Ducha Świętego! Papież
modli się tak, jak Duch Święty
zezwala mu mówić”[5].
Najważniejszym elementem
modlitwy jest sam Bóg, bo inicjatywa
należy do Niego.

Kiedy staje się w obecności Boga,
trzeba uciszyć hałasy i postarać się o
wewnętrzną ciszę, co wymaga
pewnego wysiłku. W ten sposób



łatwiej będzie usłyszeć głos Jezusa,
który pyta: „Dzieci, czy macie co na
posiłek?” (J 21,5); który nakazuje:
„Przynieście jeszcze ryb” (J 21,10);
lub który serdecznie prosi: „Pójdź za
Mną” (J 21,19). Dlatego Katechizm
Kościoła Katolickiego podkreśla, że
trzeba odwrócić się, aby zwrócić się
ku Bogu i rozmawiać z Nim w
samotności swojego serca[6]. Święci
często powtarzali radę: „Zostaw na
chwilę swoje zwykłe zajęcia; wejdź
do swego wnętrza, daleko od natłoku
myśli. Wyrzuć z siebie przytłaczające
troski, oddal niepokój (…). Wejdź do
pokoju swojej duszy, odrzuć
wszystko oprócz Boga i tego, co może
ci pomóc Go znaleźć. A wtedy, po
zamknięciu wszystkich drzwi, idź za
Nim. I powiedz, powiedz Bogu moja
duszo: „Szukam, o Panie, Twojego
oblicza” (Ps 27,8)”[7].

Nie zawsze będzie to łatwe,
ponieważ nasze sprawy i problemy
mocno zajmują naszą pamięć jak i



wyobraźnię, i mogą wypełnić
całkowicie nasze wnętrze. Z
pewnością nie ma magicznej różdżki,
której pociągnięcie zapewni nam
spokój. Rozproszenia będą zwykle
nie do uniknięcia, jako że trudno jest
zachować stałe skupienie uwagi. Św.
Josemaría radził traktować
rozproszenia, jako przedmiot
rozmowy z Jezusem. „Modlić się o to,
czego dane rozproszenie dotyczy, za
osoby, których dotyczy i pozwolić
zadziałać Bogu, który czerpie zawsze
to, co chce z każdego kwiatka”[8].
Zawsze bardzo pomaga też
znalezienie na modlitwę
odpowiedniego czasu i miejsca.
Chociaż można się modlić wszędzie,
to jednak nie wszystkie okoliczności
ułatwiają dialog ani nie wyrażają w
taki sam sposób szczerego
pragnienia modlitwy.

Nawiązanie łączności



W celu ułatwienia nawiązania
łączności z Bogiem św. Josemaría
zalecał modlitwę wprowadzającą,
której sam używał[9].

Są to słowa, które uczą zaczynać
modlitwę od aktu wiary i w postawie
pokory: „wierzę, że jesteś tu obecny”,
uwielbiam Cię z najgłębszą czcią”.
Jest sposób powiedzenia Jezusowi:
„Przyszedłem, abyśmy byli razem,
chcę mówić do Ciebie i pragnę, abyś
Ty także mówił do mnie. Poświęcam
Ci te chwile, oczekując, że to
spotkanie pomoże mi bardziej
zjednoczyć się z Twoją wolą”. Kiedy
mówimy „wierzę mocno”, wyrażamy
pewną prawdę, ale i pragnienie –
prosimy Boga, aby pogłębił naszą
wiarę, ponieważ wiemy, że to „wiara
dodaje skrzydeł modlitwie” [10].

Akt wiary otwiera nam drogę do
adoracji, w której uznajemy wielkość
Boga, a jednocześnie wyrażamy Mu
swoje oddanie. Zaraz potem



przychodzi świadomość własnych
słabości, prośba o przebaczenie i
łaskę, ponieważ „podstawą modlitwy
jest pokora”[11]. Uznajemy, że wobec
Jego wielkości jesteśmy mali, że
mamy braki. Modlitwa jest darem, o
który człowiek musi prosić jak
żebrak. Dlatego św. Josemaría
napisał, że „modlitwa to pokora
człowieka, który uznaje swoją
głęboką nędzę” [12].

Wierzyć, uwielbiać, prosić o
przebaczenie i o pomoc to cztery
poruszenia serca, które otwierają nas
na dobre nawiązanie kontaktu z
Bogiem. Pomocne może być spokojne
powtarzanie owej modlitwy
wstępnej, słowo po słowie. Może
trzeba będzie powtórzyć ją kilka razy
aż skoncentrujemy się na Chrystusie.
Możemy również ułożyć własną
modlitwę wprowadzającą i używać
jej, kiedy odczuwamy oschłość lub
kiedy jesteśmy bardziej rozproszeni.
Na rozproszenia lub pustkę w głowie



dobrze działa odmawianie powoli
jakiejś modlitwy ustnej (Ojcze nasz
lub innej, która w danym momencie
najbardziej nas porusza), aby skupić
się i uspokoić duszę. Trzeba
powtórzyć ją kilka razy, zachowując
pewien rytm, wypowiadając słowa
bez pośpiechu lub zmieniając któreś
słowo.

Rozpalony ogień

Nawiązanie kontaktu na początku
modlitwy poprzedza jej
najważniejszy wymiar, a mianowicie
dialog z Bogiem. „Modlitwa myślna
jest tym dialogiem z Bogiem, serca z
sercem, w którym bierze udział cała
dusza: rozum i wyobraźnia, pamięć i
wola”[13].

Wróćmy na chwilę do tamtego
poranka, kiedy uczniowie podziwiali
cudowny połów. Jezus rozpala ogień,
aby podgrzać jedzenie. Możemy
sobie wyobrazić jak to zrobił, jak
wybierał materiał, aby ogień był



duży. Jeśli potraktujemy modlitwę
jak małe ognisko, które chcemy
rozpalić bardziej, musimy po
pierwsze znaleźć materiał na opał.

Materiałem, który może rozpalić
ogień modlitwy są zwykle wszystkie
nasze sprawy i okoliczności życia.
Tematem rozmowy z Bogiem jest
nasze życie. Nasze radości, smutki i
zmartwienia są najlepszym
streszczeniem tego, co nosimy w
sercu. W prostych słowach modlitwy
dotykamy naszej codzienności.
Wyobrażamy sobie, że tak właśnie
wyglądało śniadanie po
Zmartwychwstaniu. Nierzadko
trzeba będzie nawet zacząć od słów
„Panie, nie umiem się modlić!”[14]. Z
drugiej strony modlitwa
chrześcijańska nie ogranicza się do
otwarcia własnego wnętrza przed
Bogiem, ponieważ ogień naszego
dialogu z Nim rozpala przede
wszystkim życie samego Chrystusa.
Rozmawiamy z Bogiem także o Nim,



o Jego pobycie na ziemi, o pragnieniu
Odkupienia. Czujemy się
odpowiedzialni za naszych braci.
„Chrześcijanin nie zostawia świata za
drzwiami swojego pokoju, lecz nosi
w sercu ludzi, wydarzenia, problemy
i tyle innych rzeczy”[15].

Od tego momentu każdy musi
znaleźć taki sposób modlenia się, jaki
najbardziej mu odpowiada. Nie ma
sztywnych zasad. Oczywiście
korzystanie z jakiejś metody
pokazuje nam, co zrobić, aby
doświadczyć inicjatywy Boga. Na
przykład niektórym pomaga mieć
elastyczny plan modlitwy w ciągu
tygodnia. Czasem w skupieniu
pomaga pisanie tego, co mówimy.
Modlitwa będzie inna w zależności
od tego czy akurat intensywnie
pracujemy czy nie, a także w
zależności od okresu liturgicznego,
jaki akurat przeżywa cały Kościół.
Mamy do wyboru wiele możliwości:
zanurzyć się w rozważanie



Ewangelii, szukając Najświętszego
Człowieczeństwa Chrystusa lub
przemyśleć jakiś temat, posługując
się jakąś książką, mając na uwadze,
że lektura ułatwi rachunek sumienia.
Będą dni, kiedy więcej będziemy
prosić i dni intensywniejszej
adoracji. W chwilach wewnętrznego
rozedrgania pomaga gorliwe
odmawianie aktów strzelistych.
Czasem będziemy milczeć ze
świadomością, że Bóg lub Matka
Boża patrzy na nas z miłością. W
każdym razie, niezależnie od drogi,
którą poprowadzi nas Duch Święty,
wszystko prowadzi nas, aby bardziej
„poznać Boga i poznać siebie” [16].

Wiatr i wilgoć

Należy nie tylko przygotować dobry
materiał, który rozpali ogień, ale
także zabezpieczyć się na wypadek
ryzyka przygaszenia go. Może
powiać wiatr wyobraźni, który
będzie chciał ugasić słaby



początkowy płomień, lub pojawić się
wilgoć małych słabości, które
będziemy chcieli spalić.

Niewątpliwie wyobraźnia odgrywa
ważną rolę w dialogu i trzeba z niej
korzystać, kiedy rozważamy życie
Pana Jezusa. Jednak jest to zarazem
wariatka, która gra pierwsze
skrzypce w naszym świecie fantazji.
Za bardzo rozbudzona i
niekontrolowana wyobraźnia
powoduje roztargnienie. Stąd
konieczność odrzucenia tego, co
przywieje wiatr i co chce ugasić
ogień, a jednocześnie korzystania z
tego, co go podsyca.

W spotkaniu Zmartwychwstałego z
uczniami na brzegu Jeziora
Tyberiadzkiego jest jeden znaczący
szczegół, a mianowicie tylko jeden z
nich był na Kalwarii - święty Jan. I to
on właśnie poznaje Jezusa. Kontakt z
Krzyżem oczyścił jego spojrzenie,
które stało się bardziej delikatne i



trafne. Cierpienie wyprostowuje
drogę modlitwy. Umartwienie
wewnętrzne prowadzi wyobraźnię
do rozpalenia ognia i nie pozwala,
aby przygasił go niekontrolowany
wiatr.

I w końcu musimy także poradzić
sobie z wilgocią. W naszym wnętrzu
istnieje gdzieś bardzo głęboko
warstwa złych wspomnień, drobnych
urazów, małych przejawów
nadwrażliwości, zazdrości,
porównań, zmysłowości i dążenia do
sukcesu, które koncentrują nas na
nas samych. Modlitwa prowadzi nas
dokładnie w odwrotnym kierunku –
do zapomnienia o sobie, aby móc
skoncentrować się na Bogu. Trzeba
ową głęboką warstwę uczuć
przewietrzyć w swojej modlitwie,
wydobyć jej wilgoć i wystawić na
słońce, na światło Boga. Trzeba
powiedzieć: „Popatrz na to i na
tamto. To takie złe. Zostawiam to
Tobie, oczyść to”. Poprosimy wtedy o



pomoc, aby wybaczyć, zapomnieć,
aby umieć cieszyć się dobrem innych
i widzieć pozytywną stronę
wszystkiego; aby odrzucać pokusy i
być wdzięcznym za upokorzenia.
Dzięki temu zniknie wilgoć, które
może utrudniać naszą rozmowę z
Bogiem.

Pragnienie, które trwa

Nawiązanie kontaktu, dialog i bilans.
Ostatni etap modlitwy to moment
uświadomienia sobie, co ze sobą z
niej zabieram. Święty Josemaría
myślał wtedy o „postanowieniach,
uczuciach i natchnieniach” [17]. Po
rozmowie z Bogiem ma się
pragnienie poprawy, wypełniania
Jego woli. Już samo owo pragnienie
jest według świętego Augustyna
dobrą modlitwą. Dopóki będziesz
pragnął, będziesz się modlił [18].
Zamiary przyjmą czasem formę
postanowień, które będą najczęściej
konkretne i praktyczne. W każdym



razie modlitwa służy do tego, aby
przez kolejne godziny żyć w
obecności Bożej. Uczucia mogły się
pojawić bardziej lub mniej, nie są tak
ważne, choć gdyby ich nigdy nie
było, należałoby zadać sobie pytanie
gdzie zazwyczaj jest nasze serce. Na
pewno nie muszą to być uczucia
odczuwalne, czasem będzie to po
prostu spokojne ukierunkowanie
woli, jak w przypadku, kiedy ktoś
chce chcieć.

Natchnienia są światłami od Boga,
które warto zanotować, ponieważ
bardzo pomogą nam w późniejszej
modlitwie. Po czasie mogą być
skuteczną pomocą, która obudzi
duszę w trudniejszych chwilach,
kiedy trudniej będzie myśleć lub
kiedy będziemy nieco apatyczni.
Choć w danym momencie wydaje się
nam, że nigdy owych natchnień nie
zapomnimy, tak naprawdę czas
niszczy pamięć. Dlatego warto
zapisać je na gorąco, kiedy pojawiają



się w formie szczególnie żywej:
„Słowa, które cię dotknęły podczas
modlitwy, wyryj w swojej pamięci i
powtarzaj je powoli wiele razy w
ciągu dnia”[19].

Nie zapominajmy, że w niebie mamy
sprzymierzeńców, którzy nam
pomagają. Kiedy czujemy się słabo,
zwróćmy się do tych, którzy stoją
bliżej Boga. Możemy to uczynić na
początku jak i na końcu modlitwy, a
także w momentach, kiedy czujemy,
że staje się trudniejsze, aby ogień
modlitwy płonął. Szczególnie będzie
przy nas obecna Matka Boża, święty
Józef oraz Anioł Stróż, który
„podsunie ci święte natchnienia”[20].

José Manuel Antuña

Tł. Katarzyna Zdrzenicka

[1] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania 8 XI 1972.



[2] Franciszek, Adh. apost. Christus
vivit, nr 158.

[3] Benedykt XVI, Audiencja 4 V 2011.

[4] Franciszek, Audiencja 13 II 2019.

[5] Św. Jan Paweł II, Przekroczyć próg
nadziei, Redakcja Wydawnictw KUL,
Lublin 1994, s. 36.

[6] Zob. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 2725.

[7] Św. Anzelm, Proslogion, rozdz. 1.

[8] Św. Josemaría, Notatki ze
spotkania, 21 II 1971.

[9] Modlitwa ta brzmi tak: „Panie mój
i Boże mój, wierzę mocno, że jesteś tu
obecny, że mnie widzisz, że mnie
słyszysz. Uwielbiam Cię z najgłębszą
czcią, proszę Ciebie o przebaczenie
moich grzechów i o łaskę owocnego
przeżycia tego czasu modlitwy.
Matko moja Niepokalana, święty



Józefie, Ojcze i Panie mój, Aniele
Stróżu mój, wstawcie się za mną”. 

[10] Św. Jan Klimak, Drabina do raju,
szczebel 28.

[11] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2559.

[12] Św. Josemaría, Bruzda, nr 259.

[13] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, nr 119.

[14] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr
244.

[15] Franciszek, Audiencja, 13 II 2019.

[16] Św. Josemaría, Droga, nr 91.

[17] Modlitwa końcowa, którą polecał
św. Josemaría brzmi w całości tak:
“Dzięki Ci składam, Boże mój, za
dobre postanowienia, uczucia i
natchnienia, którymi mnie
obdarzyłeś podczas tych rozważań.
Proszę Cię o pomoc w ich



urzeczywistnieniu. Matko moja
Niepokalana, święty Józefie, Ojcze i
Panie mój, Aniele Stróżu mój,
wstawcie się za mną”.

[18] Zob. Św. Agustyn, Enarrat. in Ps.
37, 14.

[19] Św. Josemaría, Droga, nr 103

[20] Św. Josemaría, Droga, nr 567.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/poznac-jezusa-by-pozac-
siebie-vii-szukajac-lacznos/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-pozac-siebie-vii-szukajac-lacznos/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-pozac-siebie-vii-szukajac-lacznos/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poznac-jezusa-by-pozac-siebie-vii-szukajac-lacznos/

	Poznać Jezusa, by poznać siebie (VII): Szukając łączności z Bogiem

