
opusdei.org

Powołanie do Opus
Dei

Artykuł ks. G. Derville
podejmujący zagadnienia
powołania do Opus Dei w
ramach ogólnego powołania do
świętości.

21-10-2018

Pojęcie powołania jest niezwykle
bogate. Wystarczy wspomnieć tutaj
jedną z najstarszych opowieści o
powołaniu — historię powołania
Gedeona (cf. Sdz 6, 11-24). Bóg
wybiera pewną osobę, która nigdy
nie myślała o tej możliwości. Gedeon



normalnie pracował na klepisku,
młócąc pszenicę. Tam powołuje go
Bóg. Jest to Boża inicjatywa.
Podkreśla się obecność Boga: „Pan
jest z tobą” (Sdz 6, 12). Obecności
Boga towarzyszy Jego Słowo, które
wskazuje na bliskość Pana i zaprasza
do misji służenia ludowi. Pewien
opór (dlaczego?, jak? — cf. Sdz 6,
13-15) ukazuje świadomość Gedeona,
że nie jest on przygotowany, że nie
posiada koniecznych cech. Będzie
nawet prosił o znak, aż w końcu
podejmie decyzję i odnajdzie pokój
do tego stopnia, że potem wzniesie
ołtarz, który nazwie „Pan-Pokój” (Sdz
6, 24).

Stary Testament opowiada o wielu
odpowiedziach na wezwanie Pana:
odpowiedzi Abrahama (cf. Ne 9, 7),
Samuela (cf. 1 Sm 3, 1-10), Dawida
(cf. 1 Sm 16, 1-13), Elizeusza (cf. 1 Krl
19, 19-21), a nawet „poganina” —
króla Cyrusa (cf. 2 Krn 36, 22-23). W
Nowym Testamencie znajdujemy



odpowiedzi Najświętszej Maryi
Panny (cf. Łk 1, 26-38), Apostołów (cf.
Mt 4, 18-22; 9, 9; J 1, 35-51), Św. Pawła
(cf. Dz 9, 1-19). Idea powołania jest
połączona z ideą przymierza Boga z
ludźmi.

Do Gedeona Bóg posyła anioła, co
będzie miało miejsce również w
przypadku Najświętszej Maryi
Panny. Niemniej jednak, nie jest to
sytuacja zwyczajna. Na ogół to
ludzkie pośrednictwo pozwala
usłyszeć Boże wezwanie, które
odpowiada na coś bardzo głęboko
wszczepionego w serce człowieka,
ponieważ, jak mówił Papież
Franciszek, pytanie „Kim chcę być?”,
oznacza również dla chrześcijanina:
„Do bycia kim jestem powołany? [1].
W jakiś sposób objawienie
powołania jest objawieniem na temat
własnej istoty — ma nam pokazać,
kim jesteśmy i dokąd idziemy.



W każdym razie powołanie rodzi się
zawsze z darmowej miłości Boga, tak
jak było z narodem wybranym (cf.
Pwt 4, 37). Wybraństwo Boga
towarzyszy Jego powołaniu,
usuwając strach, dlatego że Bóg
chroni swojego wybrańca (cf. Iz 41,
8-20; Łk 1, 30). Jezus Chrystus mówi
swoim uczniom: „Nie wyście Mnie
wybrali, ale Ja was wybrałem i
przeznaczyłem was na to, abyście szli
i owoc przynosili, i by owoc wasz
trwał — aby wszystko dał wam
Ojciec, o cokolwiek Go poprosicie w
imię moje” (J 15, 16). Powołanie i
misja są nierozłączne, zawsze w
ramach wielkiej ufności w naszym
Bogu Ojcu.

Święty Josemaría podkreślał prymat
Bożego wyboru. „«Elegit nos in ipso
ante mundi constitutionem, ut
essemus sancti et immaculati in
conspectu eius» (Eph 1,4). W Nim
bowiem wybrał nas przed
założeniem świata, abyśmy byli



święci i nieskalani przed Jego
obliczem. Stało się to przed
stworzeniem świata, w wieczności.
To jest cudowna Opatrzność naszego
Ojca Boga [2]. Powołanie do Opus Dei
to wezwanie w ramach chrzcielnego
powołania do świętości i
apostolstwa. Jest to autentyczne
powołanie, które niesie ze sobą silne
osobiste subiektywne przyciąganie
do Dzieła, świadomość, że Bóg
powołuje — światło — i
równocześnie pewne obiektywne
cechy zdatności — ostateczną ocenę,
oświeconą łaską Boga i konieczną
roztropnością, wydają władze
Prałatury.

W każdym razie Bóg zawsze bierze
pod uwagę wolność, jeśli chodzi o
odpowiedź na Jego wezwanie.
Odpowiedź, której oczekuje, to
odpowiedź miłości, nie ma zaś
miłości bez wolności. Obecny Prałat
Opus Dei komentował to w jednym z
wywiadów, kiedy był wikariuszem



generalnym Prałatury, na kilka lat
przed mianowaniem przez Papieża
Franciszka jako następcy Mons.
Javiera Echevarríi: „Logiczna jest
myśl, że Bóg nie objawia się z
całkowitą oczywistością z miłości do
naszej wolności. Ludzka odpowiedź
na powołanie nie ogranicza się do
zwykłej akceptacji Bożego zamysłu,
który objawia się w sposób zawsze
nieomylny i oczywisty. Myślę, że
wolna odpowiedź na powołanie w
pewien sposób stanowi samo
powołanie. Wkracza tutaj tajemnica
relacji między naszą doczesnością a
wiecznością Boga [3].

Kiedy Bóg daje swoją łaskę, nie
unieważnia wolności, tylko wynosi ją
w górę. Nasza wolność ducha, nasza
wewnętrzna wolność wzrasta wraz z
wiarą. I właśnie Opus Dei „nie tylko
szanuje wolność” swoich członków,
„ale także stara się o to, by nabrali
oni jasnej świadomości jej
posiadania. By osiągnąć doskonałość



chrześcijańską w wykonywanym
zawodzie lub rzemiośle jakie każdy
posiada, (…) muszą być przygotowani
do tego, by umieli korzystać z
własnej wolności [4].

W ten sposób Najświętsza Maryja
Panna, pełna łaski, po tym, jak
usłyszała „nie bój się” Archanioła,
miała większą wolność, żeby
wypełnić wolę Boga: „Aby być Matką
Zbawiciela, «została obdarzona przez
Boga godnymi tak wielkiego zadania
darami» [5]. W chwili Zwiastowania
anioł Gabriel pozdrawia Ją jako
«pełną łaski» (Łk 1, 28). Rzeczywiście,
aby Maryja mogła udzielić
dobrowolnego przyzwolenia wiary
na zapowiedź swego powołania, było
konieczne, aby była całkowicie
przeniknięta łaską Bożą [6]. Wolność
Maryi Dziewicy zostaje oświetlona
prawdą i prowadzi Ją do całkowitego
wypełnienia Jej powołania, to znaczy,
do Jej prawdziwego dobra. Im
bardziej idzie naprzód na swojej



drodze, im bardziej się angażuje, tym
bardziej jest wolna. W jakiś sposób
powołanie jest przygodą. Pójdziemy
tam, dokąd poprowadzi nas Pan, z
pełną wolnością i w duchu służby. Po
pierwsze jest to przygoda przyjęcia
własnego „ja”. I odkrywamy
niespodziewane horyzonty. Tak było
dla Św. Józefa, w którym Kościół czci
pełne wiary i niezwłoczne
posłuszeństwo. „Dla Św. Józefa życie
Jezusa było ciągłym odkrywaniem
własnego powołania [7].

1. Powołanie chrześcijańskie, a w
ramach tego powołania,
powołanie do Opus Dei, obejmuje
całe życie i nadaje mu sens

Powołanie to wezwanie przez Boga,
które obejmuje całe życie, niesie ze
sobą świadomość zobowiązania i
nadaje poczucie misji. Powołanie do
Opus Dei to konkretyzacja powołania
chrzcielnego do świętości i
apostolstwa, ewangeliczne wezwanie



ogłoszone na nowo ze szczególną siłą
przez II Sobór Watykański [8]. Wiele
osób zostało ochrzczonych w
dzieciństwie, zgodnie z zaleceniem
Kościoła, w ślad za niepamiętną
tradycj [9]. Ten sakrament to „drzwi”
Kościoła, mówi Papież Franciszek 
[10]. Równocześnie jest w życiu
moment, kiedy ktoś może już działać
swobodnie i decyduje się, żeby tak
powiedzieć, przyjąć ten dar Boga,
którym jest wiara. Ważną chwilą jest
zwykle Bierzmowanie, w którym
Duch Święty jest dawany w nowy
sposób [11] . Odpowiadając na swoje
powołanie do Opus Dei, wierny
chrześcijanin potwierdza chrzcielne
wezwanie do świętości. Bierze na
poważnie to wezwanie, aby
próbować nim żyć w duchu Opus
Dei, miłując Boga i bliźnich, jako syn
Boży w Chrystusie, tą miłością, którą
Duch Święty napełnia duszę, i to w
życiu codziennym, w pracy
zawodowej, w każdej chwili
codzieności. Jak mówił Św.



Josemaría, „nie wyrywamy nikogo z
jego miejsca. Tutaj każdy, w takich
okolicznościach, w jakich go Pan
powołał, musi się uświęcać i
uświęcać swoje otoczenie, ludzką
działkę, z którą czuje się związany,
przez którą usprawiedliwiona jest
jego egzystencja na świecie. Również
w tym mamy to samo odczucie co
pierwsi chrześcijanie [12].

„Wstąpienie do Opus Dei to owoc
dobrowolnej odpowiedzi na
wezwanie Boga. Nie zwykłej
osobistej decyzji, która po
dostrzeżeniu czegoś dobrego, dąży,
aby to przyswoić, aby się do tego
przyłączyć, tylko dojrzałej,
przemyślanej decyzji, która powstaje
ze świadomości o powołaniu przez
Boga. To powołanie jest szczególne,
niemniej jednak, nie ustanawia
kogoś, kto je przyjmuje, kimś
odmiennym od zwykłego
chrześcijanina czy też odpowiednio
kapłana diecezjalnego. Święty



Josemaría stwierdził istnienie 
szczególnego powołania do Opus Dei,
przy pomocy bezpośrednich i
jasnych określeń. Nie odnosił się po
prostu do charakteru powołania
polegającego na konkretnym
poświęceniu jakiemuś dobremu
zadaniu, w takim znaczeniu, że całe
Boże życie to powołanie, tylko
powołania, które jest równocześnie 
szczególne, zapoczątkowane
zasadniczą Bożą inicjatywą
poprzedzającą wolność człowieka.
Święty Josemaría widział (przy
pomocy założycielskiego światła) w
przypadku Opus Dei tę zasadniczą
cechę wyboru takiej drogi z woli
Boga i dobrowolnej odpowiedzi
zainteresowanego i tak zostało to
potwierdzone osądem Kościoła [13].

Radykalność życia chrześcijańskiego
można przeżywać na różne sposoby.
Droga, jaką oferuje Opus Dei,
domaga się trwałej decyzji o
naśladowaniu Pana poprzez



przyznanie Bogu pierwszeństwa we
wszystkim. Jest wymagająca, a
zarazem daje pewność świadomości,
dokąd się idzie: „Wszystkie fakty i
wydarzenia zajmują teraz swoje
właściwe miejsce: rozumiemy, dokąd
chce nas zaprowadzić Pan i czujemy
się jakby porwani tym zadaniem,
które się nam powierza [14].
Chrześcijańskie powołanie,
przyjmowane w sposób osobisty,
rozszerza osobiste horyzonty,
ponieważ powołanie do świętości jest
nieodłączne od prawdziwej troski o
innych i o społeczeństwo. Panorama
ulega zmianie, kiedy patrzy się ze
szczytu góry: „Jeśli chodzi o nasze
powołanie, to tak, jakby wyniesiono
cię z głębi doliny na szczyt góry […].
Nie zostawaj na dnie doliny, nie
poprzestawaj na konkretnym
zadaniu, które cię zajmuje. Wejdź na
wysokie góry obok, żeby nabrać wizji
całości [15].



Powołanie przekłada się na
powołaniowy sens istnienia.
Wszystko, co się robi, wkracza na
obszar powołania Boga i uzyskuje
tętno wieczności. Wielkie powołanie
do świętości rozszerza codzienny
horyzont. W naszej epoce
nastawienie konsumpcyjne, z którym
stykamy się w wielu środowiskach,
poszukiwanie natychmiastowej
przyjemności zawężają horyzont i w
konsekwencji nadzieję — wiele osób
żyje w stanie bez-nadziei. Natomiast
nadzieja na świętość, aktualizowana
przez świadomość osobistego
powołania, przyczynia się do
wzrastania mężczyzny i kobiety.

Można by powiedzieć, że każdy
człowiek ma jedyne w swoim rodzaju
powołanie, które w pełni pozna
dopiero na końcu swojego życia. To
powołanie budowane jest w czasie
jako dzieło Boga i wolna odpowiedź
człowieka [16].



2. Powołanie do Opus Dei jest
jedno — takie samo dla wszystkich
jego członków

„Ci, którzy wstępują do Prałatury
personalnej Opus Dei, to wierni
świeccy — mężczyźni i kobiety,
samotni, żonaci lub wdowcy —
którzy wszyscy mają (w różnych
odmianach) to samo powołanie:
powołanie chrzcielne, z wezwaniem
Boga do przeżywania go w
charakterze członków Opus Dei [17].

Powołanie do Opus Dei jest jedno:
każdy żyje nim w zależności od
osobistych okoliczności. Istotna jest
odpowiedź „tak” Bogu, ze świętym
oddaniem w Jego ręce, jak nas
nauczał Pan Jezus swoim życiem, na
przykład, modląc się w Getsemani
(cf. Mt 26, 39), a także zachęcając nas,
żeby modlić się w następujący
sposób: „fiat voluntas tua sicut in
caelo et in terra”, „niech Twoja wola



spełnia się na ziemi, tak jak i w
niebie” (Mt 6, 10).

Spełnianie woli Bożej sprawia, że
doświadcza się żywiej tego, o czym
mówił Św. Augustyn: „Stworzyłeśnas
bowiem jako skierowanych ku Tobie.
I niespokojne jest serce nasze, dopóki
w Tobie nie spocznie [18]. Jest to
modlitwa, którą podaje Liturgia
Godzin: „Fecísti nos ad te; et
inquiétum est cor nostrum donec
requiéscat in te” [19].

Do Opus Dei należą bardzo różne
osoby: mężczyźni i kobiety, kapłani i
świeccy, samotni, żonaci i wdowcy,
zdrowi i chorzy, o bardzo różnych
zawodach i sytuacji społecznej.
Wszyscy oni otrzymują ten sam
pokarm duchowy i wzrastają w życiu
chrześcijańskim przy pomocy takich
samych środków jak wszyscy
chrześcijanie: Słowa Bożego,
modlitwy, która odpowiada na to
Słowo, i sakramentów, szczególnie



Eucharystii (która jest czymś o wiele
więcej niż środkiem i stanowi szczyt
chrześcijańskiego życia) oraz
spowiedzi sakramentalnej. To ten
sam pokarm duchowy, który im się
daje, dostosowany do każdego. Samo
powołanie dostosowuje się do
wszystkich charakterów, różnych
sposobów bycia i działania w
świecie.

„W Opus Dei jest tylko jedna
doktryna dla wszystkich: ten sam
garnek. Każdy, w zależności od
potrzeb, bierze ze wspólnego garnka
to, czego mu potrzeba, jednakże
substancja, pożywienie, jest zawsze
to samo [20]. Tym pokarmem jest
nauczanie Kościoła i duch Opus Dei.
Są wierni numerariusze, przyłączeni
i supernumerariusze. Nie ma różnych
klas czy kategorii wiernych, tylko
odmienne codzienne okoliczności, w
których wszyscy wcielają tego
samego ducha. „Celem Opus Dei,
konsekwencją misji, jaką powinno



realizować, nie jest coś
ograniczonego albo dotyczącego
jakiejś grupy wewnątrz Kościoła,
tylko powszechnego. Opus Dei
zwraca się nie do jakiegoś sektora
połecznego, tylko do tłumów ludzi,
bez żadnego ograniczenia płci, rasy,
wieku, zajęcia, pozycji społecznej
albo stanu cywilnego. Bez
rozróżniania ideologii czy partii
politycznych. Chodzi o przyczynienie
się do ożywienia w tych wszystkich
mężczyznach i kobietach łaski
chrzcielnej i łaski Bierzmowania,
poprzez powiązanie jej z pracą
zawodową i innymi rodzajami
ludzkiej odpowiedzialności. Mówiąc
inaczej: celem jego szczególnego
zadania apostolskiego jest
osiągnięcie dopóki się da, żeby ta
‘świecka’ rzeczywistość życia
pojawiła się w świadomości każdego
podmiotu chrześcijańskiego i w jego
codziennych zadaniach jako ‘miejsce’
‘posłuszeństwa wierze’ albo (co jest
tym samym) jako miejsce, w którym



powinniśmy odpowiedzieć na
wezwanie Boga do świętości [21].

Statut Prałatury Opus Dei dotyczy
różnych rodzajów przynależności do
Prałatury: „W zależności od
codziennej gotowości każdego
człowieka do poświęcania się
zadaniom formacyjnym i określonym
pracom apostolskim Opus Dei, wierni
Prałatury, mężczyźni lub kobiety,
noszą nazwę numerariuszy,
przyłączonych lub
supernumerariuszy, nie tworząc
przez to różnych klas. Ta gotowość
zależy od różnych i stałych
okoliczności — osobistych,
rodzinnych, zawodowych lub innych
podobnych — każdego [22].

Mons. Fernando Ocáriz objaśnia:
„Nazwę numerariuszy (lub
numerariuszek) noszą ci wierni,
którzy, żyjąc w celibacie apostolskim,
mają największą osobistą gotowość
do szczególnych prac apostolskich



Prałatury. Mogą mieszkać w siedzibie
ośrodków Prałatury, żeby zajmować
się tymi pracami apostolskimi i
formacją pozostałych członków Opus
Dei” [23].

„Nazwę przyłączonych noszą wierni,
którzy żyjąc w celibacie apostolskim,
powinni zaspokajać konkretne i stałe
potrzeby o charakterze osobistym,
rodzinnym lub zawodowym, które
zazwyczaj sprawiają, że żyją z
własną rodziną i które determinują
ich poświęcenie zadaniom
apostolskim albo formacji w Opus
Dei” [24].

„Nazwę supernumerariuszy (lub
supernumerariuszek) noszą wierni
Prałatury — żyjący w związku
małżeńskim lub samotni, ale w
każdym razie bez zobowiązania do
celibatu — którzy, mając to samo
Boże powołanie co pozostali,
uczestniczą w pełni w apostolstwie
Opus Dei, gotowi do działalności



apostolskiej, w zależności od ich
obowiązków rodzinnych,
zawodowych i społecznych” [25].

Święty Josemaría mówił do
supernumerariuszy: „Wy, którzy
zostaliście powołani do Opus Dei jako
supernumerariusze, macie
powołanie identyczne z moim. W
Opus Dei jest tylko jedno powołanie,
które nie zmusza nas do zmiany
stanu” [26].

W związku z tym nie ma między
supernumerariuszami
(supernumerariuszkami),
przyłączonymi i numerariuszami
(numerariuszkami) różnicy stopni
związania z Opus Dei albo
mniejszego czy większego
chrześcijańskiego zaangażowania. W
rzeczywistości istotne jest, aby było
zupełnie jasne, że ta różnorodność
gotowości do konkretnych zadań
zakłada tożsamość o szczególnym
powołaniu u wszystkich wiernych



Opus Dei, „ponieważ — niezależnie
od stanu cywilnego danej osoby —
pełne jest jej oddanie pracy i
wiernemu wypełnianiu własnych
obowiązków stanu, zgodnie z
duchem Opus Dei [27]. Pierwszy z
punktów, które Statut poświęca
wiernym Prałatury, podkreśla
wielokrotnie i z mocą tę
rzeczywistość: wszyscy, którzy
przyłączają się do Prałatury, robią to
‘poruszeni tym samym Bożym
powołaniem’[28], w taki sposób że —
jak podkreśla Statut — ‘wszyscy
stawiają sobie ten sam cel apostolski,
żyją jednym duchem i taką samą
praktyką ascetyczną[29].

Mons. Ocáriz komentuje: „Stoimy
wobec zasadniczej kwestii,
powtarzanej niezliczoną liczbę razy
przez Założyciela, który wykluczył
wszelką terminologię (na przykład,
określenia ‘klasy członków’ albo
‘kategorie członków’), jaka mogłaby
się kojarzyć, choćby mgliście, z ideą



zerwania jedności powołania. Otóż 
we własnej sytuacji i poprzez własną
sytuację w świecie wszyscy
członkowie Opus Dei razem i każdy z
osobna realizują chrześcijańską
misję, polegającą na
rozpowszechnianiu powszechnego
powołania do świętości i pomagania
innym w podążaniu za nią w
konkretnym życiu. Ta sama
duchowość, identyczna misja, ten
sam ostateczny i wszechogarniający
charakter osobistej egzystencji
tworzą pełną tożsamość
szczególnego powołania we
wszystkich rozmiarach od pełnego
wezwania do świętości i do
apostolstwa po realizację tego
wezwania w kontekście świeckości 
[30].

Jedność powołania nie ujednolica
wszystkich w tej samej formie. Każdy
ma swoją trasę, w ramach szerokiej
drogi Opus Dei. To Bóg powołuje i
istotne jest to, co On zakończy, aby to,



co rozpoczęte od Boga, zakończyło
się dzięki Niemu: „a Te semper
incípiat et per te coepta finiatur” 
[31]. „W ramach tej wielkiej,
szerokiej arterii, jaką jest duch Opus
Dei, każdy ma swoją własną osobistą
drogę, którą powinien pokonać,
hojnie ułatwiając działanie Ducha
Świętego w swojej duszy. Nikt nie
może się spodziewać, że inni podążą
tym samym śladem: każdy
zachowuje się na swój sposób.
Istotne jest mieć serce pogrążone w
Bogu, całkowicie i bezwarunkowo,
nie opuszczać drogi i dokładać
starań, aby iść naprzód” [32].

Kapłani

Istota Opus Dei to istota Kościoła.
Opus Dei jest z samej swojej natury
prałaturą personalną. Wierni
należący do różnych diecezji są
zarządzani i wspomagani
duszpastersko przez Prałata z
pomocą prezbiterium. Nie chodzi



tylko o fakt, że w Opus Dei są kapłani
i świeccy. W rzeczywistości
kapłaństwo powszechne i
kapłaństwo urzędowe spotykają się
w Prałaturze, tworząc organizm
wiernych, którzy sprawują swoje
kapłaństwo powszechne
podtrzymywani przez kapłaństwo
urzędowe.

Kapłaństwo urzędowe duchownych i
kapłaństwo powszechne świeckich
łączą się głęboko, wymagają siebie
nawzajem i uzupełniają się, żeby
osiągnąć, w jedności powołania i
systemu, cel, jaki stawia sobie
Prałatura [33]. Opus Dei ma
strukturę eklezjalną, która jest
strukturą „ordo-plebs”: kapłani-lud,
to znaczy: Prałat-prezbiterium-lud.
Posiada taką samą strukturę
hierarchiczną jak Kościół.

Prezbiterium to nie grupa kapłanów
zebranych dla wykonania jakiegoś
zadania. Kapłani są inkardynowani



w służbie Prałatury, jako
współpracownicy Prałata, tak jak
naucza eklezjologia II Soboru
Watykańskiego [34].

Kapłani inkardynowani do Prałatury
(numerariusze; przyłączeni, zwani
również koadiutorami) pochodzą z
grona wiernych świeckich Prałatury i
nie tworzą odrębnej klasy członków 
[35]. Aby czynić Kościół, czyniąc
Opus Dei, potrzeba kapłanów i
świeckich [36].

Kapłańskie Stowarzyszenie Świętego
Krzyża to stowarzyszenie kapłanów
wewnętrznie zjednoczone z
Prałaturą Opus Dei [37]. Jego celem
jest wzbudzanie świętości kapłanów
świeckich w sprawowaniu ich
posługi w służbie Kościołowi,
zgodnie z duchem i ascetyczną
praktyką Opus Dei. Składa się ono z
kapłanów inkardynowanych do
Prałatury i innych prezbiterów
inkardynowanych do odpowiednich



Kościołów partykularnych. W 2017
roku liczyło około 4000 członków.
Jego przewodniczącym jest Prałat
Opus Dei.

Kapłani diecezjalni, którzy zapisują
się do Kapłańskiego Stowarzyszenia
Świętego Krzyża, nadal są
inkardynowani do swojego własnego
Kościoła partykularnego. Zależą
tylko od swojego biskupa — nihil sine
Episcopo — nic bez biskupa, zgodnie
z określeniem Św. Ignacego
Antiocheńskiego, które często
przypominał Św. Josemaría — i w
żaden sposób nie podlegają
jurysdykcji Prałata Opus Dei.
Odpowiadając na swoje powołanie
do Opus Dei, kapłan potwierdza
chrzcielne powołanie do świętości, w
jego przypadku poprzez
sprawowanie kapłaństwa
urzędowego. Pomoc duchowa, którą
dostarcza Kapłańskie Stowarzyszenie
Świętego Krzyża, nastawia się na
doskonalenie życia wewnętrznego



członków, pobudzanie wierności w
wypełnianiu ich obowiązków
kapłańskich oraz ożywianie jedności
każdego z nich z ich własnym
biskupem i braterstwa z pozostałymi
prezbiterami [38]. Środki
formacyjne, jakie otrzymują
członkowie, są analogiczne do tych,
jakie są oferowane wiernym
świeckim Prałatury, mając na
uwadze specyficzny wymiar formacji
kapłańskiej [39], i uzupełniają, nie
narzucając się, postanowienia
dotyczące stałej formacji, które
biskup wydaje dla prezbiterium
swojej diecezji. W ten sposób
członkowie mogą otrzymywać
osobiste kierownictwo duchowe,
wykłady doktrynalne lub ascetyczne,
rekolekcje etc., organizowane w taki
sposób, żeby nie kłóciły się z ich
posługą.

3. Opus Dei to ludzie



W ten sam sposób, w jaki każdy
chrześcijanin musi być Kościołem i 
budować Kościół, Opus Dei znajduje
się tam, gdzie wierny Dzieła. Każdy
aktualizuje dzień po dniu wezwanie
do życia Ewangelią, przekazując
swojemu otoczeniu radość
chrześcijańskiego życia w
codziennych okolicznościach, w
których się obraca.

Dziełem jesteśmy wszyscy i Dzieło
należy do wszystkich: każdy jest
odpowiedzialny za jego rozwój.
Odpowiedzialność za przyczynianie
się do wzrostu Opus Dei przypada
wszystkim jego wiernym, przede
wszystkim poprzez wysiłek, aby
dobrze wypełniać obowiązki
chrześcijan. „Powołanie Boże daje
nam misję, zaprasza nas do
uczestnictwa w jedynym zadaniu
Kościoła, abyśmy w ten sposób
świadczyli o Chrystusie przed ludźmi
podobnymi do nas i abyśmy
prowadzili wszystko do Boga.



Powołanie zapala światło
pozwalające nam rozpoznać sens
naszej egzystencji. Jest to
przekonanie się, dzięki blaskowi
wiary, o racji naszej ziemskiej
rzeczywistości. Nasze życie —
teraźniejsze, przeszłe i przyszłe —
nabiera nowego znaczenia, głębi,
której wcześniej nie przeczuwaliśmy.
Wszystkie fakty i wydarzenia
zajmują teraz swoje właściwe
miejsce: rozumiemy, dokąd chce nas
zaprowadzić Pan i czujemy się jakby
porwani tym zadaniem, które się
nam powierza” [40].

Powołanie daje wielką pewność, że
jest się w rękach Boga. Świadomość,
czego Bóg od nas oczekuje, i
możliwość realizacji tych oczekiwań,
sprawiają radość. Sprawy nie
wychodzą nigdy dokładnie w taki
sposób, jak się pragnęło, ale „kiedy
naprawdę zdasz się na Pana,
nauczysz się zadowalać tym, co cię
spotyka, i nie tracić pogody, jeżeli



sprawy nie idą tak, jakbyś chciał,
mimo że włożyłeś w nie cały swój
wysiłek i zastosowałeś odpowiednie
środki... Bo «pójdą» tak, jak Bogu
będzie to odpowiadało” [41].

Przy pomocy światła z 2
października 1928 roku Św.
Josemaría mówi o 30 latach
„ciemności” Jezusa, traktując je jako
„blask oświetlający nasze dni”.
Cieśla, syn Maryi, „był Bogiem, i
dokonywał odkupienia rodzaju
ludzkiego, przyciągając wszystkich do
siebie (J 12, 32)”[42]. To właśnie ta
moc Chrystusa przyciąga na całym
świecie tak wiele osób do Opus Dei:
wiele osób, zgodnie z wolą Boga,
jedną po drugiej. Powołanie i misja
idą razem. Kiedy Jezus Chrystus
rozpoczyna swoje życie publiczne i
wchodzi do synagogi w Nazarecie,
objawia tę jedność powołania i misję,
czytając ustęp z Księgi Izajasza, który
się do Niego odnosi: „Duch Pański
spoczywa na Mnie, ponieważ Mnie



namaścił [powołanie] i posłał [misja]
Mnie, abym ubogim niósł dobrą
nowinę…” (Łk 4, 18). „Kiedy
zakosztuje się miłości Boga, odczuwa
się brzemię dusz. Nie da się oddzielić
życia wewnętrznego od apostolstwa,
podobnie jak nie można oddzielić w
Chrystusie Jego bycia Bogiem-
Człowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela” [43]. Odwrotnie —
apostolstwo, nasza relacja miłości z
innymi, kształtuje nas. Papież
Franciszek podkreślał tożsamość
chrześcijanina jako ucznia-
misjonarza: „Na mocy otrzymanego
chrztu każdy członek Ludu Bożego
stał się uczniem-misjonarzem (por. 
Mt 28, 19)” [44].

Nie świeci się własnym światłem,
tylko światłem z jedynego źródła,
którym jest chwała Boga, Jego miłość
pełna miłosierdzia. „Bo my nie
możemy nie mówić tego, cośmy
widzieli i słyszeli” (Dz 4, 20). W jaki
sposób? «Moje dzieci, bądźcie pewni,



że jesteśmy wszechmocni, jeżeli
mamy miłość Boga. Chcielibyśmy
rozpalić wszystkich w miłości Bożej,
wprowadzić ich w serce Jezusa
Chrystusa, odczuwając miłość i
zrozumienie dla wszystkich dusz.
Trzeba się modlić, moje dzieci!
Trzeba ich kochać! Nikt nie powinien
zbliżać się do Opus Dei i odchodzić z
pustymi rękami. Niech odczuwają
przyciąganie, niech odczuwają, że się
ich szanuje, że się ich rozumie, że
szuka się tego, co dla nich najlepsze» 
[45]. I Św. Josemaría mówił dalej:
„Jednak nie możecie na tym
poprzestać. Nie możecie być
zadowoleni, kiedy zabraliście już
kogoś z waszych krewnych albo
przyjaciół na rekolekcje, albo kiedy
skontaktowaliście ich z jakimś
kapłanem z Dzieła. Na tym nie
kończy się wasza praca apostolska.
Dlatego że trzeba również, żebyście
doskonale zdawali sobie sprawę, że
prowadzicie niezwykle płodne
apostolstwo, kiedy staracie się



nadawać chrześcijańskiego ducha
ludzkim zawodom, instytucjom i
strukturom, w których pracujecie i
się obracacie” [46].

W jednym ze swoich pierwszych
listów pasterskich Mons. Fernando
Ocáriz, Prałat Opus Dei, pisze:
„Wolność i powołanie: oto dwa
główne wymiary życia człowieka,
przywołujące się nawzajem.
Jesteśmy wolni, aby kochać Boga,
który powołuje; Boga, który jest
miłością, i który daje nam miłość,
aby kochać Jego i innych” [47].
Wolność, żeby ukazać wezwanie
Boga, wolność, żeby na nie
odpowiedzieć, a zatem, jak naucza
Papież Franciszek, „nie możemy więc
pozwolić sobie na przeciwstawianie
się pełnej wolności miłości, z jaką
Bóg wkracza w życie każdego
człowieka” [48].

Święty Josemaría postrzegał
powołanie do Opus Dei jako



pocałunek w czoło. Dlatego, mówił,
„dla mnie wasza głowa świeci jak
jutrzenka” [49]. I dodawał: „To te
wielkie gwiazdy, które migoczą w
nocy, tam w górze, na wysokości, w
niebieskim i mrocznym niebie,
niczym wielkie diamenty o bajecznej
jasności. Tak jasne jest wasze
powołanie: każdego z was i moje. Ja,
który jestem nędzny i bardzo
obraziłem Naszego Pana, który nie
umiałem odpowiedzieć i byłem
tchórzem, muszę podziękować Bogu
za to, że nigdy nie wątpiłem w moje
powołanie ani w Boski charakter
mojego powołania. Wy też nie
powinniście wątpić. Gdybyście
wątpili, nie bylibyście tutaj.
Podziękujcie za to Panu”[50].

Magnificat Najświętszej Maryi Panny
wyraża ową wiarę i owo
rozszerzenie serca, które zapewnia
powołanie przeżywane dogłębnie.
Miłość, która jest dziełem Bożej
Miłości, napełnia duszę osłupieniem,



pełną nadziei miłością i
wdzięcznością.

Bibliografia

Poza cytowanymi dziełami:

Diccionario de San Josemaría, Monte
Carmelo, Burgos 2013,
„Vocación” (Cormac Burke),
1287-1294.

Ernst Burkhart – Javier López Díaz, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría. Estudio
de teología espiritual, Vol. I, Rialp,
Madrid 2010, Część wstępna, «Marco
histórico y teológico de la enseñanza
de san Josemaría», 33-239.

José Luis Illanes, Tratado de teología
espiritual, EUNSA, Pamplona 2007,
Część II, VII. La vocación, elemento
configurador de la existencia
cristiana, 155-187.

G. Derville



Luty 2018

[1] Franciszek, Orędzie na XXXI
Światowy Dzień Młodzieży 2016 r., 15
sierpnia 2015 r.

[2] Św. Josemaría,El talento de hablar
(kwiecień 1972), w: En diálogo con el
Señor 19, ed. crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, w: Obras completas V/1,
Rialp, Madrid 2017, 6d, 348.

[3] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp, Madrid 2013, Cap. IX
Llamadas, 123.

[4] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, w: Obras
completas, I/3, str. 281, p. 53 b).

https://www.collationes.org/de-vita-christiana/quibusdam-spiritum-operis-dei/item/2501-7-vocacion#_ftnref1


[5] Cf. II Powszechny Sobór
Watykański, Konstytucja apostolska 
Lumen gentium, 56. Cytowane w: 
Katechizm Kościoła Katolickiego, 490.

[6] Katechizm Kościoła Katolickiego,
490.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 54.

[8] II Powszechny Sobór Watykański,
Konstytucja apostolska Lumen
gentium, 11 §3.

[9] Cf. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1252. Kodeks Prawa
Kanonicznego, Kan. 867 - § 1.

[10] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 47.

[11] Cf. Katechizm Kościoła
Katolickiego, 1285.

[12] Św. Josemaría, List z 9 stycznia
1959 r., 12.



[13] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., 128. Cf. Jan
Paweł II, Konstytucja apostolska Ut
sit, 28 listopada 1982 r.

[14] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 45.

[15] Św. Josemaría, Rozważanie 2
grudnia 1951 r., cit. w: To Chrystus
przechodzi, w: Obras completas I/4,
Ed. crítico-histórica (preparada por
Antonio Aranda), Rialp, Madrid 2013,
com. del §10e, 191.

[16] Dla pogłębienia zob. Fernando
Ocáriz, Sobre Dios, la Iglesia y el
mundo, cit., Cap. IX “Llamadas”,
121-142.

[17] Pedro Rodríguez,Opus Dei:
estructura y misión. Su realidad
eclesiológica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 99.

[18] Św. Augustyn, Wyznania, I, 1.



[19] Liturgia horarum, Ant. Ad
Benedictus, 28 Augusti, San Augustini
Episcopi et Ecclesiae Doctoris
[Liturgia Godzin, antyfona do Pieśni
Zachariasza, 28 sierpnia, Św.
Augustyna Wyznawcy i Doktora
Kościoła].

[20] Św. Josemaría, Teksty do
rozważania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 633).

[21] Pedro Rodríguez, Opus Dei:
estructura y misión. Su realidad
eclesiológica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 75.

[22] Statuta o Codex iuris particularis
Operis Dei (chodzi o statut, który
Stolica Święta nadała Opus Dei), 7 §1,
cytowane w: Fernando Ocáriz, La
vocación al Opus Dei como vocación
en la Iglesia, w: Pedro Rodriguez –
Fernando Ocáriz – José Luis Illanes, 
El Opus Dei en la Iglesia. Una
introducción eclesiológica a la vida y



el apostolado del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1993, 185.

[23] Fernando Ocáriz, La vocación al
Opus Dei como vocación en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez – Fernando
Ocáriz – José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introducción
eclesiológica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 185.

[24] Ibídem. Cf. Statuta, 10

[25] Ibídem, 186. Cf. Statuta, 11.

[26] Św. Josemaría, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 25 maja 1947 r.
(AGP, biblioteca, P04, 1974, t. I, str.
81).

[27] Św. Josemaría,List z 25 stycznia
1961 r., 11.

[28] Statuta, 6.

[29] Fernando Ocáriz,La vocación al
Opus Dei como vocación en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez – Fernando



Ocáriz – José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introducción
eclesiológica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 186.
Cf. ibídem 187: „Poza tym należy
podkreślić, i ten fakt jest nadal
związany z jednością powołania, że
charyzmat celibatu stanowi, w
przypadku numerariuszy i
przyłączonych Opus Dei — jak u
każdego mężczyzny czy kobiety,
którzy otrzymują ten charyzmat —
integrujący wymiar powołania
osobistego, nie będąc szczególnym
wymiarem powołania do Opus Dei.
Oczywiście nie chodzi o to, że Bóg
‘najpierw’ powołuje do celibatu, a
‘następnie’ do Opus Dei (powołanie
osobiste jest jedno), tylko że Bóg
powołuje do Opus Dei zarówno
osoby w stanie bezżennym, jak i w
małżeństwie. Zarówno w jednym
przypadku, jak i w drugim chodzi o
wymiary powołaniowe, jak dla
pozostałych chrześcijan”.



[30] Fernando Ocáriz, La vocación al
Opus Dei como vocación en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez – Fernando
Ocáriz – José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introducción
eclesiológica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 187.

[31]Preces Operis Dei, cf. dawna
modlitwa z Mszału Rzymskiego, na
przykład, w: Jacques-Paul Migne, 
Encyclopédie théologique:
Dictionnaire alphabético-méthodique
des cérémonies, Tom 15, Paris 1846,
1043. Św. Josemaría, Teksty do
rozważania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[32] Św. Josemaría, Teksty do
rozważania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[33] Cf. Statuta, 1, §1.

[34] Cf. II Powszechny Sobór
Watykański, Konstytucja apostolska 



Lumen gentium 28 i Dekret 
Presbyterorum ordinis 2.

[35] Cf. Św. Josemaría, List z 28
marca 1955 r., 42: „Przez wzgląd na
cechy właściwe dla naszego Dzieła,
większość z was nigdy nie zostanie
powołana do kapłaństwa. Ci zaś,
którzy będą, są wyświęcani z pełną
wolnością, dlatego że chcą, co jest
oczywiste w świetle tego, co
napisałem powyżej. Taki jest duch
Dzieła, którym zawsze żyliśmy:
dlatego że gdzie jest Duch Pański —
tam wolność —ubi autem Spiritus
Domini, ibi libertas (2 Kor 3, 17)”.

[36] Cf. Św. Josemaría, List z 2 lutego
1945 r., 22: „Niech kapłani Dzieła
przyjmują święcenia z całkowitą
wolnością, chociaż powołanie jest
bierne; niech wiedzą, że mają
całkowitą wolność, że mogą się
wycofać aż do chwili przed
przyjęciem subdiakonatu. Jeżeli
wówczas ktoś widzi, że brakuje mu



sił i daje krok wstecz, robi bardzo
dobrze. Boga, Naszego Pana, nie
przeraża, że nie będziecie
kapłanami, a z drugiej strony
potrzeba wielu świeckich — świętych
i uczonych. I wy wszyscy,
numerariusze, świeccy i kapłani,
otrzymujecie tę samą formację
duchową i teologiczną. Niemniej
jednak, potrzeba pewnego minimum
kapłanów w Opus Dei. Dlatego
wszsycy musimy bardzo miłować
kapłaństwo i moi synowie, którzy
zostaną kapłanami, muszą ożywiać
w swojej duszy wielkie pragnienie
bycia nimi”. Kiedy Św. Josemaría
pisał te słowa, w łacińskim obrządku
katolickim istniał subdiakonat, który
przyjmowano przed diakonatem.

[37] II Sobór Watykański zachęcał do
wspierania stowarzyszeń, które
mogłyby świadczyć stosowną
braterską pomoc kapłanom (cf.
Dekret Presbyterorum Ordinis, 9); jak
podsumowuje Kodeks Prawa



Kanonicznego (kan. 278, §2), należy
„doceniać te stowarzyszenia, które
(...) pobudzają własną świętość w
wykonywaniu posługi, jak również
sprzyjają pogłębianiu więzi między
sobą i z własnym biskupem”.

[38] Cf. Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, w: Obras completas
I/3, ed. crítico-histórica preparada
por José Luis Illanes y Alfredo
Méndiz, Rialp, Madrid 2012,16,
179-183.

[39] Cf. II Powszechny Sobór
Watykański, Dekret Presbyterorum
Ordinis, 9; Jan Paweł II, Posynodalna
adhortacja apostolska Pastores dabo
vobis, 70-81; Kongregacja ds.
Duchowieństwa, Dyrektorium o
posłudze i życiu prezbiterów (11
lutego 2013 r.).

[40] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 45.

[41] Św. Josemaría, Bruzda, 860.



[42] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 14.

[43] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 122; cf. 106.

[44] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 120;
zob. również 19, 51, 92.

[45] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 18
października 1960 r. (AGP, biblioteca,
P07, 1982, t. V, str. 131).

[46] Św. Josemaría, List z 9 stycznia
1959 r., 17.

[47] Fernando Ocáriz, List pasterski,
14 lutego 2017 r., 9.

[48] Franciszek, Motu proprio 
Misericordia et misera, 2.

[49] Św. Josemaría, Los Caminos de
Dios (19-III-1975), 4e, w: En diálogo
con el Señor 24, ed. crítico-histórica
preparada por Luis Cano y Francesc



Castells, w: Obras completas, Rialp,
Madrid 2017, 411.

[50] Ibidem.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/
(31-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/

	Powołanie do Opus Dei

