opusdei.org

Powolanie do Opus
Dei

Artykul ks. G. Derville
podejmujacy zagadnienia
powotania do Opus Dei w
ramach ogolnego powotania do
Swietosci.

21-10-2018

Pojecie powolania jest niezwykle
bogate. Wystarczy wspomniec tutaj
jedna z najstarszych opowiesci o
powolaniu — historie powotania
Gedeona (cf. Sdz 6, 11-24). Bog
wybiera pewna osobe, ktora nigdy
nie myslata o tej mozliwosci. Gedeon



normalnie pracowal na klepisku,
midcac pszenice. Tam powoluje go
Bog. Jest to Boza inicjatywa.
Podkresla sie obecnosc Boga: ,,Pan
jest z toba” (Sdz 6, 12). Obecnosci
Boga towarzyszy Jego Stowo, ktdre
wskazuje na bliskos¢ Pana i zaprasza
do misji shuzenia ludowi. Pewien
opor (dlaczego?, jak? — cf. Sdz 6,
13-15) ukazuje swiadomos¢ Gedeona,
Ze nie jest on przygotowany, zZe nie
posiada koniecznych cech. Bedzie
nawet prosit o znak, az w koncu
podejmie decyzje i odnajdzie pokoj
do tego stopnia, ze potem wzniesie
oltarz, ktory nazwie ,,Pan-Pokdj” (Sdz
6, 24).

Stary Testament opowiada o wielu
odpowiedziach na wezwanie Pana:
odpowiedzi Abrahama (cf. Ne 9, 7),
Samuela (cf. 1 Sm 3, 1-10), Dawida
(cf. 1 Sm 16, 1-13), Elizeusza (cf. 1 Krl
19, 19-21), a nawet ,poganina” —
krola Cyrusa (cf. 2 Krn 36, 22-23). W
Nowym Testamencie znajdujemy



odpowiedzi Najswietszej Maryi
Panny (cf. £k 1, 26-38), Apostotow (cf.
Mt 4, 18-22;9,9;] 1, 35-51), Sw. Pawla
(cf. Dz 9, 1-19). Idea powolania jest
polaczona z ideg przymierza Boga z
ludZmi.

Do Gedeona Bog posyla aniola, co
bedzie mialo miejsce rowniez w
przypadku Najswietszej Maryi
Panny. Niemniej jednak, nie jest to
sytuacja zwyczajna. Na ogot to
ludzkie posrednictwo pozwala
uslysze¢ Boze wezwanie, ktore
odpowiada na co$ bardzo gleboko
wszczepionego w serce czlowieka,
poniewaz, jak mowil Papiez
Franciszek, pytanie ,,Kim chce byc?”,
oznacza rowniez dla chrzescijanina:
,DO0 bycia kim jestem powotany? [1].
W jakis sposob objawienie
powolania jest objawieniem na temat
wlasnej istoty — ma nam pokazac,
kim jestesmy i dokad idziemy.



W kazdym razie powolanie rodzi sie
zawsze z darmowej milosci Boga, tak
jak bylo z narodem wybranym (cf.
Pwt 4, 37). Wybranstwo Boga
towarzyszy Jego powolaniu,
usuwajac strach, dlatego ze Bog
chroni swojego wybranca (cf. 1z 41,
8-20; Lk 1, 30). Jezus Chrystus mowi
swoim uczniom: ,Nie wyscie Mnie
wybrali, ale Ja was wybralem i
przeznaczylem was na to, abyscie szli
1 owoc przynosili, i by owoc wasz
trwal — aby wszystko dal wam
Ojciec, o cokolwiek Go poprosicie w
imie moje” (J 15, 16). Powolanie i
misja sg nierozlaczne, zawsze w
ramach wielkiej ufnosci w naszym
Bogu Ojcu.

Swiety Josemaria podkres$lal prymat
Bozego wyboru. ,«Elegit nos in ipso
ante mundi constitutionem, ut
essemus sancti et immaculati in
conspectu eius» (Eph 1,4). W Nim
bowiem wybral nas przed
zalozeniem Swiata, abySmy byli



Swieci i nieskalani przed Jego
obliczem. Stalo sie to przed
stworzeniem Swiata, w wiecznosci.
To jest cudowna Opatrznos¢ naszego
Ojca Boga [2]. Powolanie do Opus Dei
to wezwanie w ramach chrzcielnego
powolania do Swietosci i
apostolstwa. Jest to autentyczne
powolanie, ktore niesie ze soba silne
osobiste subiektywne przycigganie
do Dziela, Swiadomos¢, ze Bog
powoluje — Swiatlo — i
rownoczesnie pewne obiektywne
cechy zdatnos$ci — ostateczna ocene,
oswiecong taska Boga i koniecznag
roztropnoscia, wydaja wladze
Pralatury.

W kazdym razie Bog zawsze bierze
pod uwage wolnos¢, jesli chodzi o
odpowiedzZ na Jego wezwanie.
Odpowiedz, ktorej oczekuje, to
odpowiedz milosci, nie ma zas
mitosci bez wolnos$ci. Obecny Pratat
Opus Dei komentowat to w jednym z
wywiadow, kiedy byl wikariuszem



generalnym Pralatury, na kilka lat
przed mianowaniem przez Papieza
Franciszka jako nastepcy Mons.
Javiera Echevarrii: ,Logiczna jest
mys$l, ze B4g nie objawia sie z
calkowita oczywistoscia z mitosci do
naszej wolnosci. Ludzka odpowiedz
na powotanie nie ogranicza sie do
zwyklej akceptacji Bozego zamystu,
ktory objawia sie w sposob zawsze
nieomylny i oczywisty. Mysle, ze
wolna odpowiedZ na powolanie w
pewien sposob stanowi samo
powolanie. Wkracza tutaj tajemnica
relacji miedzy nasza doczesnoscia a
wiecznos$cig Boga [3].

Kiedy Bog daje swoja taske, nie
uniewaznia wolnosci, tylko wynosi ja
w gore. Nasza wolno$¢ ducha, nasza
wewnetrzna wolnos$¢ wzrasta wraz z
wiarg. I wlasnie Opus Dei ,nie tylko
szanuje wolnos¢” swoich cztonkow,
»ale takze stara sie o to, by nabrali
oni jasnej Swiadomosci jej
posiadania. By osiagnac doskonatosc



chrzescijanska w wykonywanym
zawodzie lub rzemios$le jakie kazdy
posiada, (...) musza by¢ przygotowani
do tego, by umieli korzystac z
wlasnej wolnosci [4].

W ten sposob Najswietsza Maryja
Panna, pelna aski, po tym, jak
ustyszala ,nie boj sie” Archaniola,
miata wieksza wolnosc, zeby
wypelni¢ wole Boga: ,,Aby by¢ Matka
Zbawiciela, «zostala obdarzona przez
Boga godnymi tak wielkiego zadania
darami» [5]. W chwili Zwiastowania
aniol Gabriel pozdrawia Ja jako
«peing taski» (Lk 1, 28). Rzeczywiscie,
aby Maryja mogta udzieli¢
dobrowolnego przyzwolenia wiary
na zapowiedz swego powolania, bylo
konieczne, aby byla catkowicie
przeniknieta taska Boza [6]. Wolnos¢
Maryi Dziewicy zostaje oSwietlona
prawda 1 prowadzi Ja do catkowitego
wypelnienia Jej powolania, to znaczy,
do Jej prawdziwego dobra. Im
bardziej idzie naprzod na swojej



drodze, im bardziej sie angazuje, tym
bardziej jest wolna. W jakis sposob
powolanie jest przygoda. Pojdziemy
tam, dokad poprowadzi nas Pan, z
peina wolnoscig i w duchu stuzby. Po
pierwsze jest to przygoda przyjecia
wlasnego ,ja”. I odkrywamy
niespodziewane horyzonty. Tak bylo
dla Sw. J6zefa, w ktérym Kosciot czci
pelne wiary i niezwloczne
postuszenstwo. ,Dla Sw. Jézefa zycie
Jezusa bylo cigglym odkrywaniem
wlasnego powotania [7].

1. Powolanie chrzescijanskie, a w
ramach tego powolania,
powolanie do Opus Dei, obejmuje
cale zycie i nadaje mu sens

Powolanie to wezwanie przez Boga,
ktore obejmuje cale zycie, niesie ze
soba swiadomos$¢ zobowigzania i
nadaje poczucie misji. Powotanie do
Opus Dei to konkretyzacja powotania
chrzcielnego do Swietosci i
apostolstwa, ewangeliczne wezwanie



ogloszone na nowo ze szczegadlna silg
przez II Sobdr Watykanski [8]. Wiele
0s0b zostalo ochrzczonych w
dziecinstwie, zgodnie z zaleceniem
Kosciola, w §lad za niepamietna
tradycj [9]. Ten sakrament to ,,drzwi”
Kosciola, mowi Papiez Franciszek
[10]. Rdwnoczes$nie jest w zyciu
moment, kiedy ktos moze juz dziala¢
swobodnie i decyduje sie, zeby tak
powiedzied, przyjac ten dar Boga,
ktorym jest wiara. Wazna chwila jest
zwykle Bierzmowanie, w ktérym
Duch Swiety jest dawany w nowy
sposob [11] . Odpowiadajac na swoje
powolanie do Opus Dei, wierny
chrzescijanin potwierdza chrzcielne
wezwanie do Swietosci. Bierze na
powaznie to wezwanie, aby
probowac nim zy¢ w duchu Opus
Dei, mitujac Boga i bliznich, jako syn
Bozy w Chrystusie, tg miloscig, ktora
Duch Swiety napelnia dusze, i to w
Zyciu codziennym, w pracy
zawodowej, w kazdej chwili
codzieno$ci. Jak méwit Sw.



Josemaria, ,,nie wyrywamy nikogo z
jego miejsca. Tutaj kazdy, w takich
okolicznos$ciach, w jakich go Pan
powotal, musi sie uswiecac i
uswiecac swoje otoczenie, ludzka
dzialke, z ktora czuje sie¢ zwigzany,
przez ktora usprawiedliwiona jest
jego egzystencja na Swiecie. ROwniez
w tym mamy to samo odczucie co
pierwsi chrzes$cijanie [12].

»Wstapienie do Opus Dei to owoc
dobrowolnej odpowiedzi na
wezwanie Boga. Nie zwyklej
osobistej decyzji, ktora po
dostrzezeniu czego$ dobrego, dazy,
aby to przyswoic, aby sie do tego
przytqgczyd, tylko dojrzatej,
przemyslanej decyzji, ktora powstaje
ze Swiadomosci o powolaniu przez
Boga. To powolanie jest szczegolne,
niemniej jednak, nie ustanawia
kogos, kto je przyjmuje, kim$
odmiennym od zwyklego
chrzescijanina czy tez odpowiednio
kaplana diecezjalnego. Swiety



Josemaria stwierdzil istnienie
szczegolnego powotania do Opus Dei,
przy pomocy bezposrednich i
jasnych okreslen. Nie odnosit sie po
prostu do charakteru powolania
polegajacego na konkretnym
poswieceniu jakiemus$ dobremu
zadaniu, w takim znaczeniu, ze cale
Boze zycie to powolanie, tylko
powolania, ktdre jest rownoczesnie
szczegolne, zapoczatkowane
zasadniczg Boza inicjatywa
poprzedzajaca wolnosc czlowieka.
Swiety Josemaria widzial (przy
pomocy zaltozycielskiego Swiatla) w
przypadku Opus Dei te zasadnicza
ceche wyboru takiej drogi z woli
Boga i dobrowolnej odpowiedzi
zainteresowanego i tak zostalo to
potwierdzone osagdem Kosciota [13].

Radykalnosc zycia chrzescijanskiego
mozna przezywac na rozne sposoby.
Droga, jaka oferuje Opus Dei,
domaga sie trwalej decyzji o
nasladowaniu Pana poprzez



przyznanie Bogu pierwszenstwa we
wszystkim. Jest wymagajaca, a
zarazem daje pewnos¢ Swiadomosci,
dokad sie idzie: ,,Wszystkie fakty i
wydarzenia zajmuja teraz swoje
wlasciwe miejsce: rozumiemy, dokad
chce nas zaprowadzi¢ Pan i czujemy
sie jakby porwani tym zadaniem,
ktore sie nam powierza [14].
Chrzescijanskie powolanie,
przyjmowane w sposob osobisty,
rozszerza osobiste horyzonty,
poniewaz powotanie do Swietosci jest
nieodlgczne od prawdziwej troski o
innych i o spoleczenstwo. Panorama
ulega zmianie, kiedy patrzy sie ze
szczytu gory: ,Jesli chodzi o nasze
powolanie, to tak, jakby wyniesiono
cie z glebi doliny na szczyt gory [...].
Nie zostawaj na dnie doliny, nie
poprzestawaj na konkretnym
zadaniu, ktore cie zajmuje. WejdzZ na
wysokie gory obok, zeby nabrac wizji
calosci [15].



Powolanie przeklada sie na
powolaniowy sens istnienia.
Wszystko, co sie robi, wkracza na
obszar powotania Boga i uzyskuje
tetno wiecznosci. Wielkie powolanie
do Swietos$ci rozszerza codzienny
horyzont. W naszej epoce
nastawienie konsumpcyjne, z ktorym
stykamy sie w wielu Srodowiskach,
poszukiwanie natychmiastowej
przyjemnosci zawezaja horyzontiw
konsekwencji nadzieje — wiele 0s6b
zyje w stanie bez-nadziei. Natomiast
nadzieja na swietosc¢, aktualizowana
przez swiadomosc osobistego
powolania, przyczynia sie do
wzrastania mezczyzny i kobiety.

Mozna by powiedzie¢, ze kazdy
czlowiek ma jedyne w swoim rodzaju
powolanie, ktére w peini pozna
dopiero na koncu swojego zycia. To
powolanie budowane jest w czasie
jako dzielo Boga i wolna odpowiedz
czlowieka [16].



2. Powotanie do Opus Dei jest
jedno — takie samo dla wszystkich
jego cztonkow

,»Cl, ktorzy wstepuja do Pralatury
personalnej Opus Deli, to wierni
Swieccy — mezczyzni i kobiety,
samotni, zonaci lub wdowcy —
ktorzy wszyscy maja (w roznych
odmianach) to samo powotanie:
powolanie chrzcielne, z wezwaniem
Boga do przezywania go w
charakterze cztonkow Opus Dei [17].

Powolanie do Opus Dei jest jedno:
kazdy zyje nim w zaleznosci od
osobistych okolicznosci. Istotna jest
odpowiedz ,,tak” Bogu, ze Swietym
oddaniem w Jego rece, jak nas
nauczal Pan Jezus swoim zyciem, na
przykiad, modlac sie w Getsemani
(cf. Mt 26, 39), a takze zachecajac nas,
zeby modli¢ sie w nastepujacy
sposob: ,fiat voluntas tua sicut in
caelo et in terra”, ,,niech Twoja wola



spelnia sie na ziemi, tak jak iw
niebie” (Mt 6, 10).

Spelnianie woli Bozej sprawia, ze
doswiadcza sie zywiej tego, o czym
moéwit Sw. Augustyn: ,,Stworzyle$nas
bowiem jako skierowanych ku Tobie.
I niespokojne jest serce nasze, dopoki
w Tobie nie spocznie [18]. Jest to
modlitwa, ktora podaje Liturgia
Godzin: ,,Fecisti nos ad te; et
inquiétum est cor nostrum donec
requiéscat in te” [19].

Do Opus Dei nalezg bardzo rozne
osoby: mezczyzni i kobiety, kaptani i
Swieccy, samotni, zonaci i wdowcy,
zdrowi i chorzy, o bardzo réznych
zawodach i sytuacji spolecznej.
Wszyscy oni otrzymuja ten sam
pokarm duchowy i wzrastaja w zyciu
chrzescijanskim przy pomocy takich
samych Srodkow jak wszyscy
chrzescijanie: Stowa Bozego,
modlitwy, ktora odpowiada na to
Slowo, i sakramentow, szczegdlnie



Eucharystii (ktora jest czyms o wiele
wiecej niz Srodkiem i stanowi szczyt
chrzescijanskiego zycia) oraz
spowiedzi sakramentalnej. To ten
sam pokarm duchowy, ktory im sie
daje, dostosowany do kazdego. Samo
powolanie dostosowuje sie do
wszystkich charakteréw, réznych
sposobow bycia i dzialania w
Swiecie.

»W Opus Dei jest tylko jedna
doktryna dla wszystkich: ten sam
garnek. Kazdy, w zaleznosci od
potrzeb, bierze ze wspdlnego garnka
to, czego mu potrzeba, jednakze
substancja, pozywienie, jest zawsze
to samo [20]. Tym pokarmem jest
nauczanie Kosciola i duch Opus Dei.
Sq wierni numerariusze, przylaczeni
i supernumerariusze. Nie ma roznych
klas czy kategorii wiernych, tylko
odmienne codzienne okolicznosci, w
ktorych wszyscy wcielaja tego
samego ducha. ,,Celem Opus Dej,
konsekwencja misji, jaka powinno



realizowad, nie jest co$
ograniczonego albo dotyczacego
jakiej$ grupy wewnatrz Kosciola,
tylko powszechnego. Opus Dei
zwraca sie nie do jakiegos sektora
poltecznego, tylko do ttumow ludzi,
bez zadnego ograniczenia pici, rasy,
wieku, zajecia, pozycji spolecznej
albo stanu cywilnego. Bez
rozrdozniania ideologii czy partii
politycznych. Chodzi o przyczynienie
sie do ozywienia w tych wszystkich
mezczyznach i kobietach taski
chrzcielnej i taski Bierzmowania,
poprzez powiazanie jej z praca
zawodowa3 i innymi rodzajami
ludzkiej odpowiedzialnosci. Mowiac
inaczej: celem jego szczegolnego
zadania apostolskiego jest
osiggniecie dopoki sie da, zeby ta
‘Swiecka’ rzeczywistosc zycia
pojawila sie w Swiadomosci kazdego
podmiotu chrzescijanskiego i w jego
codziennych zadaniach jako ‘miejsce’
‘postuszenstwa wierze’ albo (co jest
tym samym) jako miejsce, w ktorym



powinnisSmy odpowiedziec na
wezwanie Boga do Swietosci [21].

Statut Pralatury Opus Dei dotyczy
roznych rodzajow przynaleznosci do
Pralatury: ,W zaleznosci od
codziennej gotowosci kazdego
czlowieka do poswiecania sie
zadaniom formacyjnym i okreslonym
pracom apostolskim Opus Dei, wierni
Pralatury, mezczyzni lub kobiety,
Nnosza nazwe numerariuszy,
przytaczonych lub
supernumerariuszy, nie tworzac
przez to roznych klas. Ta gotowos¢
zalezy od réznych i stalych
okolicznosci — osobistych,
rodzinnych, zawodowych lub innych
podobnych — kazdego [22].

Mons. Fernando Ocdriz objasnia:
»Nazwe numerariuszy (lub
numerariuszek) nosza ci wierni,
ktorzy, zyjac w celibacie apostolskim,
maja najwieksza osobista gotowosc
do szczegdlnych prac apostolskich



Pralatury. Moga mieszkac¢ w siedzibie
osrodkow Pralatury, zeby zajmowac
sie tymi pracami apostolskimi i
formacja pozostalych cztonkéw Opus
Dei” [23].

»Nazwe przylagczonych nosza wierni,
ktorzy zyjac w celibacie apostolskim,
powinni zaspokaja¢ konkretne i stale
potrzeby o charakterze osobistym,
rodzinnym lub zawodowym, ktdre
zazwyczaj sprawiaja, ze zyja z
wlasng rodzing i ktére determinujg
ich poSwiecenie zadaniom
apostolskim albo formacji w Opus
Dei” [24].

»Nazwe supernumerariuszy (lub
supernumerariuszek) nosza wierni
Pralatury — zyjacy w zwigzku
malzenskim lub samotni, ale w
kazdym razie bez zobowigzania do
celibatu — ktorzy, majac to samo
Boze powolanie co pozostali,
uczestniczg w pelni w apostolstwie
Opus Dei, gotowi do dzialalnosci



apostolskiej, w zaleznosci od ich
obowiazkdw rodzinnych,
zawodowych i spotecznych” [25].

Swiety Josemaria méwil do
supernumerariuszy: ,,Wy, ktorzy
zostaliscie powotani do Opus Dei jako
supernumerariusze, macie
powolanie identyczne z moim. W
Opus Deli jest tylko jedno powotlanie,
ktore nie zmusza nas do zmiany
stanu” [26].

W zwigzku z tym nie ma miedzy
supernumerariuszami
(supernumerariuszkami),
przytaczonymi i numerariuszami
(numerariuszkami) réznicy stopni
zwigzania z Opus Dei albo
mniejszego czy wiekszego
chrzescijanskiego zaangazowania. W
rzeczywistosci istotne jest, aby byto
zupelnie jasne, ze ta roznorodnos¢
gotowosci do konkretnych zadan
zaklada tozsamos¢ o szczegdlnym
powolaniu u wszystkich wiernych



Opus Dej, ,poniewaz — niezaleznie
od stanu cywilnego danej osoby —
pelne jest jej oddanie pracy i
wiernemu wypelnianiu wlasnych
obowiazkdw stanu, zgodnie z
duchem Opus Dei [27]. Pierwszy z
punktéw, ktore Statut poswieca
wiernym Pralatury, podkresla
wielokrotnie i z moca te
rzeczywistos$c: wszyscy, ktorzy
przytaczaja sie do Pralatury, robia to
‘poruszeni tym samym Bozym
powotanien’[28], w taki sposéb ze —
jak podkresla Statut — ‘wszyscy
stawiaja sobie ten sam cel apostolski,
zyja jednym duchem i takq samq
praktykq ascetycznq[29].

Mons. Ocdriz komentuje: ,,Stoimy
wobec zasadniczej kwestii,
powtarzanej niezliczong liczbe razy
przez Zalozyciela, ktory wykluczyt
wszelka terminologie (na przykiad,
okreslenia ‘klasy cztonkow’ albo
‘kategorie cztonkow’), jaka moglaby
sie kojarzy¢, chocby mgliscie, z idea



zerwania jednos$ci powolania. Otoz
we wlasnej sytuacji i poprzez wlasna
sytuacje w Swiecie wszyscy
cztonkowie Opus Dei razem i kazdy z
osobna realizujg chrzescijanska
misje, polegajaca na
rozpowszechnianiu powszechnego
powolania do Swietosci i pomagania
innym w podazaniu za nig w
konkretnym zyciu. Ta sama
duchowos¢, identyczna misja, ten
sam ostateczny i wszechogarniajacy
charakter osobistej egzystencji
tworza pelng tozsamosc
szczegodlnego powolania we
wszystkich rozmiarach od pelnego
wezwania do $wietoscii do
apostolstwa po realizacje tego
wezwania w konteks$cie Swieckosci
[30].

Jednos¢ powolania nie ujednolica
wszystkich w tej samej formie. Kazdy
ma swojg trase, w ramach szerokiej
drogi Opus Dei. To Bog powoluje i
istotne jest to, co On zakonczy, aby to,



co rozpoczete od Boga, zakonczyto
sie dzieki Niemu: ,,a Te semper
incipiat et per te coepta finiatur”
[31]. ,,W ramach tej wielkiej,
szerokiej arterii, jaka jest duch Opus
Dei, kazdy ma swoja wlasng osobista
droge, ktdra powinien pokonac,
hojnie ulatwiajgc dziatlanie Ducha
Swietego w swojej duszy. Nikt nie
moze si¢ spodziewac, Ze inni podaza
tym samym sladem: kazdy
zachowuje sie na swoj sposob.
Istotne jest miec serce pograzone w
Bogu, catkowicie i bezwarunkowo,
nie opuszczac drogi i dokladac
staran, aby iS¢ naprzod” [32].

Kaptani

Istota Opus Dei to istota Kosciola.
Opus Del jest z samej swojej natury
pralatura personalng. Wierni
nalezacy do réznych diecezji sa
zarzadzani i wspomagani
duszpastersko przez Pralata z
pomoca prezbiterium. Nie chodzi



tylko o fakt, ze w Opus Dei sg kaplani
i Swieccy. W rzeczywistosci
kaplanstwo powszechne i
kaplanstwo urzedowe spotykaja sie
w Pralaturze, tworzac organizm
wiernych, ktorzy sprawuja swoje
kaplanstwo powszechne
podtrzymywani przez kaptanstwo
urzedowe.

Kaplanstwo urzedowe duchownych i
kaplanstwo powszechne Swieckich
1acza sie gleboko, wymagaja siebie
nawzajem 1 uzupeniajg sie, zeby
0siggnac, w jednosci powolania i
systemu, cel, jaki stawia sobie
Pralatura [33]. Opus Dei ma
strukture eklezjalng, ktora jest
strukturg ,,ordo-plebs”: kaplani-lud,
to znaczy: Pralat-prezbiterium-lud.
Posiada takg sama strukture
hierarchiczng jak Koscidl.

Prezbiterium to nie grupa kaplanow
zebranych dla wykonania jakiego$
zadania. Kapltani sg inkardynowani



w stuzbie Pralatury, jako
wspolpracownicy Pralata, tak jak
naucza eklezjologia II Soboru
Watykanskiego [34].

Kaplani inkardynowani do Pralatury
(numerariusze; przylaczeni, zwani
rowniez koadiutorami) pochodzg z
grona wiernych swieckich Pralatury i
nie tworza odrebnej klasy cztonkow
[35]. Aby czynic Koscidl, czynigc
Opus Dei, potrzeba kaplanow i
Swieckich [36].

Kaplanskie Stowarzyszenie Swietego
Krzyza to stowarzyszenie kaptanow
wewnetrznie zjednoczone z
Pralatura Opus Dei [37]. Jego celem
jest wzbudzanie Swieto$ci kaptanow
Swieckich w sprawowaniu ich
postugi w stuzbie Kosciotowi,
zgodnie z duchem i ascetyczna
praktyka Opus Dei. Sklada sie ono z
kaplanow inkardynowanych do
Pralatury i innych prezbiterow
inkardynowanych do odpowiednich



Kosciolow partykularnych. W 2017
roku liczyto okoto 4000 cztonkdow.
Jego przewodniczacym jest Pralat
Opus Dei.

Kaplani diecezjalni, ktorzy zapisuja
sie do Kaptanskiego Stowarzyszenia
Swietego Krzyza, nadal sa
inkardynowani do swojego wlasnego
Kosciola partykularnego. Zaleza
tylko od swojego biskupa — nihil sine
Episcopo — nic bez biskupa, zgodnie
z okresleniem Sw. Ignacego
Antiochenskiego, ktore czesto
przypominal Sw. Josemaria —iw
zaden sposob nie podlegaja
jurysdykcji Pratata Opus Dei.
Odpowiadajgc na swoje powolanie
do Opus Deij, kaptan potwierdza
chrzcielne powotanie do Swietosci, w
jego przypadku poprzez
sprawowanie kaplanstwa
urzedowego. Pomoc duchowa, ktora
dostarcza Kaplanskie Stowarzyszenie
Swietego Krzyza, nastawia sie na
doskonalenie zycia wewnetrznego



cztonkow, pobudzanie wiernosci w
wypelnianiu ich obowigazkow
kaplanskich oraz ozywianie jednosci
kazdego z nich z ich wlasnym
biskupem i braterstwa z pozostalymi
prezbiterami [38]. Srodki
formacyjne, jakie otrzymuja
czlonkowie, sa analogiczne do tych,
jakie sa oferowane wiernym
Swieckim Pralatury, majac na
uwadze specyficzny wymiar formac;ji
kaptanskiej [39], i uzupelniaja, nie
narzucajac sie, postanowienia
dotyczace stalej formacji, ktore
biskup wydaje dla prezbiterium
swojej diecezji. W ten sposob
cztonkowie moga otrzymywac
osobiste kierownictwo duchowe,
wyklady doktrynalne lub ascetyczne,
rekolekcje etc., organizowane w taki
sposob, zeby nie kldcily sie z ich
postuga.

3. Opus Dei to ludzie



W ten sam sposob, w jaki kazdy
chrzescijanin musi by¢ Kosciotem i
budowac Kosciot, Opus Dei znajduje
sie tam, gdzie wierny Dziela. Kazdy
aktualizuje dzien po dniu wezwanie
do zycia Ewangelig, przekazujac
swojemu otoczeniu rados¢
chrzescijanskiego zycia w
codziennych okolicznosciach, w
ktorych sie obraca.

Dzietem jestesmy wszyscy i Dzieto
nalezy do wszystkich: kazdy jest
odpowiedzialny za jego rozwdj.
Odpowiedzialno$c¢ za przyczynianie
sie do wzrostu Opus Dei przypada
wszystkim jego wiernym, przede
wszystkim poprzez wysilek, aby
dobrze wypekniac¢ obowiazki
chrzescijan. ,Powolanie Boze daje
nam misje, zaprasza nas do
uczestnictwa w jedynym zadaniu
Kosciola, abySmy w ten sposob
Swiadczyli o Chrystusie przed ludzmi
podobnymi do nas i abySmy
prowadzili wszystko do Boga.



Powolanie zapala Swiatlo
pozwalajace nam rozpoznac sens
naszej egzystencji. Jest to
przekonanie sie, dzieki blaskowi
wiary, o racji naszej ziemskiej
rzeczywistosci. Nasze zycie —
terazniejsze, przeszie i przyszie —
nabiera nowego znaczenia, giebi,
ktorej wczesniej nie przeczuwaliSmy.
Wszystkie fakty i wydarzenia
zajmuja teraz swoje wiasciwe
miejsce: rozumiemy, dokad chce nas
zaprowadzic Pan i czujemy sie jakby
porwani tym zadaniem, ktore sie
nam powierza” [40].

Powolanie daje wielka pewnosc, ze
jest sie w rekach Boga. Swiadomo$é,
czego Bog od nas oczekuje, i
mozliwos¢ realizacji tych oczekiwan,
sprawiaja rados¢. Sprawy nie
wychodzg nigdy dokladnie w taki
Sposob, jak sie pragnelo, ale ,kiedy
naprawde zdasz sie na Pana,
nauczysz sie zadowalac tym, co cie
spotyka, 1 nie tracic¢ pogody, jezeli



sprawy nie ida tak, jakbys chcial,
mimo Ze wlozyle$ w nie caly swoj
wysitek i zastosowale$ odpowiednie
srodki... Bo «pojda» tak, jak Bogu
bedzie to odpowiadalo” [41].

Przy pomocy Swiatla z 2
pazdziernika 1928 roku Sw.
Josemaria méwi o 30 latach
»clemnosci” Jezusa, traktujac je jako
»blask oswietlajacy nasze dni”.
Ciesla, syn Maryi, ,,byl Bogiem, i
dokonywatl odkupienia rodzaju
ludzkiego, przyciggajgc wszystkich do
siebie (J 12, 32)”’[42]. To wiasnie ta
moc Chrystusa przyciagga na caltym
Swiecie tak wiele 0s6b do Opus Dei:
wiele 0s0b, zgodnie z wolg Boga,
jedna po drugiej. Powolanie i misja
ida razem. Kiedy Jezus Chrystus
rozpoczyna swoje zycie publiczne i
wchodzi do synagogi w Nazarecie,
objawia te jednos¢ powolania i misje,
czytajac ustep z Ksiegi Izajasza, ktory
sie do Niego odnosi: ,,Duch Panski
spoczywa na Mnie, poniewaz Mnie



namascil [powolanie] i postal [misja]
Mnie, abym ubogim niost dobra
nowine...” (tk 4, 18). ,,Kiedy
zakosztuje sie mitosci Boga, odczuwa
sie brzemie dusz. Nie da sie oddzieli¢
zycia wewnetrznego od apostolstwa,
podobnie jak nie mozna oddzieli¢ w
Chrystusie Jego bycia Bogiem-
Czlowiekiem od Jego funkcji
Zbawiciela” [43]. Odwrotnie —
apostolstwo, nasza relacja mitosci z
innymi, ksztaltuje nas. Papiez
Franciszek podkreslal tozsamosc
chrzescijanina jako ucznia-
misjonarza: ,Na mocy otrzymanego
chrztu kazdy czlonek Ludu Bozego
stal sie uczniem-misjonarzem (por.
Mt 28, 19)” [44].

Nie Swieci sie wlasnym sSwiattem,
tylko swiatlem z jedynego Zrddia,
ktorym jest chwata Boga, Jego mitosc
pelna milosierdzia. ,Bo my nie
mozemy nie mowic tego, coSmy
widzieli i styszeli” (Dz 4, 20). W jaki
sposob? «Moje dzieci, badzcie pewni,



ze jesteSmy wszechmocni, jezeli
mamy milo$¢ Boga. ChcielibySmy
rozpali¢ wszystkich w milo$ci Bozej,
wprowadzic¢ ich w serce Jezusa
Chrystusa, odczuwajac mitosc i
zrozumienie dla wszystkich dusz.
Trzeba sie modli¢, moje dzieci!
Trzeba ich kochac! Nikt nie powinien
zblizac¢ sie do Opus Dei i odchodzi¢ z
pustymi rekami. Niech odczuwaja
przycigganie, niech odczuwajg, ze sie
ich szanuje, ze sie ich rozumie, ze
szuka sie tego, co dla nich najlepsze»
[45]. 1 Sw. Josemaria méwit dalej:
,Jednak nie mozecie na tym
poprzestac. Nie mozecie by¢
zadowoleni, kiedy zabraliscie juz
kogo$ z waszych krewnych albo
przyjaciol na rekolekcje, albo kiedy
skontaktowaliscie ich z jakims$
kaplanem z Dziela. Na tym nie
konczy sie wasza praca apostolska.
Dlatego ze trzeba réwniez, zebyscie
doskonale zdawali sobie sprawe, ze
prowadzicie niezwykle ptodne
apostolstwo, kiedy staracie sie



nadawac chrzescijanskiego ducha
ludzkim zawodom, instytucjom i
strukturom, w ktorych pracujecie i
sie obracacie” [46].

W jednym ze swoich pierwszych
listow pasterskich Mons. Fernando
Ocariz, Pratat Opus Deli, pisze:
»WolInos$c¢ i powolanie: oto dwa
glowne wymiary zycia czlowieka,
przywolujgce sie nawzajem.
JesteSmy wolni, aby kochac Boga,
ktory powoluje; Boga, ktory jest
milos$cig, 1 ktdry daje nam miltosc,
aby kochac Jego i innych” [47].
Wolnos¢, zeby ukaza¢ wezwanie
Boga, wolnosc, zeby na nie
odpowiedzied, a zatem, jak naucza
Papiez Franciszek, ,nie mozemy wiec
pozwoli¢ sobie na przeciwstawianie
sie peinej wolnosci mitosci, z jaka
Bog wkracza w zycie kazdego
cztowieka” [48].

Swiety Josemaria postrzegal
powolanie do Opus Dei jako



pocalunek w czoto. Dlatego, méowil,
»,dla mnie wasza glowa Swieci jak
jutrzenka” [49]. I dodawal: ,To te
wielkie gwiazdy, ktore migocza w
nocy, tam w gorze, na wysokosci, w
niebieskim i mrocznym niebie,
niczym wielkie diamenty o bajecznej
jasnosci. Tak jasne jest wasze
powolanie: kazdego z was 1 moje. Ja,
ktory jestem nedzny i bardzo
obrazilem Naszego Pana, ktory nie
umialem odpowiedziec i bylem
tchoérzem, musze podziekowac Bogu
za to, ze nigdy nie watpilem w moje
powotlanie ani w Boski charakter
mojego powolania. Wy tez nie
powinniscie watpic. Gdybyscie
watpili, nie bylibyscie tutaj.
Podziekujcie za to Panu”[50].

Magnificat Najswietszej Maryi Panny
wyraza owg wiare i owo
rozszerzenie serca, ktore zapewnia
powolanie przezywane doglebnie.
Milos¢, ktora jest dzielem Bozej
Milosci, napelnia dusze ostupieniem,



peina nadziei mito$cia i
wdziecznoscig.

Bibliografia
Poza cytowanymi dzielami:

Diccionario de San Josemaria, Monte
Carmelo, Burgos 2013,

,vocacion” (Cormac Burke),
1287-1294.

Ernst Burkhart - Javier Lopez Diaz,
Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de san Josemaria. Estudio
de teologia espiritual, Vol. I, Rialp,
Madrid 2010, Czes¢ wstepna, «Marco
historico y teoldgico de la ensefianza
de san Josemaria», 33-239.

José Luis Illanes, Tratado de teologia
espiritual, EUNSA, Pamplona 2007,
Czes$c¢ 11, VII. La vocacion, elemento
configurador de la existencia
cristiana, 155-187.

G. Derville



Luty 2018

[1] Franciszek, Oredzie na XXXI
Swiatowy Dzieri Mlodziezy 2016 r., 15
sierpnia 2015 r.

[2] Sw. Josemaria,El talento de hablar
(kwiecien 1972), w: En didlogo con el
Sefior 19, ed. critico-historica
preparada por Luis Cano y Francesc
Castells, w: Obras completas V/1,
Rialp, Madrid 2017, 6d, 348.

[3] Fernando Ocdariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp, Madrid 2013, Cap. IX
Llamadas, 123.

[4] Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, w: Obras
completas, 1/3, str. 281, p. 53 b).


https://www.collationes.org/de-vita-christiana/quibusdam-spiritum-operis-dei/item/2501-7-vocacion#_ftnref1

[S] Cf. II Powszechny Sobor
Watykanski, Konstytucja apostolska
Lumen gentium, 56. Cytowane w:
Katechizm Kosciota Katolickiego, 490.

[6] Katechizm Kosciota Katolickiego,
490.

[7] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 54.

[8] IT Powszechny Sobor Watykanski,
Konstytucja apostolska Lumen
gentium, 11 §3.

[9] Cf. Katechizm Kosciota
Katolickiego, 1252. Kodeks Prawa
Kanonicznego, Kan. 867 - § 1.

[10] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 47.

[11] Cf. Katechizm KoSciota
Katolickiego, 1285.

[12] Sw. Josemaria, List z 9 stycznia
1959 r.,12.



[13] Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., 128. Cf. Jan
Pawel II, Konstytucja apostolska Ut
sit, 28 listopada 1982 r.

[14] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 45.

[15] Sw. Josemaria, Rozwazanie 2
grudnia 1951 r., cit. w: To Chrystus
przechodzi, w: Obras completas 1/4,
Ed. critico-historica (preparada por
Antonio Aranda), Rialp, Madrid 2013,
com. del §10e, 191.

[16] Dla pogtebienia zob. Fernando
Ocariz, Sobre Dios, la Iglesia y el
mundo, cit., Cap. IX “Llamadas”,
121-142.

[17] Pedro Rodriguez,Opus Dei:
estructuray mision. Su realidad
eclesiologica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 99.

[18] Sw. Augustyn, Wyznania, 1, 1.



[19] Liturgia horarum, Ant. Ad
Benedictus, 28 Augusti, San Augustini
Episcopi et Ecclesiae Doctoris
[Liturgia Godzin, antyfona do Piesni
Zachariasza, 28 sierpnia, Sw.
Augustyna Wyznawcy i Doktora
Kosciola].

[20] Sw. Josemaria, Teksty do
rozwazania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 633).

[21] Pedro Rodriguez, Opus Dei:
estructuray mision. Su realidad
eclesiologica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 75.

[22] Statuta o Codex iuris particularis
Operis Dei (chodzi o statut, ktory
Stolica Swieta nadala Opus Dei), 7 §1,
cytowane w: Fernando Ocariz, La
vocacion al Opus Dei como vocacion
en la Iglesia, w: Pedro Rodriguez -
Fernando Ocariz - José Luis Illanes,
El Opus Dei en la Iglesia. Una
introduccion eclesiologica a la vida y



el apostolado del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1993, 185.

[23] Fernando Ocariz, La vocacion al
Opus Dei como vocacion en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez — Fernando
Ocariz - José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introduccion
eclesiologica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 185.

[24] Ibidem. Cf. Statuta, 10
[25] Ibidem, 186. Cf. Statuta, 11.

[26] Sw. Josemaria, Zapiski z
rodzinnego spotkania, 25 maja 1947 r.
(AGP, biblioteca, P04, 1974, t. I, str.
81).

[27] Sw. Josemaria,List z 25 stycznia
1961 r., 11.

[28] Statuta, 6.

[29] Fernando Ocariz,La vocacion al
Opus Dei como vocacion en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez — Fernando



Ocdriz - José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introduccion
eclesiologica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 186.
Cf. ibidem 187: ,Poza tym nalezy
podkreslic, i ten fakt jest nadal
zwigzany z jednoscig powolania, ze
charyzmat celibatu stanowi, w
przypadku numerariuszy i
przytaczonych Opus Dei — jak u
kazdego mezczyzny czy kobiety,
ktorzy otrzymuja ten charyzmat —
integrujacy wymiar powolania
osobistego, nie bedac szczegdlnym
wymiarem powotania do Opus Dei.
Oczywiscie nie chodzi o to, ze Bog
‘najpierw’ powotluje do celibatu, a
‘nastepnie’ do Opus Dei (powoltanie
osobiste jest jedno), tylko ze Bog
powotluje do Opus Dei zaréwno
osoby w stanie bezzennym, jak i w
malzenstwie. Zarowno w jednym
przypadku, jak i w drugim chodzi o
wymiary powotaniowe, jak dla
pozostatych chrzescijan”.



[30] Fernando Ocariz, La vocacion al
Opus Dei como vocacion en la Iglesia,
w: Pedro Rodriguez — Fernando
Ocariz - José Luis Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia. Una introduccion
eclesiologica a la vida y el apostolado
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1993, 187.

[31]Preces Operis Dei, cf. dawna
modlitwa z Mszalu Rzymskiego, na
przykiad, w: Jacques-Paul Migne,
Encyclopédie théologique:
Dictionnaire alphabético-méthodique
des cérémonies, Tom 15, Paris 1846,
1043. Sw. Josemaria, Teksty do
rozwazania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[32] Sw. Josemaria, Teksty do
rozwazania, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[33] Cf. Statuta, 1, §1.

[34] Cf. IT Powszechny Soboér
Watykanski, Konstytucja apostolska



Lumen gentium 28 1 Dekret
Presbyterorum ordinis 2.

[35] Cf. Sw. Josemaria, List z 28
marca 1955 r., 42: ,,Przez wzglad na
cechy wilasciwe dla naszego Dziela,
wiekszo$¢ z was nigdy nie zostanie
powotana do kaptanstwa. Ci zas,
ktorzy beda, sa wySwiecani z peina
wolnoscig, dlatego ze chcg, co jest
oczywiste w Swietle tego, co
napisalem powyzej. Taki jest duch
Dziela, ktorym zawsze zyliSmy:
dlatego ze gdzie jest Duch Panski —
tam wolnos$¢ —ubi autem Spiritus
Domini, ibi libertas (2 Kor 3, 17)”.

[36] Cf. Sw. Josemaria, List z 2 lutego
1945 r., 22: ,Niech kaptani Dziela
przyjmuja Swiecenia z catkowitg
wolnoscig, chociaz powolanie jest
bierne; niech wiedzg, ze maja
calkowitg wolnos¢, ze moga sie
wycofac az do chwili przed
przyjeciem subdiakonatu. Jezeli
wowczas kto$ widzi, ze brakuje mu



sit i daje krok wstecz, robi bardzo
dobrze. Boga, Naszego Pana, nie
przeraza, ze nie bedziecie
kaplanami, a z drugiej strony
potrzeba wielu swieckich — Swietych
1uczonych. I wy wszyscy,
numerariusze, Swieccy i kaptani,
otrzymujecie te samg formacje
duchowag i teologiczng. Niemniej
jednak, potrzeba pewnego minimum
kaplanow w Opus Dei. Dlatego
wszsycy musimy bardzo mitowac
kaplanstwo i moi synowie, ktorzy
zostang kaptanami, musza ozywiac
w swojej duszy wielkie pragnienie
bycia nimi”. Kiedy Sw. Josemaria
pisatl te stowa, w lacinskim obrzadku
katolickim istnial subdiakonat, ktory
przyjmowano przed diakonatem.

[37] IT Sobdér Watykanski zachecatl do
wspierania stowarzyszen, ktore
moglyby Swiadczy¢ stosowna
braterska pomoc kaptanom (cf.
Dekret Presbyterorum Ordinis, 9); jak
podsumowuje Kodeks Prawa



Kanonicznego (kan. 278, §2), nalezy
»,doceniac te stowarzyszenia, ktore
(...) pobudzajg wlasng swietos¢ w
wykonywaniu postugi, jak rowniez
sprzyjaja poglebianiu wiezi miedzy
soba i z wlasnym biskupem”.

[38] Cf. Sw. Josemaria, Rozmowy z
pratatem Escrivd, w: Obras completas
I/3, ed. critico-historica preparada
por José Luis Illanes y Alfredo
Méndiz, Rialp, Madrid 2012,16,
179-183.

[39] Cf. IT Powszechny Sobor
Watykanski, Dekret Presbyterorum
Ordinis, 9; Jan Pawel II, Posynodalna
adhortacja apostolska Pastores dabo
vobis, 70-81; Kongregacja ds.
Duchowienstwa, Dyrektorium o
postudze i zyciu prezbiterow (11
lutego 2013 r.).

[40] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 45.

[41] Sw. Josemaria, Bruzda, 860.



[42] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 14.

[43] Sw. Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 122; cf. 106.

[44] Franciszek, Adhortacja
apostolska Evangelii gaudium, 120;
Zob. rowniez 19, 51, 92.

[45] Sw. Josemaria, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 18
pazdziernika 1960 r. (AGP, biblioteca,
P07,1982,t. V, str. 131).

[46] Sw. Josemaria, List z 9 stycznia
1959 r.,17.

[47] Fernando Ocdriz, List pasterski,
14 lutego 2017 r., 9.

[48] Franciszek, Motu proprio
Misericordia et misera, 2.

[49] Sw. Josemaria, Los Caminos de
Dios (19-111-1975), 4e, w: En didlogo
con el Sefior 24, ed. critico-histérica
preparada por Luis Cano y Francesc



Castells, w: Obras completas, Rialp,
Madrid 2017, 411.

[50] Ibidem.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/
(31-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/powolanie-do-opus-dei-2/

	Powołanie do Opus Dei

