
opusdei.org

Pośrednictwo Matki

Refleksje teologiczne wokół
encykliki Jana Pawła II
Redemptoris Mater. Wykład
wygłoszony przez ks. Fernando
Ocáriza, obecnego prałata Opus
Dei, w 1987 roku.

23-03-2020

Poniższe refleksje, choć nie są
komentarzem ani egzegezą Encykliki
Redemptoris Mater, zostały napisane
w oparciu o nią i z niej w istocie
czerpią swoją inspirację.



Jak wiadomo Jan Paweł II ujmuje
prawdę o Matce Bożej, która jest
Matką Kościoła i Matką każdego
chrześcijanina, w perspektywie
głęboko zakorzenionej w Biblii.
Perspektywa ta podkreśla zależność,
jaka z ustanowienia Bożego istnieje
pomiędzy pełnią łaski, Bożym
macierzyństwem i duchowym
macierzyństwem Maryi, a także
wewnętrzną i konstytutywną relację
pomiędzy tajemnicą Matki i
najwyższą tajemnicą Trójcy
Przenajświętszej.

W świetle wyżej wymienionych
współzależności oraz macierzyństwa
Maryi rozważymy pośrednictwo,
będące jednym z aspektów prawdy o
Matce, którym Jan Paweł II poświęcił
szczególnie dużo uwagi.

1. Macierzyństwo duchowe a
pośrednictwo

„Słusznie przeto w owym wyrażeniu
‘Błogosławiona, któraś uwierzyła’,



możemy upatrywać jakby klucz,
który otwiera nam wewnętrzną
prawdę Maryi: Tej, którą anioł przy
zwiastowaniu pozdrowił jako ‘łaski
pełną’. Jeśli jako ‘łaski pełna’ była
Ona odwiecznie obecna w tajemnicy
Chrystusa, to przez wiarę stawała się
w niej obecna w wymiarach całego
swego ziemskiego itinerarium: ‘szła
naprzód w pielgrzymce wiary’.
Równocześnie zaś tę tajemnicę
Chrystusa w sposób dyskretny – ale
bezpośredni i skuteczny – uobecniała
ludziom. I nadal nie przestaje jej
uobecniać. Przez tajemnicę
Chrystusa także Ona jest obecna
wśród ludzi. Poprzez Syna rozjaśnia
się także tajemnica Matki”[1].

Obecność, uczestnictwo Maryi w
tajemnicy Chrystusa są wewnętrznie
związane z pełnią łaski, w której
zakorzeniona była wiara, a przez
którą miała Ona swój udział we
wszystkich wymiarach ziemskiej
drogi swojego Syna[2]. Uczestnictwo



Maryi w „ziemskim itinerarium”
Chrystusa osiąga swój szczyt na
końcowym etapie, to znaczy na
Golgocie, gdzie Matka, poprzez wiarę
i miłość, „ofiarą serca”[3], została
włączona w sposób szczególny w
ofiarę Syna. „Maryja nie przestaje
być ‘Gwiazdą przewodnią (Stella
Maris)’ dla wszystkich, którzy jeszcze
pielgrzymują przez wiarę”, ponieważ
jest złączona ze swym Synem w
Chwale i „współdziała swą
macierzyńską miłością” „w
zrodzeniu i wychowywaniu” braci i
sióstr swojego Syna Jezusa
Chrystusa[4].

Jak wyjaśnia Jan Paweł II: „To
maryjne macierzyństwo ‘w porządku
łaski’ wyłoniło się z Jej Boskiego
macierzyństwa”[5]. Nie tylko w tym
znaczeniu, że w niej poczęło się
ludzkie ciało, przyjęte przez boskie
Słowo, tworząc jedną Osobę, ale
także dlatego, że z rozporządzenia
Bożego Boże macierzyństwo zostało



zrealizowane w osobie, która jest
pełna łaski[6], której macierzyńska
miłość „ostatecznie dojrzała (…) u
stóp Krzyża, poprzez uczestnictwo w
odkupieńczej miłości Syna”[7].
Używając słów kardynała Ratzingera
możemy powiedzieć, że „pod
Krzyżem Maryja staje się Matką na
nowo. W bólu współczucia zaczyna
się nowe macierzyństwo,
urzeczywistniają się słowa: ‘Poszerz
przestrzeń twego namiotu…Bo się
rozprzestrzenisz na prawo i lewo,
twoje potomstwo posiądzie
narody’ (Iz 53,2-3). Macierzyństwo
Maryi będzie trwało aż do końca
świata”[8].

Z duchowego macierzyństwa Maryi
bierze się Jej pośrednictwo w
rzeczywistości łaski: w pewnym
sensie owo pośrednictwo jest
pierwszym przejawem Jej
duchowego macierzyństwa wobec
każdego wiernego. Wierni „rodzą się
z Maryi”, ponieważ pośredniczy Ona



w udzieleniu pierwszej łaski, jaką
jest narodzenie do życia
nadprzyrodzonego. Według znanych
słów św. Augustyna, Maryja jest
„prawdziwie Matką członków
(Chrystusa) (…) ponieważ (…)
poprzez miłość miała swój udział w
narodzeniu wiernych Kościoła,
którzy są członkami tej Głowy”[9].
Każde Jej kolejne pośrednictwo,
podczas udzielania kolejnych łask,
jest pośrednictwem Matki[10].

„Istotnie – pisze papież –
pośrednictwo Maryi wiąże się ściśle z
Jej macierzyństwem, posiada
specyficznie macierzyński charakter,
który je wyróżnia od pośrednictwa
innych istot stworzonych, które na
różny sposób, ale zawsze
podporządkowany, uczestniczą w
jedynym pośrednictwie Chrystusa.
Pośrednictwo Maryi jest także
pośrednictwem przez
uczestnictwo”[11].



W celu pogłębienia tematu natury i
znaczenia macierzyńskiego
pośrednictwa Maryi trzeba
przeanalizować, co to znaczy, że
chodzi o pośrednictwo przez
uczestnictwo, a następnie jego relację
z pełnią łaski.

2. Pośrednictwo przez
uczestnictwo w Chrystusie

Encyklika Redemptoris Mater,
przypominając i wyjaśniając naukę
Soboru Watykańskiego II, podkreśla
szczególnie, że pośrednictwo Maryi
ma w odniesieniu do pośrednictwa
Chrystusa charakter
podporządkowany i że jest
pośrednictwem przez
uczestnictwo[12].

Wiadomo, że pojęcia uczestnictwo i 
podporządkowanie nie są
synonimami. Nie każde
podporządkowanie oznacza
uczestnictwo, natomiast każde
uczestnictwo oznacza



podporządkowanie uczestniczącego
w odniesieniu do całości, w której
uczestniczy (kiedy chodzi o
uczestnictwo transcendentne, a nie
jedynie orzekające; mówiąc inaczej,
kiedy to, w czym coś uczestniczy,
istnieje w swojej pełni poza
elementami uczestniczącymi). Stąd,
aby lepiej poznać pośrednictwo
Maryi, należy raczej przeanalizować
je pod względem uczestnictwa niż
zajmować się bezpośrednio jego
podporządkowaniem pośrednictwu
Chrystusa.

Oczywiście istnieje jeden bardzo
ważny aspekt pośrednictwa
Najświętszej Maryi, który z
formalnego punktu widzenia
znajduje swoje wystarczające
wyjaśnienie w pojęciu
podporządkowania: myślę tutaj o
wstawiennictwie Matki u Jej Syna dla
dobra ludzi. Do tego aspektu
pośrednictwa właściwe jest słynne
wyrażenie św. Bernarda, które



określa Maryję, jako pośredniczkę ad
Mediatorem[13]. Nie będziemy się na
tym aspekcie dłużej zatrzymywać, bo
zrozumienie go nie stwarza
specjalnych trudności[14].

Natomiast przypomnijmy sobie fakt,
że wielu autorów (Lépicier, Hugon,
Lavaud, Garrigou-Lagrange,
Roschini, Sauras, itd.) twierdzi, iż
macierzyńskie pośrednictwo
Najświętszej Maryi nie ogranicza się
do wstawiennictwa, lecz polega także
na dawaniu życia
nadprzyrodzonego, to znaczy na
udzielaniu ludziom łask.

Powyższy pogląd teologiczny został
uzasadniony głównie przy użyciu
pojęcia przyczynowości
instrumentalnej: przy udzielaniu
łask Maryja jest niejako narzędziem
Chrystusa analogicznie jak
Człowieczeństwo Jezusa jest
narzędziem Boskości[15].



Wielu autorów odrzuciło tę
interpretację (Lennerz, Merkelbach,
Heris, Terrien, Bittremieux, De la
Taille, etc.), argumentując, że
przyczynowość instrumentalna
Maryi w udzielaniu łask
zaciemniłaby, w przeciwieństwie do
przyczynowości instrumentalnej
sakramentów, bezpośredni i jedyny
charakter pośrednictwa Chrystusa
pomiędzy Bogiem a ludźmi.
Pośrednictwo Chrystusa byłoby
pośrednictwem pomiędzy Bogiem a
Maryją i tylko poprzez Nią
pośrednictwem pomiędzy Bogiem a
ludźmi. Co więcej aktualnie bardzo
rozpowszechniona jest opinia, że
pośrednictwo maryjne ogranicza się
tylko do wstawiennictwa[16].

Jednakże nie wydaje mi się
konieczne przyjmowanie, jako
klucza, przyczynowości
instrumentalnej, która rzeczywiście
jest problematyczna, aby stwierdzić,
że pośrednictwo Maryi nie ogranicza



się tylko do wstawiennictwa, ale w
pewien sposób odnosi się także do
udzielania łask.

W celu pogłębienia zrozumienia tego
aspektu tajemnicy Maryi należy, jak
powiedziałem wcześniej, wziąć pod
uwagę pojęcie uczestnictwa. Jan
Paweł II nie tylko często używa tego
terminu dla wyrażenia relacji
pośrednictwa Maryi z
pośrednictwem Chrystusa, ale także
pisze, że pośrednictwo Maryi jest
pośrednictwem w Chrystusie[17].

Jak wiadomo z Listów św. Pawła, 
bycie w Chrystusie, w całej pełni i
wielości form, zarówno istnienia jak
i działania, jest wyrazem samej istoty
chrześcijaństwa[18]. Jego najbardziej
radykalnym aspektem jest
uczestnictwo w Synostwie
odwiecznego Słowa, czyli przybrane
synostwo Boże[19]. Według
tradycyjnego wyrażenia, używanego
wiele razy przez Jana Pawła II, ludzie



stają się dzięki temu dziećmi w
Synu[20].

Należy zauważyć, że nasze bycie
dziećmi Ojca w Chrystusie, poprzez
uczestnictwo w Jego Synostwie
Bożym, nie umniejsza Synostwa
Słowa ani go nie pomnaża. Chrystus
jest nadal jedynym Synem Ojca, choć
jest Pierworodnym wśród wielu
braci. Cytując słowa Scheebena, jest
tak, ponieważ „my nie jesteśmy
jedynie przybranymi dziećmi, lecz
członkami Syna naturalnego, dlatego
jesteśmy realnie obecni w osobowej
relacji Syna Bożego z Jego Ojcem.
Nazywamy Ojca Słowa naszym
Ojcem, gdyż taka jest rzeczywistość, a
nie tylko przez analogię czy
podobieństwo. Chodzi tutaj o jedną i
tę samą relację, dzięki której Bóg jest
Ojcem Chrystusa. Jest to prawda
podobna do tej, że dzięki tej samej
relacji, Bóg, który jest Ojcem
odwiecznego Słowa, jest także Ojcem
Boga-Człowieka w Jego



Człowieczeństwie (…). W pewnym
sensie – konkluduje Scheeben –
jesteśmy z Nim i w Nim jedynym
Synem Ojca”[21].

Do wszystkich innych aspektów
bycia w Chrystusie przez
uczestnictwo należy zastosować
logikę relacji jedności i wielości.
Dlatego nie ma wątpliwości, że
pośrednictwo w Chrystusie przez
uczestnictwo w Jego jedynym
pośrednictwie nie pomniejsza ani nie
pomnaża jedynego pośrednictwa
pomiędzy Bogiem a ludźmi,
właściwego Jezusowi Chrystusowi.
Chodzi więc o uczestnictwo, które
określane jest w języku greckim,
zarówno klasycznym jak i
nowotestamentowym, terminem 
koinonía, czyli komunia przez
uczestnictwo lub uczestnictwo jako
komunia duchowa wielu z czymś lub
kimś, kto pozostaje jedyny i
niepodzielny[22]. Można tę prawdę
zastosować nie tylko do



macierzyńskiego pośrednictwa
Maryi, lecz także do wszystkich
innych rodzajów pośrednictwa
podporządkowanego pośrednictwu
Chrystusa i uczestniczącego w nim.

Niemniej jednak stwierdzenie, że
jedno z pośrednictw przez
uczestnictwo – pośrednictwo Maryi –
polega także na pośrednictwie w
udzielaniu łask oznacza, że Maryja
uczestniczy w pewien sposób we
władzy Chrystusa jako Głowy. To z
kolei prowadzi nas do związku
pomiędzy pośrednictwem maryjnym
a pełnią łaski, o czym
wspomnieliśmy na początku.
Zatrzymajmy się najpierw krótko na
temacie pełni łaski Maryi.

3. Tajemnica pełni łaski

Maryja już przed Wcieleniem jest 
kecharitoméne (Lc 1, 28), czyli w
tłumaczeniu Wulgaty łaski pełna.
Nie będziemy tutaj analizować
starych i nowych tłumaczeń słowa 



kecharitoméne,bo też nie jest to
konieczne[23].

Chociaż sama egzegeza słowa
zawartego we fragmencie Łk 1,28 nie
wydaje się prowadzić do pojęcia
„pełni” łaski uświęcającej, ale raczej
do stwierdzenia, że Maryja jest
nazwana przez Anioła
„przemienioną przez łaskę”, jako
przygotowanie do dziewiczego
macierzyństwa Bożego[24], to nie ma
wątpliwości, że istnieją powody,
nawet chrystologiczne i
eklezjologiczne, dla których możemy
w sposób pewny stwierdzić u Maryi
szczególną „pełnię łaski”, o czym
przy różnych okazjach mówił
Nauczycielski Urząd Kościoła[25].

Tradycyjnie rozważa się trzy
następujące aspekty pełni łaski
Maryi: po pierwsze całkowite
zachowanie od grzechu i
doskonałość cnót; po drugie to, co św.
Tomasz nazywa refluentia



lubredundantia, czyli swego rodzaju
przelanie przebóstwienia duszy
Maryi na Jej ciało; po trzecie, że
pełnia łaski powoduje, iż jest Ona w
pewnym sensie źródłem łaski dla
ludzi[26].

Warto zauważyć, że św. Tomasz
uważa „pełnię łaski” nie tylko za
moralnie odpowiadającą godności
tej, która została wybrana na Matkę
Boga, lecz także za szczególną
ciągłość ontologiczną Jej
macierzyństwa. Stwierdza nawet, że 
redundantia łaski w ciele Maryi była
szczególną predyspozycją, która
oczywiście nie była absolutnie
konieczna, ale chciana przez Boga,
aby począł się w Niej Człowiek, który
jest Synem Bożym[27].

Tak samo jak duch i materia
stanowią w człowieku substancjalną
jedność, tak też – mówiąc słowami
św. Josemaríi Escrivy –
”przebóstwienie oddziałuje na całego



człowieka, jako zadatek chwalebnego
zmartwychwstania”[28]. Tutaj od
razu rodzi się pytanie, na czym
polega wyjątkowość Maryi, jeśli
chodzi o stan nazywany redundantia
łaski w ciele? Mówiąc inaczej, czy
istnieje jakaś metafizyczna
przestrzeń, w której, jako efekt pełni
łaski, mogłoby dojść do pełnego,
ukierunkowanego – jak twierdzi św.
Tomasz – na Boże macierzyństwo
przelania się łaski na ciało? Tego
rodzaju pełnia przelewania się łaski
nie wydaje się być czymś innym, jak
pełnią uświęcenia lub
przebóstwienia ciała w jego
materialności, co jest dla nas jeszcze
trudniejsze do zrozumienia niż
przebóstwienie ducha, jednak nie
niemożliwe. Przebóstwienie ciała jest
ostatecznym stanem
eschatologicznym ludzkiej materii,
który dokonał się już w Chrystusie i
Jego Matce w Chwale[29].



W perspektywie św. Tomasza z
Akwinu można więc myśleć, że
pełnia łaski polega na pewnym
uprzedzeniu eschatologicznego
przebóstwienia ciała Maryi,
analogicznego do przed-paschalnego
przebóstwienia Chrystusa, którego
ciało – według św. Tomasza – było
ciałem przebóstwionym nie tylko w
znaczeniu przynależności do Osoby
Boskiej, ale także w takim, że samo
uczestniczyło w darach boskości w
najwyższym stopniu, to znaczy w
pełni[30].

W każdym razie Maryja była święta
w sposób szczególny, a choć miała
uprzedzającą eschatologiczną pełnię,
żyła na ziemi w stanie kénosis,
analogicznym do uniżenia
Człowieczeństwa swojego Syna. „O
ile Bóg zechciał wywyższyć swoją
Matkę, o tyle jest równie pewne, że
nie zostało Maryi oszczędzone w
czasie Jej ziemskiego życia ani
doświadczenie cierpienia, ani



zmęczenie pracą, ani światłocienie
wiary”[31]. Światłocienie, które
szczególnie u stóp Krzyża Syna,
możemy uważać, jak Jan Paweł II, za
„najgłębszą w dziejach człowieka
‘kenozę’ wiary”[32]. Owa „kenoza”
wiary wyraża się szczególnie w tym,
że – jak mówi bł. Alvaro del Portillo –
„kiedy misja Chrystusa wydaje się
być zakończona absolutną porażką, a
uczniowie zostawiają Mistrza
samego, Najświętsza Maryja Panna
kroczy zdecydowanym krokiem w
pielgrzymce wiary i wierzy, wbrew
całej nadziei, że spełni się wszystko
to, co Bóg powiedział o Jej Synu”[33].

4. Pełnia łaski a pośrednictwo

Podejmijmy teraz na nowo temat
macierzyńskiego pośrednictwa
Maryi w udzielaniu łask, w świetle
pełni łaski, jaka dokonała się w
Chwale. Przez Wniebowzięcie
Maryja została uświęcona „cała i
całkowicie w sensie



eschatologicznym”[34]. Przede
wszystkim warto przypomnieć, że
nadprzyrodzona łaska, którą ludzie
otrzymują od Chrystusa z
pośrednictwem Maryi, nie jest
przedmiotem, który można podawać
z ręki do ręki. Łaska jest
nadprzyrodzonym sposobem bycia,
dokonywanym przez Boga we
wnętrzu stworzonego ducha, który
przebóstwia osobę i jest
nierozdzielnie złączony z
niewidzialnymi misjami Syna i
Ducha Świętego, dzięki którym duch
stworzony, jak mówi św. Tomasz,fit
particeps divini Verbi et procedentis
Amoris[35].

Jak wiadomo owe dwie nierozłączne
misje mają kierunek odwrotny do
odwiecznego pochodzenia Boskich
Osób. To znaczy efektem Bożego
działania ad extra – które jest zawsze
wspólnym działaniem trzech Osób
Boskich – jest wprowadzenie
stworzenia w życie



wewnątrztrynitarne, zgodnie z
sensem misji. Jest to
„wprowadzenie”, które zaczyna się
(nie w znaczeniu czasowym)
zjednoczeniem, przez uczestnictwo, z
Osobą Ducha Świętego. Owo
zjednoczenie z Duchem Świętym
kształtuje w duchu stworzonym
uczestnictwo w Synu, czyli
podobieństwo do Niego i
zjednoczenie z Nim. W konsekwencji
„w Synu jest się dzieckiem Ojca”[36].
Pisze Jan Paweł II: „Sam jest (Duch
Święty) jako Miłość –
przedwiecznym, nie stworzonym
Darem. W Nim zawiera się źródło i
początek wszelkiego obdarowania
stworzeń”[37].

W świetle powyższych refleksji rodzi
się następujące pytanie: jak jest
możliwe pośrednictwo człowieka –
Maryi – w udzielaniu życia
nadprzyrodzonego, nie tylko jako
wstawiennictwo, lecz także jako
udzielanie czy rozdawanie łask, jeśli



łaski pochodzą zawsze od Ducha
Świętego? Kolejny raz tajemnicę
Matki oświeca tajemnica Syna. Nie
ma wątpliwości, że Jezus Chrystus
jest w swoim Człowieczeństwie
Pośrednikiem życia
nadprzyrodzonego dla ludzi, nie
tylko poprzez zasługi i
wstawiennictwo, lecz także jako
faktyczny dawca łask. Jego
Człowieczeństwo jest bowiem
narzędziem boskości - órganon tes
theiótetos, według słynnego
wyrażenia św. Jana
Damasceńskiego[38]. Dlatego
Chrystus może i powinien być
nazywany źródłem lub początkiem
łask[39]. Oznacza to między innymi,
że Bóg chciał w aktualnej ekonomii
zbawienia, aby Duch Święty został
wysłany do ludzi Ojca przez Syna, za
pośrednictwem Człowieczeństwa
Syna, całkowicie i ostatecznie
uwielbionego i wyniesionego ad
dexteram Patris[40]. Najświętsza
Maryja Panna, po Wniebowzięciu,



jest z Nim złączona w stanie
określanym terminem koinonía
(komunia-uczestnictwo),
polegającym na najbardziej
osobistym i intensywnym
zjednoczeniu, w którym jednak
każda osoba pozostaje sobą.

Nie wydaje się więc bezzasadne
dopatrywanie się w tradycyjnych
wyrażeniach, takich jak zdanie św.
Andrzeja z Krety, który powiedział,
że Maryja jest „Matką, od której
pochodzi dla wszystkich Duch”[41],
głębszego znaczenia niż tylko
„uczynienie swoim”.

I to właśnie pojęcie uczestnictwa - 
koinonía – pozwala stwierdzić udział
Maryi w misji Chrystusa-Głowy, a w
konsekwencji Jej faktyczne
pośrednictwo w udzielaniu łask.
Jednocześnie nie oznacza to
absolutnie podwojenia źródła lub
głowy, co bez wątpienia należałoby
wykluczyć, zarówno z powodów



dogmatycznych jak i ze względu na
nieporządek uczestnictwa
metafizycznego w strukturze
transcendentalnej.

W powyższej perspektywie
określenia, że Maryja jest „szyją” lub
„akweduktem”, poprzez który
dociera do nas łaska z Głowy lub ze
źródła, choć mają jedynie
metaforyczny sens, okazują się być w
dużym stopniu niewystarczające.
Należy raczej mówić, że ludzie
otrzymują łaskę Bożą za
pośrednictwem Chrystusa i Maryi,
ponieważ Maryja jest cor unum et
anima una z Chrystusem. Jest tak w
znaczeniu dużo bardziej realnym i
głębokim, a przez to dużo bardziej
tajemniczym, niż wskazują na to
słowa Łukasza do pierwszych
chrześcijan (zob. Dz 4,32). Dlatego
chrześcijanin znajduje w Maryi „całą
miłość Jezusa Chrystusa”, a w
Chrystusie „niewypowiedziane życie



Boga Ojca, Boga Syna i Boga Ducha
Świętego”[42].

5. Pośrednictwo a zjednoczenie w
Chrystusie jako Głowie

Po Wniebowzięciu pełnia łaski Maryi
doszła do stanu eschatologicznego.
Jest to stan, który w odniesieniu do
całego stworzenia został opisany
przez św. Pawła jako efekt
zjednoczenia wszystkiego w
Chrystusie jako Głowie 
(anakefalaíosis) (zob. Ef 1, 10).
Zrozumienie tej rzeczywistości jest
dla nas nieosiągalne. „Ani oko nie
widziało, ani ucho nie słyszało, ani
serce człowieka nie zdołało pojąć, jak
wielkie rzeczy przygotował Bóg tym,
którzy Go miłują” (1 Kor 2,9).

Nie możemy zająć się teraz egzegezą
biblijną ani interpretacją teologiczną
eschatologicznego zjednoczenia
wszystkiego w Chrystusie jako
Głowie[43]. Jednak bez wątpienia na
tym polega prawdziwy i



nadprzyrodzony sens ostatecznego
powrotu wielości do Jedności, który
jest obcy wszelkim panteistycznym
monizmom i który wielu filozofów
przedstawiło w formie błędnej.
Chodzi o jedność z Bogiem w
Chrystusie, która zachowuje
niezmienne rozróżnienie pomiędzy
stworzeniem a Stwórcą oraz
pomiędzy stworzeniami, i której
paradygmatem w przypadku
człowieka jest jedność Trójcy Świętej.
Pan Jezus powiedział o ziemskim
życiu Apostołów, czyli życiu, w
którym łaska jest początkiem chwały:
„aby wszyscy stanowili jedno, jak Ty,
Ojcze, we Mnie, a Ja w Tobie, aby i
oni stanowili w Nas jedno. Ja w nich,
a Ty we Mnie! Oby się tak zespolili w
jedno” (J 17,21.23).

Owa tajemnica jedności – komunii – z
Bogiem w Chrystusie jest tajemnicą
Kościoła, Ciała Chrystusa (zob. Kol
1,18). Według słynnego zdania św.
Cypriana “de unitate Patris et Filii et



Spiritus Sancti plebs adunata”[44].
Kościół w swoim stanie
eschatologicznym będzie “Pełnią
(pléroma) Tego, który napełnia
wszystko wszelkimi sposobami” (Ef
1,23), ponieważ chwalebny Chrystus
napełni wszystko (híma plerósei)
(zob. Ef 4, 10), a wszystko będzie
miało udział w Jego pełni (en autó
pepleroménoi) (zob. Kol 2, 10).

W świętych rzeczywistość
eschatologicznej chwały będzie
ostatecznym wypełnieniem, w duchu
i w ciele, właściwego dla życia
nadprzyrodzonego bycia w
Chrystusie. Dokonało się to już w
Maryi w stopniu odpowiadającym Jej
pełni łaski, który polega na pełni
jedności z Chrystusem (koinonía), na
wszystkich poziomach bycia i
działania. Owa eschatologiczna
pełnia jedności, wyłączna dla osoby
pełnej łaski, jest podstawą
rozróżnienia pomiędzy
pośrednictwem Matki Bożej a



pośrednictwem świętych w chwale
oraz sprawiedliwych Kościoła na
ziemi. Stąd także różnica pomiędzy
udziałem Maryi w zjednoczeniu
wszystkiego w Chrystusie jako
Głowie a mistyczną relacją komunii
duchowej, łączącej wszystkich, jaką
jest obcowanie świętych.

Dzięki wyjątkowej jedności Matki z
Synem, której szczytem jest Jej
ostateczna Chwała po
wniebowzięciu, „Maryja pozostaje
(…) objęta całą rzeczywistością
Świętych obcowania, a Jej
zjednoczenie z Synem w chwale jest
stale zwrócone ku tej ostatecznej
pełni królestwa, kiedy Bóg będzie
wszystkim we wszystkich”[45].

W konsekwencji jedność Maryi z
Chrystusem jest najgłębszym
źródłem ścisłej więzi Najświętszej
Maryi Panny z Kościołem i Jej
macierzyńskiego pośrednictwa z
macierzyństwem Kościoła. Nie



możemy zatrzymać się dłużej na tym
ważnym aspekcie tajemnicy
Matki[46], jednak z tego, co
przypomnieliśmy, widać jasno, że w
pracy teologicznej na temat
współpracy Maryi w zbawieniu ludzi
nie ma powodów do
przeciwstawiania sobie perspektyw
Chrystocentrycznej i traktującej
Maryję jako pierwowzór Kościoła.
Zresztą bezpodstawność takiego
przeciwstawienia wynika już z
mariologicznego ukierunkowania
rozdziału VIII Konstytucji
dogmatycznej Lumen Gentium[47].

Wnioski

Moglibyśmy kontynuować analizę
innych jeszcze aspektów prawdy o
pośrednictwie Matki Bożej, a także
bardziej jeszcze pogłębić wyjaśnione
wyżej myśli. Chciałbym skończyć,
podkreślając, że wobec tajemnicy
Maryi, podobnie jak wobec tajemnicy
samego Boga, przychodzi zawsze



moment, kiedy najbardziej
racjonalnym teologicznie
zachowaniem jest, jak powiedział
Pseudo – Dionizy, milcząca cześć –
indicibilia (Deitatis) casto silentio
venerantes[48]. Nie można
ograniczać tajemnicy do czegoś, co
możemy zrozumieć. Będzie to „czyste
milczenie”, w którym rozbrzmiewa
jeszcze echo pozdrowienia
anielskiego wobec pełnej łaski Maryi,
Matki Boga i Matki naszej.

[1] Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, 25 III 1987, nr 19/b.

[2] Zob. Ibid., nr 12/c.

[3] Jan Paweł II, Enc. Dives in
misericordia, 30 XI 1980, nr 9/b.

[4] Zob. Jan Paweł II, Enc. 
Redemptoris Mater, nr 6/b.



[5] Ibid., nr 22/b.

[6] Zob.Ibid., nr 39/c-d.

[7] Ibid., nr 23/c.

[8] J. Ratzinger, Homilia podczas
międzynarodowej konferencji
zorganizowanej przez Prałaturę Opus
Dei, 14 IV 1987, w "Romana" 4
(1987/1) 116-117.

[9] Św. Augustyn, De sancta
Virginitate, 6: PL 40, 399.

[10] Zob. Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen Gentium, nr 62.

[11] Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, nr 38/c.

[12] Zob. Sobór Watykański II. Konst.
dogm. Lumen Gentium, nr 62; Jan
Paweł II, Enc. Redemptoris Mater, nr
38/b-c, 40/a.

[13] Św. Bernard, In Dominica infra
oct. Assumptionis Sermo, 2; cytowane



przez: Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, przypis 96.

[14] Na temat pośrednictwa jako
macierzyńskiego wstawiennictwa,
zob. Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, nr 21/c , 40.

[15] Zob. na przykład G. M. Roschini, 
La Madre de Dios según la fe y la
teología, Wyd. Apostolado de la
Prensa, Madryt 1962, t. I, s. 647-650.

[16] Zob. na przykład J. H. Nicolas, 
Synthèse dogmatique. De la Trinité a
la Trinité, wyd. Universitaires,
Fryburg –Beauchese, Paryż 1985, s.
553-555.

[17] Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, nr 38/a.

[18] Zob. na przykład M. Meinertz, 
Teología del Nuevo Testamento, wyd.
Fax, Madryt, wydanie 2, 1966, s. 414;
A. Wikenhauser, Die Christusmystik



des Apostels Paulus, wyd. 2, Fryburg
1956.

[19] «Deus autem ab æterno
prædestinavit quos debet adducere
in gloriam. Et isti sunt omnes illi qui
sunt participes filiationis Filii eius»,
św. Tomasz z Akwinu, In Epist. ad
Hebræos, c. Il, lec. 3; zob. także In
Epist ad Romanos, c. I, lec. 3.

[20] Zob. na przykład, Jan Paweł II,
Enc. Redemptoris Mater, nr 8/d; Enc. 
Redemptor hominis, 4 III 1979, nr18/
b-c.

[21] M. J. Scheeben, I misteri del
cristianesimo, Morcelliana, Brescia,
wyd. 3, 1960, s. 378. Zob. na ten
temat F. Ocáriz, Hijos de Dios en
Cristo. Introducción a una teología de
la participación sobrenatural, Eunsa,
Pampeluna, 1972;La Santísima
Trinidad y el misterio de nuestra
deificación, w "Scripta Theologica" 6
(1974) s. 363-390; La elevación
sobrenatural como re-creación en



Cristo, w "Atti dell'VIII Congresso
Tomistico Internazionale", Lib. Edit.
Vaticana, 1981, t. IV, s. 281-292; 
Partecipazione dell'essere e
soprannaturale, w AA.VV. "Essere e
libertà. Studi in onore di Cornelio
Fabro", Università di Perugia, 1984, s.
141— 153. , Mistero della grazia in
Scheeben: VV.AA., "M.J. Scheeben,
teologo cattolico d'ispirazione
tomista", Libreria Editrice Vaticana
1988, s. 227-235.

[22] Zob. na przykład S. Muñoz
Iglesias, Concepto bíblico de Koinonía,
w "XIII Semana Bíblica Española
(1952)" C.S.I.C., Madryt 1953, s. 223.

[23] Na temat różnych interpretacji
w patrystyce, zob. odniesienia
polecane przez Jana Pawła II w
przypisie 21 Encykliki Redemptoris
Mater. Do analizy filozoficznej i
teologicznej, zob. ważne badania I.
de la Potterie, Kecharitoméne en Lc
1,28. Étude philologique: "Biblica" 68



(1987) 357-382, i Kecharitoméne en Lc
1,28. Étude exégétique et théologique:
"Biblica" 68 (1987) 480-508.

[24] Zob. I. de la Potterie, art.
cytowany wyżej, szczególnie, s. 382,
506-507.

[25] Zob. na przykład Pius IX, List
apost. Ineffabilis Deus, 8 XII 1854: DS
2800-2801; Leon XIII, Enc. Magnæ Dei
Matris, 8 IX 1892: AL 12, s. 224; Pius
XI, Enc. Lux veritatis, 25 XII 1931:
AAS 23 (1931) s. 521; Sobór
Watykański II, Konst. dogm. Lumen
gentium, nr 53; Jan Paweł II, Enc. 
Redemptoris Mater, nr 8-11.

[26] Zob. św. Tomasz z Akwinu, 
Expositio salutationis angelicæ;
Summa Theologiæ, III q 27, a. 5 ad 1.
Zob. na ten temat C. Fabro, La
partecipazione di Maria alla grazia di
Cristo secondo San Tommaso:
"Ephemerides Mariologicæ" 24 (1974)
s. 389-406.



[27] Zob. św. Tomasz z Akwinu, 
Expositio salutationis angelicæ; In
Evang. Ioan., cz. I, lec. X.

[28] Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, nr 103.

[29] Na temat przeniknięcia ciała
duchem i przebóstwienia ciała w
stanie eschatologicznym, zob. Jan
Paweł II, przemówienie 9 XII 1981 w
"Insegnamenti di Juan Pablo II" IV-2
(1981) s. 880-883. Zob. także F.
Ocáriz, La Resurrección de Jesucristo:
"Cristo, Hijo de Dios y Redentor del
hombre. Actas del III Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra", Eunsa,
Pampeluna 1982, s. 756-761.

[30] Zob. św. Tomasz z Akwinu, In III
Sent., d. 5, q. I, a. 2 ad 6.

[31] Josemaría Escrivá, To Chrystus
przechodzi, nr 172.



[32] Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, nr 18/c. Św. Bazyli Wielki
twierdzi, że Maryja doświadczyła na
Kalwarii pokusy zwątpienia (spr. św.
Bazyli, Epistula 260, 9: PG 32, 965).
Choć opinia ta nie jest bardzo
rozpowszechniona, nie należy jej
koniecznie wykluczać, ponieważ z
samej natury wiary pokusa
zwątpienia jest możliwa bez żadnej
winy osoby, która jej doświadcza i
może się pojawić przy najwyższych
poziomach wiary.

[33] Álvaro del Portillo, Carta
pastoral, 31 V 1987, nr 19, cit. s. 74.

[34] J. Ratzinger, La Figlia di Sion,
Jaca Book, Mediolan 1979, s. 71.

[35] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiæ, I, q. 38, a. I c. Zob. także
M. J. Scheeben, I misteri del
cristianesimo, s. 179: "Misja Osoby
boskiej polega na tym, że uczestniczy
w niej stworzenie (u Ojców greckich, 
metoché, koinonía)".



[36] Zob. M. J. Scheeben, I misteri del
cristianismo, s. 182; E. Hugon, Le
Mystère de la Très Sainte Trinité,
Téqui, Paryż 1921, s. 245-246; J. H.
Nicolas, Les profondeurs de la grâce,
Beauchesne, Paryż 1968, s. 551.

[37] Jan Paweł II, Enc. Dominum et
vivificantem, nr 34. Na temat łaski
przybranego synostwa oraz misji
Ducha Świętego, zob. także nr 52.

[38] Św. Jan Damasceński, De fide
orthodoxa, III c. 19: PG 94, 1080.

[39] «Christus autem est principium
gratiæ, secundum divinitatem
quidem auctoritative, secundum
humanitatem vero
instrumentaliter» (św. Tomasz z
Akwinu, Summa Theologiæ III, q. 27,
a. 5).

[40] Zob. F. Ocáriz, La Resurrección
de Jesucristo, s. 766-770.



[41] Św. Andrzej z Krety, Omelie
mariane, Città Nuova, Rzym 1987,
homilia II, s. 57.

[42] Josemaría Escrivá, Przyjaciele
Boga, nr 293.

[43] Na temat znaczenia słowa 
anakefalaíosis w historii egzegezy Ef
1, 10, zob. J. M. Casciaro, Estudios
sobre Cristología del Nuevo
Testamento, Eunsa, Pampeluna 1982,
s. 308-324.

[44] Św. Cyprian, De oratione
Dominica, 23: PL 4, 553. Zob. Sobór
Watykański II, Konst. dogm. Lumen
gentium, nr 2-4.

[45] Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
Mater, nr 41/d.

[46] Zob. Jan Paweł II, Enc. 
Redemptoris Mater, nr 42-47. Zob.
także H. de Lubac, Méditation sur
l'Église, Aubier, Paryż 1953, roz. IX:
"L'Église et la Vierge Marie". Dla



ogólnej wizji relacji Maryi z
Kościołem w patrystyce, zob. Y.
Congar, Marie et l'Église dans la
pensée patristique: "Revue des
Sciences Philosophiques et
Théologiques" 38 (1954) 3-38.

[47] Zob. E. Llamas, La cooperación
de Maria a la salvación. Nueva
perspectiva después del Vaticano II:
"Scripta de Maria" 2 (1979) 423-447

[48] Pseudo-Dionizy, De divinis
nominibus, c. I, nr 11, według wersji
łacińskiej, z której korzystał św.
Tomasz z Akwinu "In librum Beati
Dionysii De Divinis Nominibus
expositio", Marietti, Turyn-Rzym
1950, s. 13 (§ 3, 11), różnej od
tłumaczenia, którą podaje Jacques
Migne w swojej Patrologii (zob. PG 3,
590).



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/posrednictwo-matki/
(08-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/posrednictwo-matki/
https://opusdei.org/pl-pl/article/posrednictwo-matki/

	Pośrednictwo Matki

