
opusdei.org

Posmak wczesnego
chrześcijaństwa

Tertulia jest tym momentem
dnia lub tygodnia, w którym
ludzie z Opus Dei doświadczają
swojej wspólnej przynależności
do ludu Bożego, którym jest
Kościół i do tej części, którą jest
Dzieło: przypomina się im, że są
częścią rodziny i to sprawia, że
pragną dotrzeć do wszystkich
dusz.

15-04-2025

Hiszpańskie słowo "tertulia" ma
wiele znaczeń: spotkanie



towarzyskie, pogawędka w
przyjaznej atmosferze.

Przed wstąpieniem do nieba Jezus na
pożegnanie chciał odbyć krótkie
spotkanie z apostołami. Jego
pojawienie się jednak zaskoczyło ich,
gdyż w tej chwili jedenastu siedziało
już „przy stole”. Pan wykorzystał te
ostatnie chwile ze swoimi uczniami,
aby wyznaczyć im program życia,
który odtąd ich czekał: «Idźcie na
cały świat i głoście Ewangelię» (Mk
16, 15). Czytając ten fragment, święty
Josemaria pewnego razu
wykrzyknął: „To jest tertulia!” Nie po
raz pierwszy ewangelista wskazał na
takie zgromadzenie. Przed
rozmnożeniem chleba nasz Pan
powiedział do Dwunastu: „Pójdźcie
wy sami osobno na miejsce pustynne
i wypocznijcie nieco!” (Mk 6, 31). „Te
rozmowy - dodał założyciel Opus Dei
- zmartwychwstałego Chrystusa z
uczniami są również Ewangelią o



tertulii; aż do dzisiaj nie widziałem
tego w takim świetle”[1].

By dotrzeć do serca

Święty Josemaría, wspominając
chwile, kiedy Jezus spotykał się z
apostołami w rodzinnej atmosferze i
umilał im czas, zauważył, że zwyczaj
tertulii ma „posmak pierwotnego
chrześcijaństwa”[2]. Od wczesnych lat
istnienia Akademii DYA zwyczaj ten
odgrywał kluczową rolę w życiu
rodzinnym ośrodka. Don Alvaro w
swoim komentarzu do Instrukcji z 31
maja 1936 r. zwrócił uwagę, że
święty Josemaria przekazywał w
tych chwilach ducha Dzieła tym
pierwszym: była to okazja do
spojrzenia na rzeczy z
nadprzyrodzonym zmysłem i do
ożywienia apostolskiego zapału,
nawet gdy rozmawiali tylko o mało
istotnych lub żartobliwych
tematach[3].



Chrześcijanin jest częścią ludu
Bożego i w pewien sposób opiera
swoją tożsamość na tej
rzeczywistości. Walka o świętość nie
odbywa się w pojedynkę, gdyż Pan
liczy na relacje, jakie nawiązujemy w
naszym życiu. „Podobało się jednak
Bogu uświęcić i zbawiać ludzi nie
pojedynczo, z wykluczeniem
wszelkiej wzajemnej między nimi
więzi, lecz uczynić z nich lud, który
by Go poznawał w prawdzie i
zbożnie Mu służył”[4].

Tertulia to czas, w którym możemy
doświadczyć naszej wspólnej
przynależności do ludu Bożego,
jakim jest Kościół i do tej jego części,
jaką jest Dzieło. Dlatego nie jest to
tylko spotkanie: jest to konieczność
życia rodzinnego, czas, w którym
możemy cieszyć się naszymi braćmi i
siostrami i gdzie możemy pokazać
nasze zdolności, aby dotrzeć do serca
każdego z nich. Dlatego jest to
również środek formacji, w którym



poznajemy sposób bycia innych,
rozumiemy różne sposoby patrzenia
na życie i wzbogacamy nasz
wewnętrzny świat. Cieszenie się
towarzystwem innych odżywia nasze
relacje, tak aby nasze uczucia mogły
dotrzeć do wszystkich: „Dbanie o
uprzejmość, radość, cierpliwość,
optymizm, delikatność i o wszystkie
cnoty, które umilają wspólne życie,
jest ważne, by inni mogli odczuć, że
się o nich troszczymy i być
szczęśliwymi”[5]

Nie jest to jednak coś oczywistego ani
wynik inercji czy faktu mieszkania
pod jednym dachem. Chęć
zbudowania domu, którego każdy
czuje się częścią, prowadzi do
pielęgnowania życia rodzinnego z
ciągłą kreatywnością, bez z góry
określonych formuł. I to właśnie w
tertuliach, a także w innych
momentach, w których dzielimy czas
z ludźmi w ośrodku, możemy
zrealizować to pragnienie.



Strata czasu

Dzielenie się wspólnymi chwilami
jest niezbędne w życiu każdej
rodziny. Czas spędzony na tertuli
pomagają nam właśnie w
nawiązywaniu relacji z ludźmi, z
którymi żyjemy. „Gdybyście nie mieli
tertulii, (...) Nie bylibyście
zjednoczeni między sobą, żylibyście
jak obcy”[6]. Prawdą jest, że czasami
nie zawsze jest możliwe wzięcie w
niej udziału lub uczestniczenie w
niej tylko raz w tygodniu, przy okazji
kręgu lub kilku dni kursu
formacyjnego; ale w każdym razie,
kiedy mamy okazję do tego, zawsze
możemy przekształcić ją w okazję do
kultywowania braterstwa, które
prowadzi nas do wyjścia z siebie i
zainteresowania się naszymi braćmi.
Przypomina nam to, pośród zajęć
dnia lub tygodnia, że jesteśmy
częścią nadprzyrodzonej rodziny.



Z utylitarnego punktu widzenia
moglibyśmy pomyśleć, że spotkanie
to strata czasu, ponieważ nie robimy
czegoś, co przekłada się później na
produktywność lub efektywność. Ale
to właśnie ten czas, który tracimy z
tymi ludźmi, sprawia, że zyskujemy
radość i pragnienie dotarcia do
wszystkich dusz. „Jeśli włożysz w to
miłość, każdy z naszych domów
będzie domem, którego pragnę dla
moich dzieci. Twoi bracia będą
odczuwać święty głód, aby wrócić do
domu po całym dniu pracy; i będą też
chcieli wyjść na ulice – wypoczęci,
pogodni – na wojnę pokoju i miłości,
o którą prosi nas Pan”[7].

Wyzwaniem jest bowiem
zapewnienie, aby intensywne życie
zawodowe i apostolskie wzmacniało
się w cieple domowego ogniska. Jest
to ideał, który każda rodzina stara się
uobecniać: praca rodziców jest
wykonywana w harmonii z troską o
drugiego małżonka i dzieci. Z tego



powodu staramy się pogodzić te dwie
rzeczywistości, aby wzajemnie się
wspierały: praca ze świadomością, że
utrzymujemy rodzinę, radość z
budowania domu, aby móc lepiej
pracować. W obu tych miejscach
tworzymy świat bardziej przyjazny
dla dzieci Bożych.

Każdy na swój sposób

Nasza osobista historia jest w dużej
mierze kształtowana przez dom
rodzinny, w którym dorastaliśmy.
Podobnie chrześcijanie wiedzą, że
jesteśmy częścią rodziny Bożej.
Papież Franciszek określił sam
Kościół jako „rodzina wśród
rodzin”[8]. W Opus Dei jesteśmy
również wezwani do tworzenia
domu opartego na dwóch
rzeczywistościach, które nas łączą:
jesteśmy dziećmi Boga w Kościele i
zostaliśmy przez Niego powołani do
Jego Dzieła. A ten dom służy również



do tworzenia naszej osobistej
historii.

Każda rodzina ma coś, co czyni ją
wyjątkową. Ale trzeba też
powiedzieć, że nie wszyscy
członkowie odgrywają tę samą rolę.
Ojciec i matka działają jako głowy
rodziny w różnych, ale
uzupełniających się stylach. A dzieci,
w zależności od ich charakteru i
wieku, również przyczyniają się do
tworzenia, na swój własny sposób,
tego środowiska domowego.

Coś podobnego dzieje się w życiu
rodzinnym ośrodków, a dokładniej
na tertuliach. Będą tacy, którzy z
natury są bardziej skłonni do
mówienia i opowiadania ze
szczegółami o czymś, co im się
ostatnio przydarzyło. Z drugiej
strony inni będą woleli pozostać
bardziej niezauważeni, aby móc
uważniej słuchać tego, co mówią
inni. A niektórzy będą woleli pytać o



zainteresowania innych. Krótko
mówiąc, wszyscy na swój sposób
przyczyniają się do zabezpieczenia
domowego ciepła podczas każdej
tertulii. „Nie oczekuj, że inni będą na
twój obraz i podobieństwo, ponieważ
są na obraz i podobieństwo Boga,
zgodnie z osobistymi okolicznościami
każdego. Tak samo jak w owej
kolekcji osiołków, które moje córki i
synowie przysłali mi z całego świata:
są słomiane, są złote, są srebrne; są te
z diamentami, są ze szmaragdami, są
z żelaza, są one... ze wszystkiego.
Wiem, że są takie, różnorodne:
wszystkie są bardzo interesujące[9].

Jest to misja, w której każdy z nas ma
niezastąpiony wkład. Bóg liczy na
nasze talenty, aby uszczęśliwiać
innych. Można powiedzieć, że nie ma
wzorcowego domu, ale każdy z nich
musi być niepowtarzalną mozaiką,
utworzoną przez dary, które służą
tym, którzy nas otaczają. W końcu
taka jest logika Świętej Rodziny: «W



Betlejem nikt niczego nie zachowuje
dla siebie. Tam nie słyszy się o
„moim” honorze, ani o „moim” czasie
czy też o „mojej” pracy, pomysłach,
upodobaniach lub pieniądzach. Tam
wszystko jest oddane na służbę
wspaniałej wielkiej gry Boga z
ludzkością, którą jest odkupienie»[10].

Właśnie dlatego, że każdy z nas ma
swój osobisty wkład, logiczne jest, że
w domu istnieją różne sposoby
myślenia i działania. Jest to część
samego życia: nie ma rzeczywistości
społecznej, w której wszyscy jej
członkowie byliby równi. Podobnie
można by też powiedzieć, że nie ma
ośrodka, w którym wszyscy mieliby
taki sam sposób bycia i te same
preferencje czy gusta. Ale te różnice
nie są przeszkodą w budowie domu
rodzinnego, wręcz przeciwnie.
Prowadzą nas do kochania innych
nie tylko z ludzkich powodów, ale
także dlatego, że są braćmi i
siostrami, dziećmi Boga w Dziele. W



ten sposób naśladujemy
bezwarunkowy sposób kochania
Chrystusa, który nie jest zamknięty
na małą liczbę osób, ale na
wszystkich, których On postawił na
naszej drodze.

Smakowanie chwil

Budowanie domu nie zawsze polega
na spędzaniu większej ilości czasu w
domu lub robieniu niezwykłych
planów, ale w dużej mierze polega na
docenianiu chwil, które oferuje nam
codzienne życie z ludźmi wokół nas.
Tertulie są jednymi z nich, ale nie
jedynymi. Nawet normy pobożności,
posiłki, uprawianie sportu czy
załatwianie spraw są okazją do
spędzenia czasu z innymi: pomagają
nam lepiej ich poznać i uczyć się od
siebie nawzajem. W ten sam sposób,
nawet jeśli nie mieszkasz w ośrodku,
często masz okazję dzielić niektóre z
tych chwil. To właśnie w tych
codziennych okolicznościach



pielęgnujemy nasze relacje z ludźmi
wokół nas i okazujemy im nasze
uczucia.

Delektowanie się tymi chwilami
pozwala nam również odpocząć i w
pewien sposób odłączyć się od
codziennego zgiełku. Jedna z
modlitw przypisywanych święty
Tomaszowi Morusowi brzmi
następująco: „Daj mi, Panie, poczucie
humoru. Udziel mi łaski zrozumienia
żartów, abym potrafił odkryć w życiu
odrobinę radości i mógł sprawiać
radości innym”[11]. Właśnie patrząc
na rzeczywistość, odkrywamy te
małe dawki radości, które pojawiają
się na naszej drodze każdego dnia. I
ten odpoczynek, który jest nam
oferowany kropla po kropli, pomaga
nam bardziej niż sporadyczna ulewa
pośród wielu dni suszy.

W tych chwilach przerwy możemy
znaleźć wsparcie brata, który nas
pocieszy, wzmocni, zachęci... I na



odwrót: możemy być pocieszeniem
dla kogoś, kto jest bardziej zmęczony.
Jest to ta sama postawa, którą miał
Jezus, gdy widząc kogoś
zniechęconego, próbował sprawić, by
odzyskał nadzieję: „Ufaj, synu” (Mt 9,
2), „…wielka jest twoja wiara” (Mt 15,
28), „Wstań” (Mk 5, 41), „Idź w
pokoju” (Łk 7, 50), „Nie bójcie
się” (Mt 14, 27). Jest to język, którego
każda rodzina powinna się nauczyć.

José María Álvarez de Toledo

[1] Słowa świętego Josemaríi
cytowane w nr 142 Instrukcji z 31
maja 1936 r.

[2] Święty Josemaría, Notatki ze
spotkania, 16 czerwca 1974 r.

[3] Por. Instrukcja 31-V-1936, nr 142.

[4] Lumen gentium, nr 9.

[5] Ks. Fernando Ocáriz, List pasterski,
1 listopada 2019 r., nr 9.



[6] Święty Josemaría, Notatki z tertuli,
19 grudnia 1967 r.

[7] Instrukcja 31-V-1936, nr 114.

[8] Franciszek, Przemówienie, 6 maja
2019 r.

[9]. Święty Josemaría, Notatki ze
spotkania, 4 maja 1968 r.

[10] Święty Josemaría, List, 14 lutego
1974, nr 2.

[11] Modlitwa o dobry humor święty
Tomasza Morusa.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/posmak-wczesnego-
chrzescijanstwa/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/posmak-wczesnego-chrzescijanstwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/posmak-wczesnego-chrzescijanstwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/posmak-wczesnego-chrzescijanstwa/

	Posmak wczesnego chrześcijaństwa

