opusdei.org

Polegaj we
wszystkim na Jezusie

Cnota nadziei i ascetyka
chrzescijanska w pismach sw.
Josemarii. Artykul Paula
O’Callaghana z Papieskiego
Uniwersytetu Swietego Krzyza,
opublikowany w n° 23 pisma
,2Romana” (1996).

11-04-2018

Refleksja teologiczna na temat
chrzescijanskiej nadziei

Swiety Josemaria Escriva zawart w
swoim pierwszym zbiorze punktow



do modlitwy osobistej,
»Rozwazaniach Duchowych”
nastepujacg mysl:«Polegaj we
wszystkim na Jezusie: ty nic nie
masz, nic nie znaczysz, nic nie
mozesz. -On bedzie dzialal, jesli
catkowicie Mu zawierzysz» [1].
Chodzi o pewne stwierdzenie, ktore,
mocno opierajac sie na PiSmie
Swietym, nauczaniu Ojcéw Kosciola
oraz teologii, wyraza wspolne,
podstawowe i bezdyskusyjne
przekonanie wiary zywej i wcielonej
w zycie, ze Jezus Chrystus jest
jedynym Zbawicielem, jednocze$nie
oglaszajac radykalna przygodnosc i
kruchosc¢ cztowieka —szczegdlnie
majac na uwadze nieporzadek
wprowadzony w niego poprzez
grzech- i porusza ku zaufaniu do
Boga i synowskiemu oddaniu sie w
jego rece.

A jednak, warto zadac sobie jedno
pytanie: nalezy rozumiec ten sposob
wyrazania sie Swietego Josemarii



jedynie jako powtorzenie dobrze juz
znanego w tradycji teologicznej 1
duchowej Kosciola nauczania czy
tez,stwierdzenieto, nabiera w lonie
tej tradycji nowego znaczenia i
szczegolnej wartosci? Gdzie lezy, w
ostatecznosci, jego wartosc
teologiczna i duchowa? Z jednej
strony chodzi o stwierdzenie
nieprzemijajace i stale,
ponadczasowe, zakorzenione w
samym sercu chrzescijanskiej
duchowosci wszystkich czasow; z
drugiej jednakze, sytuuje sie w
konkretnym momencie
historycznym: Swiety Josemaria, jak
tylu chrzescijan przed nim i po nim,
glosil tymi stowami z mocg osobiste
zaufanie Bogu, zrzucajac na Pana
Swoje pragnienie wsparcia i
pocieszenia (por. Ps 55,23) i
jednoczesnie, starajac sie poruszyc
pozostatych chrzescijan do
uczynienia tego samego. Biorac to
pod uwage, nasuwa sie pytanie czy
takie gloszenie radykalne;j



niezlomnej nadziei wynosi sie w
jakis sposob ponad czas i
okolicznosci w ktdorych byto
wypowiedziane. Innymi stowy, czy
gloszenie takiej nadziei, ktora
wyKkracza —ze swojg trescig — ulotny
moment i konkretng okolicznosc
historyczng, posiada prawdziwa,
konkretng wage w innych
momentach, dla innych oséb, w
innych epokach, dla innych sytuacji,
dla calego Kosciola, dla calej
ludzkosci [2].

Nastepujaca refleksja na temat
niektorych tekstow swietego
Josemarii na temat chrzescijanskiej
nadziei ma na celu nie tylko zbadac
teologiczng i duchowa wartos¢ cnoty
nadziei w jego zyciu i nauczaniu, ale
takze wyjasnic¢ dlaczego to zycie i to
gloszenie majga wartos¢ prawdziwie
teologiczng, nieprzemijajaca i
eklezjalng, to znaczy, sa refleksja
potencjalnie odpowiednia i mogaca



zainspirowac kazdego czlowieka,
wszystkich ludzi.

I. Nadzieja chrzescijanska,
owoc Bozej laski w czlowieku

W pierwszej kolejnosci nalezy
zaznaczy¢, ze podstawowe
przekonanie, ktore Swiety Josemaria
wyraza w ,Rozwazaniach
duchowych” pozostalo nietkniete, a
nawet umocnito sie w ciggu jego
zycia. Na poczatku swojej homilii
»Nadzieja chrzescijanina” [3],
wygloszonej w 1968 roku, swiety
Josemaria powraca do stow z roku
1934 i uzupelnia je dwoma waznymi
mys$lami. Pierwsza ma charakter
autobiograficzny: autor stwierdza, ze
te stowa zostaly napisane «pod
wplywem wzrastajacego z dnia na
dzien przekonania» (NC 205 a).
Nastepnie dodaje: «z biegiem czasu
to przekonanie stalo sie jeszcze
mocniejsze i glebsze» (ibid). Kolejna
mys$l ma charakter apostolski i



eklezjalny: «W zyciu wielu ludzi
widzialem, jak nadzieja pokladana w
Bogu rozpala wspanialy ogien
mitosci, ktorego plomien kaze
mocniej bi¢ sercu i zachowuje je od
zniechecenia i rezygnacji, nawet gdy
na drodze zycia pojawi sie cierpienie,
i to czasem bardzo dotkliwe» (ibid).

W zwiazku z tym, stwierdzenie:
«Polegaj we wszystkim na Jezusie: ty
nic nie masz, nic nie znaczysz, nic
nie mozesz. -On bedzie dzialal, jesli
calkowicie Mu zawierzysz» nie bylo
dla zalozyciela Opus Dei jedynie
punktem wyjscia, ale punktem do
ktorego zdazak: chodzito o
przekonanie umocnione zaréwno
doswiadczeniem wilasnego zycia jak i
zycia KoSciola: przekonanie bardziej
przezywane niz wywnioskowane;
wynikajgce bardziej z doswiadczenia
niz z rozwazania madrosciowego;
przekonanie, ktore bez watpienia
wyplywalo z osobistego zycia taska.
Zalozyciel Opus Dei nie mowi w tym



tekscie o nadziei chrzescijanskiej
jako o rzeczywistosci abstrakcyjnej;
mowi, tak jak odzwierciedla to tytul
homilii z 1968 roku, o nadziei
chrzescijanina [4], ktora zyje sie
dzien po dniu. Oczywiscie, mozna jg
nazwac ,teologalna” dlatego ze Bog
wiecznie posiadany jest jego
»przedmiotem formalnym quod” i
Bog wszechmogacy i milosierny jej
»przedmiotem formalnym quo”; ale
takze poniewaz, w pewnym sensie,
sam Bog dziala bezposSrednio w
cztowieku ktory ufa, podpowiadajgc
mu aby stawiac kolejne kroki,
motywujac go wewnetrznie, dajac
mu site aby przezwyciezy¢
przeszkody, grzech, nicos¢, pustke: to
samo ,przekonanie” ktore
prowadzito go do gloszenia poprzez
cale swoje zycie wartosci
chrzescijanskiej nadziei bylo
owocem Bozej taski dzialajacej w
nim. Takie ,przekonanie” jest wiec
miejscem teologicznym, obszarem



odpowiednim dla chrzescijanskiej
refleks;ji [5].

Bogactwo i gleboki ludzki oddzwiek
stwierdzen Swietego Josemarii na
temat dzialania Boga poprzez cnote
nadziei sg znaczace. Chodzi o
przekonanie, pewnos¢, «tfagodny dar
Bozy», «pragnienie, ktore nas
podtrzymuje» (To Chrystus
przechodzi, 3 ¢); rzeczywistos¢
uczynionag z ognia, ciepla, mitosci, z
uscisku «tej mocnej reki, ktdra Bog
stale do nas wycigga» (NC 213 b),
pewnosci i zaufaniu jakim Bog nas
obdarza (por. NC 214 a), to znaczy,
boskiej opieki, ktérg mozna odczuc
«W spos6b wrecz namacalny» (NC
216 a), pewnosci, ktéra «daje mi
poczucie i Swiadomos$c¢ synostwa
Bozego» (NC 208 ¢), pewnosci, ze
«Bog kieruje nami w w swej
opatrznosciowej wszechmocy, dajac
nam niezbedne Srodki» (NC 218 a),
nadprzyrodzonej radosci,
autentycznej zapowiedzi «mitosci



nieskonczonej w naszej prawdziwej
Ojczyznie» (Przyjaciele Boga, 278 b),
ktora oczekuje naszego przybycia iw
ktorej mozna ustyszec ostateczne
wezwanie: «Pdjdz do domu twego
Ojca» [6].

To oczywiste, ze punktem wyjscia
Swietego Josemarii kiedy mowi o
nadziei nie jest abstrakcyjne
rozwazanie dokonane a priorti,
bedace owocem, np. rygorystycznej
egzegezy Pisma Swietego. Chodzi
raczej o zyciowe doswiadczenie
Bozej laski w codziennych
okolicznos$ciach: z perspektywy laski,
w kontekscie glebokiej i osobiscie
przyjetej lektury Stowa Bozego,
znaczenie 1 niewyczerpalne
bogactwo tego stlowa zywego i
ozywiajacego, ktora prowadzi do
peinego zaufania Bogu jest
wielokrotnie odkrywane na nowo,
pogtebiane i stale potwierdzane.



1. Doswiadczenie Bozej laski i
zawodnos¢ nadziei ludzkich

Chodzi w pierwszej kolejnosci o
Swiadomie przezywane
doswiadczenie Boga, o prawdziwe
dzialanie laski, boskiej inicjatywy,
lagodnej i skutecznej, bez zadnego
cienia pelagianizmu. Chrzescijanin
powinien, przede wszystkim, zwrdcic¢
sw0j wzrok na niebo, poniewaz
jedynie tam «czeka na nas
nieskonczona Mito$¢é» (NC 206 a):
«Szczery chrzescijanin, ktory zyje
konsekwentnie swoja wiara, dziata
zawsze w obecnosci Boga, ze
wzrokiem na Niego zwroconym;
pracuje na tym swiecie, ktory
namietnie kocha, angazuje sie w
sprawy ziemskie, ale jego wzrok
skierowany jest ku Niebu.
Potwierdza to nam Swiety Pawek:
Quae sursum sunt quaerite —
Szukajcie tego, co w gorze, gdzie
przebywa Chrystus zasiadajqc po
prawicy Boga. Dgzcie do tego, co w



gorze, nie do tego, co na ziemi.
Umarliscie bowiem — dla tego co
doczesne, przez chrzest— i wasze
zycie jest ukryte z Chrystusem w
Bogu» (NC 206 c). Przy wielu
okazjach, zalozyciel Opus Dei
tlumaczy, ze przedmiotem i
powodem naszej nadziei jest sam
Bog: «Pan czesto mowi o nagrodzie,
ktora zdobyl dla nas przez swoja
Smier¢ i Zmartwychwstanie. Ide
przygotowac¢ wam miejsce. A gdy
odejde i przygotuje wam miejsce,
przyjde powtornie i zabiore was do
siebie, abyscie i wy byli tam, gdzie Ja
jestem. Niebo jest celem naszej
ziemskiej drogi. Poprzedzil nas na
niej i wyczekuje u celu Jezus
Chrystus wraz z NajSwietsza Maryja
Panna i Swietym Jézefem — ktorego
tak bardzo czcze — z Aniotami i
Swietymi» (NC 220 b); «Otworz dusze
Bogu, poniewaz tylko On moze by¢
fundamentem twojej nadziei i twego
pragnienia czynienia dobra» (NC 211
a); «Pan, ktory jest wszechmocny i



milosierny, uzycza nam
odpowiednich srodkow do
osiggniecia zwyciestwa» (NC 219 b);
«Nasza droga jest droga Bozg — Jezus
jest drogq, prawdq i zyciem. W Nim
mamy pewnosc, Ze ta droga
prowadzi do wiecznej szczesliwosci,
jesli tylko od Niego nie odstapimy»
(NC 220 o).

Swiety Josemaria jasno podkredla, ze
alternatywa dla zycia
chrzescijanskiego przepeinionego
nadzieja i taska i prowadzgca do
Milosci, ktéra nigdy nie traci swej
sily, a wiec zycie, ktore chce odciagé
sie od Boga (por. NC 206 b), nie
byloby zyciem neutralnym albo
jedynie ludzkim, tylko ,zyciem
zwierzecym”, nawet gdyby udatoby
sie prowadzi¢ zycie «z mniejszym lub
wiekszym dodatkiem cech

ludzkich» (ibid). I do glebi opisuje
tragiczng, beznadziejng sytuacja
0s0b, ktore probujg, z wielkim
wysitkiem, prowadzi¢ zycie oparte



jedynie na ludzkich nadziejach, bez
Boga. Mowi na przyklad: «Chociaz na
ziemi pelno jest ludzi lekliwych i
oddanych blahostkom, nie brak tez
wielu ludzi prawych, oddanych
szlachetnym ideatom, ktorzy —
jakkolwiek bez motywu
nadprzyrodzonego, z filantropii —
wspanialomyslnie i ofiarnie stuza
Innym, pomagajac im w ich
cierpieniach lub trudnosciach.
Zawsze czuje szacunek a nawet
podziw wobec tych ludzi, ktorzy
wytrwale pracujg dla czystego
ideatu. Niemniej uwazam za Swoj
obowigzek przypominanie, ze
wszystkie nasze doczesne inicjatywy,
jezeli wyplywajq jedynie z nas
samych, naznaczone s3 pietnem
marnosci» (NC 208 a). «Niestety,
niektorzy ludzie, ktorym
przyswiecaja godne, lecz jednak
nazbyt plytkie cele, kieruja sie
idealami przelotnymi i
przemijajacymi. Zapominajg przy
tym, Ze chrzescijanie winni zmierzac



ku szczytom najwyzszym —
nieskonczonym. Naszym dazeniem
jest Milos¢ samego Boga, pragniemy
sie nig cieszy¢ w radosci bez korica.
Wiemy, Ze to, co jest na ziemi,
przeminie dla wszystkich wraz z
konicem swiata, a wczesniej juz dla
kazdego z nas z osobna wraz z nasza
$miercig, gdyz bogactwa i zaszczyty
nie pdjda wraz z nami do grobu.
Dlatego tez na skrzydiach nadziei,
ktora zacheca nasze serca do wzlotu
ku Bogu, nauczyliSmy sie modli¢: In
te, Domine, speravi, non confundar in
aeternum — Tobie, Panie, ufam, abys$
kierowal mna swojg reka teraz i
zawsze, 1 na wieki wiekow» (NC 209
b).

Mozna zrozumiec, ze swiety
Josemaria stwierdza, ze «nigdy nie
traktowalem zbyt powaznie
pseudoswietych dumnych z tego, iz
sg niewierzgcymi. Kocham ich
szczerze, jak wszystkich ludzi, moich
braci, podziwiam ich dobra wole,



ktora pod pewnym wzgledem moze
okazac sie heroiczna, ale im
wspolczuje, poniewaz spotkato ich
ogromne nieszczescie braku Swiatla i
ciepta Bozego oraz niewystowione;j
radosci z Boskiej cnoty nadziei» (NC
206 b).

Dlatego, «moze w zyciu ludzkim nie
ma nic bardziej tragicznego od
rozczarowan spowodowanych przez
deprawacje lub sfalszowanie nadziei,
kiedy poklada sie ja w czym innym
niz w MiloSci, ktora nasyca nie
powodujac przesytu» (NC 208 b).

2. Doswiadczenie zycia
nadzieja jako zZrodlo dla
refleksji teologicznej

Lektura tych tekstow, pomimo ich
niewatpliwej sity i pewnego piekna
wyrazu, moglaby stworzy¢ podwdjna
watpliwos¢: czytelnik rzeczywiscie
mogltby mysled, z jednej strony, ze
autor opisuje doSwiadczenie bozej



laski tak wyjatkowe i tak intensywne,
ze w praktyce moze dojsc do jej
przezywania jedynie niewielka
liczba szczesliwcow; z drugiej strony,
mozna mysleé, ze za tymi tekstami
skrywa sie pewna koncepcja zycia
chrzescijanskiego zbyt oderwana od
rzeczywistosci i niedostepna, wedtug
ktorej jedynym bohaterem zycia
chrzescijanskiego jest sam Bog, ktory
troszczy sie by zaoszczedzi¢ nam
pracy, energii, rozumnego i
wytrwalego wysitku, stalej
solidarnosci, podczas gdy my po
prostu pozwalamy sie prowadzic¢
fasce na sposob wilasciwy
kwietystom. Mogloby sie wydawac,
ze dynamizm wlasciwy cnocie
nadziei opisanej przez Swietego
Josemarie odzwierciedla zarowno jej
wyjatkowosc¢ jak i podstawowa
niemozno$¢ wiaczenia jej w ludzka
rzeczywistosc, to znaczy w
codzienno$é, w ludzkie zadanie
tworzenia lepszego Swiata.



Aby moc ocenic teologiczng trafnos¢
refleksji Swietego Josemarii na temat
nadziei nalezy, w zwigzku z tym
podjac analize tej refleksji w
podwojnej perspektywie
»sekumenicznej” (powszechnej) i
antropologicznej. Wynik tej analizy
jasno pokazuje, ze rozwazania
Swietego Josemarii odnosza sie do
konkretnej sytuacji historyczne;j
cztowieka i stuza kazdemu
wiernemu powotanemu do
uswiecania sie posrodku Swiata —
zajmujac sie rzeczami ludzkimi i
ukierunkowujac je ku Bogu -
niezaleznie od sytuacji w ktorej sie
znajduje i Srodowiska w ktorym
rozwija sie jego zycie.

II. Ukonkretnienie cnoty
nadziei w zwyczajnej walce
ascetycznej chrzescijanina

Cecha “eklezjalna” i ludzka sa
gleboko zakorzenione w refleksji
teologicznej Swietego Josemarii na



temat cnoty nadziei. Zostaje to
stwierdzone poprzez trzy
nastepujace kroki, ktore tworza
glowna czesc analityczna tego
artykutu.

1. Zycie chrzescijanskie, silg boskiej
cnoty nadziei, uklada sie jako
rzeczywistos$c catkowicie ludzka,
ktora moze rozwingc sie we
wszystkich ludzkich sytuacjach,
niezaleznie od ich ograniczen i
przemijalnosci.

2. Sila boskiej nadziei nie usuwa
ludzkiego wysilku; jest wiec
niespojna z pasywnoscig i
nieodpowiedzialng ucieczka.

3. Druga strong konkretnej
Zywotnosci cnoty nadziei jest
doglebnie przezywana
chrzescijanska walka ascetyczna.



1. Nadzieja chrzescijanska,
rzeczywistos¢ autentycznie
ludzka

Mowigc o stosunkach miedzy
ziemskimi nadziejami i nadziejg
chrzescijansky, Swiety Josemaria
Escriva osobiscie zwraca sie do
czytelnika w pelnym tresci akapicie:
«Pewnos¢, ktora daje mi poczucie i
Swiadomos$¢ synostwa Bozego,
napeinia mnie — a pragne, aby
dzialo sie to takze z wami —
prawdziwg nadzieja, ktora jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje sie do
naszej natury i jest rowniez cnotg
bardzo ludzka. Napawa mnie
szczesSciem pewnosc, Ze osiggniemy
Niebo, jesli tylko bedziemy wierni do
konca; raduje sie na mysl o
szczesliwosci, ktora stanie sie
naszym udzialem, quoniam bonus,
poniewaz moj Bog jest dobry i
nieskonczone jest Jego mitosierdzie.



To przekonanie pozwala mi
zrozumiec, ze tylko to, co nosi $lady
Boga, zawiera w sobie niezniszczalne
znamie wiecznosci, a stad i wartosc
nieprzemijajacg. Dlatego nadzieja nie
oddala mnie od spraw tej ziemi, lecz
przybliza mnie do tych spraw w
sposOb nowy, chrzescijanski, kiedy to
staram sie we wszystkim odkry¢
zwigzek upadlej natury z Bogiem
Stworca i Bogiem Odkupicielem» (NC
208, ¢).

Tekst jest inspirujacy. To jasne, ze
chrzescijanin nie patrzy na swoje
ludzkie otoczenie -mozaike
roznorodnych elementdéw, ktore
otaczaja i tworza jego zwykia
egzystencje w Swiecie- w taki sam
sposob, jak ci, ktorzy wediug
lapidarnego zdania pawlowego, nie
majg nadziei (1 Tes 4, 13).
Chrzescijanin dzieli z tym, ktéry nim
nie jest, swoja ludzka nature, ale nie
sw0j humanizm, poniewaz zbliza sie
do rzeczywistos$ci ziemskich «w



sposob nowy, chrzescijanski», to
znaczy, aby z tworczym wysitkiem
«odkry¢ zwigzek upadlej natury z
Bogiem Stworcg i Bogiem
Odkupicielem». Dzialanie
chrzescijanskiej nadziei —-nadziei
Zzywej, zlaczonej z miloScig- pochodzi
bezposrednio, mowi tekst, z
pewnosci, ktorg «daje mi poczucie i
Swiadomos¢ synostwa Bozego».
Chrzescijanin, bedgac synem Boga,
widzi i rozwaza calg rzeczywistosc¢
ktora go otacza w Swietle stwdrczego
dziatania Ojca, zbawczego dzialania
Syna, uswiecajacego dzialania Ducha
Swietego, to znaczy, boskiego
dzialania, peilnego milosierdzia,
wszechmocy, wiernosci.
Chrzescijanin, wlasnie dlatego, ze
wszystkiego oczekuje od Boga i
oczekuje tego jedynie od Niego, nie
przestaje pokladac nadziei w
rzeczach i ,,oczekiwac” od rzeczy,
ktore On stworzyl; nie przestaje ufac
w czlowieka nawet wtedy kiedy ten
ukazuje sie w jego oczach jako mato



godny zaufania - jako
grzesznik—,poniewaz zdaje sobie
sprawe, ze zbawcza ofiara Syna moze
pokonac¢ w kazdym momencie
historii wszystkie cienie grzechu i
przemienic cztowieka, uczynic¢ go
mocnym, wiernym, uczynic go
ukochanym synem, pomimo tego, ze
W pewnym momencie stal sie synem
marnotrawnym.

W innych tekstach Swiety Josemaria
podkresla ludzka site
chrzescijanskiej nadziei.
Chrzescijanin uczestniczy w
rzeczywistosci historycznej i
kulturalnej, ktora go otacza z
takimentuzjazmem i zapatem ktore
wydaja sie pltynac bezposrednio z
boskiej witalnos$ci przynaleznej
cnocie nadziei. Zalozyciel Opus Dei
piszena przykiad w taki sposob:

«Swiat... — “To nasze miejsce!”... — A
mowisz to ze wzrokiem i myS$lami
skierowanymi ku niebu, z



przekonaniem rolnika, ktéry stapa
dumnie wsrod wiasnych lanow:
Regnare Christum volumus! —
Chcemy, aby On krolowal na swojej
ziemi!» (Bruzda, n. 292).«"To czas
nadziei i zyje tym skarbem. Nie s to
puste stowa, Ojcze — powiadasz do
mnie — to rzeczywisto$¢”. A zatem...
caly Swiat, wszystkie wartosci
ludzkie, ktére pociggaja cie z
niezwykla sila — przyjazn, sztuke,
nauke, filozofie, teologie, sport,
przyrode, kulture, dusze... —
wszystko to z10z w nadziei: w nadziei
Chrystusowej» (Bruzda, n. 293). «Nie
zapominajcie nigdy, Ze po Smierci
przyjmie was Wiekuista MitoS¢. Aw
miltosci Bozej odnajdziecie kazda
czysta miltosc¢, ktora przezywaliscie
na ziemi» (NC 221 b).

Optymizm, ta sprezyna, kluczowa
aby podjac jakiekolwiek ludzkie
przedsiewziecie, jest
zaprezentowana teologicznie przez
zalozyciela Opus Dei, jako jasne



ukazanie sie chrzescijanskiej nadziei
poprzez ludzkie sprawy, w celu
odrzucenia przeszkod, ktore
przeciwstawiaja sie postepowi
ziemskiemu: «WyKkorzystujac z dobra
wola dane nam Srodki
[przyjmowanie sakramentu pokuty i
wypelnianie chrzescijanskich
obowiazkdw] i proszac Pana, by
obdarzy! nas coraz silniejsza
nadziejg, posigdziemy promieniujaca
rados$c tych, ktorzy sa Swiadomi
swego synostwa Bozego: Jezeli Bog z
nami, ktoz przeciwko nam? Badzmy
optymistami! Moca nadziei walczmy,
by niweczy¢ zlo szerzone przez
siewcow nienawisci. Odkryjmy Swiat
w nowej, radosnej perspektywie.
Piekny i czysty wyszed! on z ragk
Bozych, a jesli zdolni bedziemy do
szczerej skruchy, przywrocimy go w
pierwotnej pieknosci Bogu» (NC 219
C).

«Mocag nadziei», méwi §wiety
Josemaria Escriva, chrzescijanin staje



wobec zycia 1 Swiata, walczy, aby
zwyciezy¢ zto i odkrywa -odkrywa na
nowo- w stworzeniu gleboki i zywy
$lad radosci i mitosci Ojca wobec tego
co wyszlo z jego rak; 1 w tej bliskosci
Bozej odnajduje wsparcie 1
fundament dla swojego
chrzescijanskiego wysitku. Teksty
Swietego Josemarii ktore prowadza
w tym kierunku sg bardzo liczne [7].

Nasuwa sie jednoczes$nie pytanie jak
to mozliwe, ze ozywiajace dzialanie
Boga, ktore wyraza sie w
chrzescijanskiej nadziei i prowadzi
czlowieka do jego osobistej i
wspolnotowej realizacji, wigze sie w
tak naturalny i spontaniczny sposob
z konkretna rzeczywisto$cia ludzka i
daje jej tak wielka site. Odpowiedz
powinna naturalnie stwierdzic, ze
przyczyna tej niestychanej i trwalej
sity w ludzkim i chrzescijanskim
dzialaniu we wszystkich sferach tego
Swiata jest ta sama rzeczywistosc,
ktora przeksztalcila nas w dzieci



Boze, wcielenie Przedwiecznego
Syna. Sw. Josemaria pisze w zwigzku
z tym tematem: «Tak bardzo Bog
zblizy} sie do nas, swych stworzen, ze
wszyscy zywimy w swoich sercach
glod wyzszych rzeczy, pragnienie
wzniesienia sie wysoko, czynienia
dobra. Starajac sie rozbudzic¢ w tobie
na nowo te pragnienia, chce bys$
uswiadomitl sobie jasno zapewnienie
Boze: jesli pozwolisz Bogu dzialac,
staniesz sie — na kazdym miejscu, na
ktorym sie znajdziesz — narzedziem
uzytecznym i nieoczekiwanie
skutecznym» (NC 214 a).

Ojcowska troska Boga staje sie
odczuwalna i catkowicie ludzka dla
tego kto pilnie rozwaza niezwykla
symfonie tego co ludzkie i tego co
boskie jaka mozemy podziwia¢ w
Jezusie Chrystusie, Synu Bozym ktory
stal sie czlowiekiem: ta symfonia jest
odtwarzana w zyciu kazdego
ochrzczonego, kazdego syna Bozego,
ktore powinno byc¢ zyciem w peini



“chrystusowym?”, to znaczy
wyrzezbionym na wzor ziemskiego
zycia -tak pelnego réznorodnych
szczegoOlow i tak pozornie
zwyczajnego- Jezusa Chrystusa.
«Przylaczajcie sie czesto do grona
postaci Nowego Testamentu.
Rozsmakujcie sie w tych
wzruszajacych scenach, w ktérych
Nauczyciel dokonuje czynow boskich
iludzkich lub przemawia mowa
ludzka i boska opowiadajac we
wspanialych przypowiesciach, o
przebaczeniu i nieprzebranej Mitosci
Boga do Swych dzieci. ROwniez i
dzisiaj w tej niezmiennej aktualnosci
Ewangelii odczuwamy przedsmak
Nieba: w sposob wrecz namacalny
mozemy odczuc opieke Bozg;
odczuwamy jg tym mocniej, im
wytrwalej idziemy naprzod, pomimo
naszych potkniec, rozpoczynajac
wcigz na nowo, na tym bowiem
polega zycie wewnetrzne, oparte na
nadziei pokladanej w Bogu» (NC 216
a).



2. Sila boskiej nadziei stoi w
sprzecznosci z pasywnoscia i
nieodpowiedzialna ucieczka

OdniesliSmy sie wczesniej do krytyki
Swietego Josemarii wobec czysto
ludzkiej wizji nadziei. W homilii
“Nadzieja chrzescijanina”, zalozyciel
Opus Dei zwieZle opisuje jeszcze
jedna wizje nadziei, ktora takze jest
nie do pogodzenia z nauka
chrzescijanska, ze wzgledu na zbyt
lekkomyslng “ufnos$¢” w Bogu.
Nadzieja, wedlug tego spojrzenia,
bylaby wymaéwka, aby
usprawiedliwic
nieodpowiedzialnos$¢, ukryty egoizm,
fantazjowanie, ktore pragnie uciec
od wymogow danej chwili, gnusnosc,
wygodnictwo, powierzchownosc,
ucieczke od konkretnej
rzeczywistosci ludzkiej i
chrzescijanskie;j.

«Z monotonnym uporem powtarza
wielu jak refren banalne



powiedzenie, Ze nadzieja jest ostatniq
rzeczq, ktorq sie traci, tak jakby
nadzieja uzasadniala zycie
beztroskie, bez niepokojow sumienia;
lub jakby stanowita podstawe do
odsuwania sine die — bez konca —
koniecznej poprawy, walki o
osiggniecie wyzszych celow, a przede
wszystkim celu najwyzszego, jakim
jest zjednoczenie z Bogiem.

Powiedziatbym, ze myli sie tu
nadzieje z wygodnictwem. W gruncie
rzeczy nie pragnie sie howiem
0siggnac zadnego prawdziwego
dobra, ani duchowego, ani
godziwego materialnego.
Najwiekszym pragnieniem
niektorych ludzi jest unikniecie
wszystkiego, co mogloby zaklocic¢
spokdj — pozorny spokoj — ich
miernej egzystencji. Cztowiek o
duszy bojazliwej, przygaszonej,
leniwej napeinia sie subtelnym
egoizmem i godzi sie z tym, Ze jego
Zycie mija sine spe nec metu, bez



aspiracji wymagajacych wysitku, bez
utrapien walki. Wazne jest dla niego
tylko unikniecie ryzyka
kompromitacji i tez. Jakze trudno jest
cokolwiek osiggnac, jesli z obawy
przed trudnosciami na drodze do
osiggniecia celu zatraca sie samo
pragnienie tego celu!

Spotyka sie tez ludzi
powierzchownych, ktérzy — czesto
ukryci za parawanem kultury lub
nauki— czynia z nadziei latwa
poezje. Niezdolni do szczerego
spojrzenia we wlasne wnetrze i do
opowiedzenia sie po stronie dobra,
sprowadzaja nadzieje do iluzji,
utopijnego marzenia, czczej pociechy
w obliczu udrek trudnego zycia.
Nadzieja —falszywa nadzieja!— staje
sie dla tych ludzi pustym kaprysem,
ktory prowadzi donikad» (NC 207).

W rzeczywistosci, ta pasywna i
odcielesniona wizja nadziei dazy do
tego, aby Bog zajal sie rozwigzaniem



wszystkich problemow i zmartwien,
ktore powoduja ludzkie cierpienie, w
taki sposdb, aby czlowiek maogt
wygodnie zrzec sie
odpowiedzialnego ludzkiego i
chrzescijanskiego wysitku posraod
Swiata. Dlatego Swiety Josemaria
stwierdza: «Przestan budowa¢ w
swej fantazji zamki na lodzie. Otworz
dusze Bogu, poniewaz tylko On moze
by¢ fundamentem twojej nadziei i
twego pragnienia czynienia

dobra» (NC 211 a)... «Ogolnikowo
sformulowane postanowienia zwykle
nie na wiele sie zdaja. Widze w nich
iluzje, ktore chcialyby zagluszyc¢ w
duszy wolanie Boze, bltedne ogniki,
ktore nie palg ani nie daja ciepla, a
znikaja tak niespodziewanie, jak sie
pojawity (NC 211 b) [8]. «Militia est
vita hominis super terram, et sicut
dies mercenarii, dies eius. Zycie
czlowieka na ziemi jest walka, a jego
dni mijaja pod znakiem pracy. Nikt
nie moze wymknac sie spod tego
prawa; nawet wygodnisie, ktorzy nie



chca przyjac tego do wiadomosci:
dezerteruja z szeregow
Chrystusowych i wpadajg w inne
zmagania, aby dogodzi¢ swojej
pospolitosci, swojej proznosci, swym
niskim dgzeniom — stajq sie
niewolnikami swoich kapryséw» (NC
217 b).

W stowach swietego Josemarii jasno
wida¢, ze dzialanie aski poprzez
cnote nadziei w zaden sposob nie
przeciwstawia sie inteligentnemu,
solidarnemu, realistycznemu
wysitkowi chrze$cijanina,
odpowiedniemu do konkretnej
sytuacji historycznej. Paradoks i
najwieksze bogactwo zywej refleksji
Swietego Josemarii na temat cnoty
nadziei znajduje sie wlasnie w
dokladnej zaleznosci pomiedzy
boskim dziataniem wlasciwym
cnocie nadziei i pelng wysitku walka
chrzescijanina. Mozna powiedziec,
ze kiedy nie ma walki, nie ma
Swietosci, nie dlatego, ze SwietoSc¢ jest



owocem walki ascetycznej, tylko
dlatego, ze chrzescijaniska walka
ascetyczna nie jest niczym innym niz
konkretnym i hojnym przyjeciem
bozej taski.

3. Chrzescijanska walka
ascetyczna, przejaw cnoty
nadzieji

Istnieje wiele roznorodnych form
“kwietyzmu” ktore sg zgodne w tym,
Ze uwazaja iz wiasciwym skutkiem
bozej taski jest uproszczenie
dzialania ludzkiego, zaoszczedzenie
czlowiekowi rozumnego i
wytrwalego uzycia swoich sii,
wypelnienie luk i niedoboréw
wlasnej stabosci i niekompetencji.
Jedynie takie podejscie, w tej
perspektywie, jest spojne z
darmowoscig bozej laski i prowadzi
do pelnej ufnosci Bogu. Cale
“pozytywne” ludzkie dzialanie w
obliczu taski ktéra nas prowadzi i
inspiruje, byloby, w najlepszym razie,



nieznaczace, jesli nie nalezaloby go
uznac za przeszkode dla laski. Mozna
by duzo méwic o dysputach z
przesziosci wokot tej wizji, ktdra
obecnie zostala juz przezwyciezona.
To co jest jasne dla Swietego
Josemartii Escrivy to fakt, ze boza
laska nie oszczedza uzycia ludzkiego
wysitku, ale raczej na odwrot,
prowadzi do autentycznej walki
ascetycznej, “komplikacji zycia”, tak
jak tyle razy przypominat >[9].
Innymi stowy, ludzka ufnosc¢ Bogu i
jego lasce odbija sie wlasnie w
wytrwalej walce ascetycznej.

Przebogaty zwigzek pomiedzy bozag
taska i hojng ludzka odpowiedzig
(pokorng ale zdecydowana i
rozumng) znajduje sie w samym
centrum pism zalozyciela Opus Dei.
Biorac pod uwage przede wszystkim
homilie “Nadzieja chrzescijanina”,
mozna stwierdzi¢, ze jego nauczanie
na ten temat kieruje si¢ w dwoch
wspolzaleznych kierunkach: (1)



dzialanie Boga poprzez laske, tak jak
juz zostato to wyrazone, prowadzi
lub inspiruje czlowieka do wytrwatej
walki, aby przezwyciezy¢
przeszkody, ktore przeciwstawiaja
sie zyciu chrzes$cijanskiemu; (2)
wolna, osobista i ufna odpowiedz
czlowieka na te taske objawia sie
jako konkretna i stata walka
ascetyczna. Nie chodzi wiec, co
oczywiste, o walke rozumiang jako
cos$ uprzedniego wobec dzialania
taski albo niezaleznego od logiki cnot
teologalnych, poniewaz
chrzescijanska walka ascetyczna w
swej naturze jest catkowicie r6zna od
walki jedynie ludzkiej (mozemy
pomyslec np. o ascezie stoickiej),
poniewaz w niej chrze$cijanin
Swiadomie ukazuje swoja ufna
nadzieje w Boga. Teksty Swietego
Josemarii, ktdre teraz przytoczymy
trafnie ukazuja ten aspekt.

«Nauczcie sie dostrzega¢ Boga we
wszystkim, pamietac o tym, ze On



wcigz na nas czeka, ustawicznie nas
widzi i chce, bySmy wiernie za Nim
podazali, nie porzucajac naszego
miejsca w Swiecie. IdZmy swoja
droga z czujnoscia kochajacych, ze
szczerym pragnieniem walki, by nie
stracic Jego bliskosci» (NC 218 b)...
«...Contra spem, in spem! — Zyj
pewna nadziejg wbrew wszelkiej
nadziei. Wesprzyj sie o te mocnag
skale, a ona cie ocali i podtrzyma. To
wspaniala cnota teologalna, ona
zacheci cie, by kroczy¢ naprzod bez
obawy, ze posuniesz sie za daleko, i
nie pozwoli ci sie zatrzymac. — Nie
patrz tak na mnie! Tak,
pielegnowanie nadziei oznacza
wzmacnianie woli» (Bruzda, n. 780).

Bog troskliwie patrzy na czlowieka,
czeka na niego, wymaga; a cztowiek
idzie, czujny aby nie stracic jego
bliskosci. “Pielegnowanie nadziei”,
tej boskiej nadziei ktéra daje site, aby
iS¢ naprzod bez leku i uniemozliwia



zastoj, oznacza, patrzac od strony
czlowieka, «wzmacnianie woli».

Istnieja trzy gldwne praktyczne
przejawy tej wspolzaleznosci
pomiedzy cnotg nadziei i walka
chrzescijanska:

1. Bez zdecydowanej walki
ascetycznej, dzialanie Boga w
czlowieku jest nieskuteczne. Piec
fragmentow pochodzacych z homilii
“Nadzieja chrzescijanina”, ktore
przytaczamy w dalszej kolejnosci,
wyrazaja to przekonanie. Stwierdza
sie w nich w ostatecznosci, ze to Pan
“dziala w nas i przez nas” wraz z
nasza osobowa odpowiedzia,
wlewajac w nasza dusze taka
pewnosc¢, wobec ktdrej obiektywne
trudnosci ktore zmuszaja nas do
walki, nie sg przeszkodg ale
warunkiem dla rozwoju zycia
chrzescijanskiego, dlatego ze daja
nam mozliwo$¢ podazania z bliska za
Chrystusem; i przeciwnie, kiedy



brakuje konkretnej walki traci sie
sens i Swiezos¢ nadziei.

«Na mocy Chrztu swietego jesteSmy
nosicielami stowa Chrystusa, ktdre
usmierza, rozptomienia i napeinia
pokojem zranione sumienia. Azeby
Pan dzialal w nas, musimy Mu
powiedzied, iz jesteSmy gotowi do
walki kazdego dnia, jakkolwiek
czujemy sie stabi i bezuzyteczni,
jakkolwiek odczuwamy olbrzymi
clezar osobistej nedzy i osobistej
niemocy. Musimy Mu powtarzac, ze
ufamy Muy, liczymy na Jego pomoc
nawet — jak Abraham — wbrew
wszelkiej nadziei (Rz 4, 18)» (NC 210
b).

«Tak bardzo Bog zblizy! sie do nas,
swych stworzen, ze wszyscy zywimy
w swoich sercach gtod wyzszych
rzeczy, pragnienie wzniesienia sie
wysoko, czynienia dobra. Starajac sie
rozbudzi¢ w tobie na nowo te
pragnienia, chce by$ uswiadomit



sobie jasno zapewnienie Boze: jesli
pozwolisz Bogu dziala¢, staniesz sie
— na kazdym miejscu, na ktérym sie
znajdziesz — narzedziem
uzytecznym i nieoczekiwanie
skutecznym. Nie wolno ci z
tchorzostwa zawie$S¢ Bozego
zaufania, totez nie lekcewaz
zarozumiale i naiwnie trudnosci,
ktore napotkasz na swej
chrzescijanskiej drodze» (NC 214 a).

«Przeszkody nie moga nas
zniechecad, lecz maja stanowic
bodziec [10], bySmy wzrastali jako
chrzescijanie. W tej walce sie
uswiecamy, a nasza praca apostolska
zyskuje wiekszg skutecznosc.
Rozwazajac te chwile, kiedy Jezus
Chrystus — w Ogrodzie Oliwnym, a
pézniej, opuszczony i wyszydzony, na
Krzyzu — przyjmuje i mituje wole
Ojca, chociaz przytlacza Go ogrom
Meki, widzimy jasno, ze aby byc Jego
dobrymi uczniami, musimy przyjac
Jego rade: Jesli kto chce pojs¢ za Mngq,



niech sie zaprze samego siebie, niech
wezmie krzyz swoj i niech Mnie
nasladuje (Mt 16, 24). Dlatego lubie
modli¢ sie do Jezusa o taske dla
siebie samego: Panie, niech Zaden
dzieri nie bedzie bez krzyza! W ten
sposob, z pomoca taski Bozej umocni
sie nasz charakter i mimo catej
naszej nedzy bedziemy mogli stuzy¢
naszemu Bogu za oparcie.

Zrozum: gdyby przy wbijaniu w
Sciane gwdzdz wchodzil bez oporu,
co mogltbys na nim zawiesic? Jezeli
przy pomocy Bozej nie bedziemy
umacniali sie wewnetrznie dzieki
ofierze, nie osiggniemy kondycji
narzedzia Bozego. Jesli natomiast z
mitosci do Boga zdecydujemy sie
podchodzi¢ do przeciwnosci z
radoscig, nie bedzie nam ciezko
przyjac trudy i niewygody,
nieprzyjemnosci i cierpienia z
okrzykiem apostoléw Jakuba i Jana:
Mozemy! (Mc 10, 39)» (NC 216 c-d).



«Jes$li nie prowadzi sie walki z sobg
samym, jesli zdecydowanie nie
odrzuca sie nieprzyjaciot
wdzierajgcych sie do twierdzy
naszego wnetrza — pychy, zawisci,
pozadliwosci ciata i oczu, zadufania
W sobie, szalonego pragnienia
niczym nieskrepowanej wolnosci —
jesli chcemy unikng¢ wszelkiej
mozliwej walki, to najszlachetniejsze
idealy gina niby kwiat polny. Wzeszto
bowiem palgce storice i wysuszyto
tgke, kwiat jej opadl, a piekny jej
wyglad zgingt (Jk 1, 10-11). Wowczas
w najdrobniejszej szczelince, niczym
pleniacy sie chwast, zagniezdzi sie
smutek i zniechecenie» (NC 211 a)...
«Jezeli nie prowadzisz walki, nie
mow mi, ze starasz sie coraz bardziej
utozsamiac z Chrystusem, poznawac
Go i kochac. Jezeli powaznie
wkraczamy na krolewskq droge
nasladowania Chrystusa,
postepowania jak dzieci Boze,
natychmiast widzimy, co nas czeka:
Swiety Krzyz, w ktéry winni$my by¢



wpatrzeni jak w punkt centralny,
gdyz na nim opiera sie nasza
nadzieja zjednoczenia z Panem» (NC
212 a).

2. Podczas walki ascetycznej wzrok
ufnie kieruje sie ku Bogu.
Chrzescijanin podejmuje praktyczng
1 wytrwala walke, ktora jest radosna,
pozytywna, rozmitowana, ktora
przejawia sie w konkretnym
¢wiczeniu sie cnot ludzkich, w
wypelnianiu obowigzku, w mitosci
wobec tych ktdrzy nas otaczaja. Ale
jednak nie traci z pola widzenia, ze
walke podejmuje sie "dla Boga, z
mysla o Jego chwale, z oczyma
wzniesionymi ku Niemu i z tesknotg
za wieczysta Ojczyzng" (NC 211c¢). To
przekonanie potwierdzaja kolejne
fragmenty homilii “Nadzieja
chrzescijanina”:

«Dopiero wtedy uwierze w szczerosc
twoich intencji, jesli zobacze, ze
zmierzasz do celu zdecydowanie.



Czyn dobro badajac w kazdej chwili
wlasna postawe w codziennej,
zwyczajnej pracy; kieruj sie
sprawiedliwoscig wiasnie tam, gdzie
sie teraz znajdujesz, w swoim
normalnym otoczeniu, chociazbys sie
uginal pod ciezarem trudu;
uszczesliwiaj tych, ktorzy cie
otaczajg, shuzgc im z radoscia w
miejscu pracy, starajac sie ja
wykonac mozliwie jak najdoskonalej,
z wyczuciem sytuacji, z uSmiechem, z
postawa chrzescijanska. A wszystko
to dla Boga, z mysla o Jego chwale, z
oczyma wzniesionymi ku Niemu i z
tesknotg za wieczysta Ojczyzng, gdyz
jedynie ten cel zastuguje na

wysitek» (NC 211 c).

«Skoro stan walki jest dla stworzenia
ludzkiego czyms$ naturalnym,
starajmy sie z determinacja
wykonywac swoje obowigzki, modlgc
sie i pracujac ochoczo, z czystymi
intencjami, z oczyma skierowanymi



na to, czego chce od nas Bog» (NC 217
c).

«Ta walka dziecka Bozego nie moze
by¢ naznaczona smutkiem
Wyrzeczen, ponura rezygnacjq,
brakiem radosci. Jest to walka
kochajacego, ktory kiedy pracuje i
kiedy odpoczywa, kiedy cieszy sie i
kiedy cierpi, trwa mysla przy
umilowanej osobie i dla niej chetnie
znosi wszelkie trudnosci. A gdy
chodzi o nas, Bog — powtarzam to
raz jeszcze — nigdy nie przegrywa
bitw, totez trwajac przy Nim
bedziemy zawsze zwyciezcami» (EC
219 a).

W walce ascetycznej istnieje
synowska ufnosc¢ oparta na
obietnicach samego Boga, nie ufnosc
abstrakcyjna 1 przejawiajaca sie od
czasu do czasu, tylko praktykowana
«wznoszgc oczy ku Niemu» w
chwilach najwiekszego zmeczenia. I



ta ufnosc dodaje sil, dodaje
prawdziwie boskie mestwo.

«Prositem cie, abys podczas swoich
zajec staral sie wytrwale wznosic¢
oczy ku Niebu, poniewaz nadzieja
naklania nas do uczepienia sie ze
wszystkich sit tej mocnej reki, ktora
Bog stale do nas wyciaga, abySmy nie
stracili sprzed oczu perspektywy
nadprzyrodzonej, szczegolnie wtedy,
kiedy burza sie namietnosci, chcac
nas niejako uwiezi¢ w ciasnocie
naszego egoizmu, albo kiedy
dziecieca proznosc kaze nam myslec,
ze jesteSmy pepkiem wszechswiata.
Zyje w przekonaniu, ze nigdy niczego
nie osiggne bez spogladania w gore,
bez Jezusa. I wiem, ze sila
pozwalajaca mi zwyciezyc siebie
samego i osiagnac¢ zwyciestwo rodzi
sie z powtarzania tego okrzyku:
Wszystko moge w Tym, ktory mnie
umacnia (Fil 4, 13)» (NC 213 b).



«...Nie trzeba do tego wielkiej pokory,
by uznad, ze jesteSmy nicoscia, catym
szeregiem zer; a przeciez ta
Swiadomos$¢ zamienia sie w
niezwyciezona site, jesli te wszystkie
nasze zera poprzedza Chrystus: jakze
niezmierna liczba wtedy powstaje!
Pan swiattem i zbawieniem moim:
kogoz mam sie lekac?(Ps 26, 1)» (NC
218 a) [11].

W kolejnym fragmencie homilii,
Swiety Josemaria komentuje znane
stwierdzenie Baltazara Gracjana:
«Nalezy zadbac o srodki ludzkie, tak
jak by nie byto Srodkow boskichio
srodki boskie, tak jak by nie byto
ludzkich» [12]. W swoim komentarzu
zalozyciel Opus Dei podkresla
konieczno$¢ pelnego uzycia ludzkich
sit przeciwko stabosci obecnej w
kazdym czlowieku, podejmujac
«codzienne wspinanie sie, to nasze
praktyczne dziatanie, w ktorym
odzwierciedla sie i to co boskie, i to



co ludzkie, ktore ma jako cel Mitos¢
Boga» (NC 214b).

«Nie dziwmy sie. Nosimy w sobie —
jako skutek upadlej natury —
zarzewie O0pozycji, sprzeciwu wobec
laski Bozej: sa to rany po grzechu
pierworodnym, rozjgtrzone przez
nasze grzechy osobiste. Dlatego
winnismy rozpoczynac to codzienne
wspinanie sie, to nasze praktyczne
dzialanie, w ktorym odzwierciedla
sie i to co boskie, i to co ludzkie, ktore
ma jako cel Mito$¢ Boga. Uda sie to
jednak tylko wtedy, gdy bedziemy to
czynic pokornie, ze skruszonym
sercem, ufni w Boza pomoc, a
jednoczesnie pracujac z takim
nakladem sit wlasnych, jak gdyby
wszystko tylko od nas zalezalo» (NC
214 b).

3. Walka ascetyczna, ze swoim
charakterystycznym “zaczynaniem i
zaczynaniem na nowo?”, tak bliskim
cnocie nadziei, przekiada sie na



pokore, nawrdcenie i pokute. Jest
wiele tekstow zalozyciela Opus Dei,
ktore przedstawiaja ta rzeczywistosc.
Na przyklad: «Pismo $wiete
przestrzega, ze nawet prawy
siedmiokroc upadnie (Prz 24,16).
[lekro¢ czytam te stowa, zawsze moja
dusza wstrzgsa mitosc i bol. Pan po
raz kolejny wychodzi nam naprzeciw
wskazujac na swoje milosierdzie,
swoja czutos¢, swoja taskawosc,
ktore sa niewyczerpane. Badzcie
pewni: Bog nie chce naszej nedzy, ale
jej nie pomija i postuguje sie naszymi
stabosciami, bySmy stawali sie
Swietymi.

Powiedzialem wam o wstrzgsie
mitosci. Patrzac ze szczeroscig na
swoje zycie widze, ze jestem niczym,
nic nie mam, niczego nie moge; co
wiecej: jestem nicoscig! Ale On jest
wszystkim i rownoczes$nie nalezy do
mnie, poniewaz ja naleze do niego,
poniewaz mnie nie odrzuca, gdyz



wydal Siebie samego za mnie. Czy
znacie wieksza mitosc?

Przezywam takze wstrzas bolu, gdy
zastanawiam sie nad swoim
postepowaniem i zasmuca mnie
bezmiar mojego niedbalstwa.
Wystarczy zastanowic sie nad tymi
paroma godzinami, ktore uptynety
od dzisiejszego ranka, by stwierdzic¢
u siebie tak wielki brak mitosci i
wiernosci. Prawdziwie boli mnie to
moje postepowanie, ale nie pozbawia
mnie pokoju. Padam przed Bogiem i
przedstawiam Mu swoja sytuacje.
Natychmiast uzyskuje pewnosc Jego
opieki i w glebi swego serca stysze,
jak On powtarza mi wyraznie: meus
es tu! — moj jestes! Wiedziatem — i
wiem — jaki jestes, ale naprzod!» (NC
215 a-c).

Rozwazanie tego fragmentu z Ksiegi
Przystow prowadzi Swietego
Josemarie do przekazania swojego
osobistego doswiadczenia: jako



stworzenie, ma jasng Swiadomosc, ze
jest niczym wobec Boga 1
rownoczesnie, ze Pan jest dobry i
wierny, ze «nalezy do mnieija
naleze do niego»; jako grzesznik, boli
go jego brak odpowiedzi na laske, ale
ten bol nie zabiera mu pokoju ani nie
prowadzi do rozpaczy, poniewaz,
pomimo wszystko, Bog ukazuje sie
zawsze wierny i mowi lagodnie
wprost do serca chrzescijanina: meus
es tu [13].

Zycie wewnetrzne, w zwigzku z tym,
rzadko ukaze swoj przekroj jako
prostolinijny, tagodny i staly wzrost,
latwo sprawdzalny i przeliczalny:
raczej bedzie sie rozwijac idac
naprzod, pomimo naszych potkniec,
rozpoczynajac wcigz na nowo [14], z
uporem, poniewaz wiasnie te chwile
w ktdrych wydaje sie ze zwyciestwa
nie przychodza i nastepuje cofniecie
sie w zyciu duchowym stanowia
szczegolng okazje, aby ¢wiczy¢ sie w
cnocie nadziei, dzieki ktorej «w



SposOb wrecz namacalny mozemy
odczuc opieke Bozag». Te mysl
odnajdujemy w wielu fragmentach
pism Swietego Josemarii: «Rowniez i
dzisiaj (...) odczuwamy przedsmak
Nieba [w zyciu Jezusa na ziemi]: w
SposOb wrecz namacalny mozemy
odczuc opieke Bozg; odczuwamy ja
tym mocniej, im wytrwalej idziemy
naprzod, pomimo naszych potkniec,
rozpoczynajac wcigz na nowo, na
tym bowiem polega zycie
wewnetrzne, oparte na nadziei
pokladanej w Bogu» (NC 216 a).

«Musze was przestrzec przed
zasadzka, ktorg zastawia szatan — a
szatan nie pozwala sobie na urlop —
aby pozbawi¢ nas w spokoju. Moze
sie zdarzyc, Ze ogarng nas
watpliwosci, przyjdzie pokusa, by
sadzié, ze nie posuwamy sie naprzadd,
ze nawet sie cofamy. Czasami nawet
przekonanie, ze mimo wszystkich
staran nie tylko nie stajemy sie lepsi,
ale wrecz gorsi. Moge was zapewnic,



ze taki pesymistyczny sad jest zwykle
pomylka, ztudzeniem. Rzecz w tym,
ze dusza staje sie bardziej uwazna,
sumienie bardziej wrazliwe, mitos¢
stawia wieksze wymagania. Im laska
przyswieca intensywniej, tym
bardziej rzuca sie w oczy to, co dotad
krylo sie w cieniu. Niemniej
winnisSmy uwaznie badac te
pojawiajace sie niepokoje, gdyz Pan
przez swoje S$wiatlo domaga sie
wiekszej pokory i ofiarnosci.
Pamietajcie, ze Opatrznosc kieruje
nami bez ustanku i nie skapi nam
pomocy — w postaci wiekszych lub
mniejszych cudéw — bySmy jako
dzieci Boze czynili postepy» (NC 217
a) [15]. «W walkach duchowych
strategia polega nieraz na
przeczekaniu, na stosowaniu
odpowiedniego lekarstwa, z
cierpliwoscig, z uporem.
Wzbudzajcie cze$ciej akty nadziei.
Pamietajcie o tym, ze w swoim zyciu
wewnetrznym bedziecie ponosic¢
kleski i bedziecie doznawac potkniec



— oby Bog sprawil, by nie byly
znaczne! — gdyz nikt nie jest wolny
od tych klopotow. Ale Pan, ktdry jest
wszechmocny i milosierny, uzycza
nam odpowiednich srodkow do
osiggniecia zwyciestwa. Wystarczy,
jak wspomnialem wczesniej,
wykorzystac je i by¢ zdecydowanym
zaczynac ciggle od nowa» (NC 219 b)
[16].

Konczac nasze rozwazania,
kluczowym aspektem
chrzescijanskiej walki opisanym w
nauczaniu jest nawrocenie, pokuta i
zwigzane z tym czeste przyjmowanie
sakramentu pojednania, Zrodio
radosci 1 owoc daru nadzieji, daru
ktorego Pan nam udziela caly czas z
wiekszg obfitoscig. «Przystepujcie co
tydzien — i zawsze, kiedy zajdzie
potrzeba, jednakze bez poddawania
sie skrupulom — do Swietego
sakramentu pokuty, sakramentu
Bozego przebaczenia. Przyobleczeni
w laske, przejdziemy przez gory (por.



Ps 103, 10) stroma Sciezka
wypelniania obowigzkow
chrzescijanina. Wykorzystujac z
dobra wola dane nam SrodKki i
proszac Pana, by obdarzyl nas coraz
silniejsza nadziejq, posiadziemy
promieniujacg rados¢ tych, ktérzy sa
Swiadomi swego synostwa Bozego
(...) Badzmy optymistami! Mocg
nadziei walczmy, by niweczy¢ zto
Szerzomne przez siewcOw nienawisci.
Odkryjmy Swiat w nowej, radosnej
perspektywie. Piekny i czysty
wyszed! on z rak Bozych, a jesli
zdolni bedziemy do szczerej skruchy,
przywrocimy go w pierwotnej
pieknosci Bogu» (NC 219 ¢).



III. PODSUMOWANIE:
TEOLOGICZNA
ODPOWIEDNIOSC REFLEKS]I
SWIETEGO JOSEMARII NA
TEMAT CNOTY NADZIEI

Czy mozemy wiec mowic o
teologicznej odpowiedniosci, co
najmniej hipotetycznej, w
odniesieniu do zywej i1 pieknej
refleksji, jaka rozwinal swiety
Josemaria na temat nadziei w homilii
“Nadzieja chrzescijanina”? Po
wszystkim co dotad zostalo
powiedziane, odpowiedZ powinna
by¢ twierdzaca, poniewaz jest jasne,
ze refleksja Swietego Josemarii rodzi
sie z wiary, na podstawie
chrzescijanskiego doSwiadczenia
calkowicie wplecionego w
rzeczywistosSc ludzka: to znaczy
chodzi o refleksje eklezjalng, nie
wyjatkowa. Ale zbadajmy teraz z
wieksza starannoscia te dwa aspekty:
ludzki i eklezjalny.



1. Doswiadczenie w pelni
ludzkie

Teologia zawsze utrzymywatla ze
nadzieja jest cnota jedynie wtedy
kiedy ma charakter teologalny, boski
[17], to znaczy, jedynie kiedy ma jako
przedmiot Milo$¢ «ktéra napeinia nie
przepeiniajgc», jedynie wtedy kiedy
odnajduje swoje motywacje i
podstawe we wszechmoggcym i
wiernym mitosierdziu Boga. W mysli
czlowieka dwudziestego wieku,
niestety, duzy wplyw wywart
przesad, ze chrzescijanie, kiedy
glosza te cnote i kieruja ja ku jej
najwazniejszemu przedmiotowi (ku
Bogu, niebu, zyciu wiecznemu),
pokazuja niewyrazone pragnienie
ucieczki od rzeczywistosci, uchylenia
sie od wielorakich i zmiennych
ludzkich wyzwan ktore ukazuje
Swiat. Jako skutek, stalo sie
nieuniknione, ze kiedy dokonat sie
upadek filozofii nihilistycznych,
destrukcyjnych wobec nadziei,



wspolczesne wizje zsekularyzowanej
nadziei -bezposrednio lub posrednio
zainspirowanych mysleniem
marksistowskim [18]- odniosty
pewien sukces. Fakt, ze nie by} on
trwaly usprawiedliwia wniosek, ze
jakakolwiek refleksja na temat
nadziei, ktéra nie bylaby wstanie
dotknac najszlachetniejszych
aspiracji ludzkiego serca, ktora nie
poruszy skutecznie do wytrwalego
wysitku w celu tworzenia lepszego
Swiata, bardziej sprawiedliwego,
bardziej odpowiedniego dla
czlowieka, nie jest wiarygodna.
Jednoczes$nie, utopijne wyczerpanie,
ktore charakteryzuje ta koncowka
tysigclecia uczy nas, ze bez cichego
dzialania tej zywej wody, ktdra
tryska az ku zyciu wiecznemu(Jn 4,
14), bez tej Bozej milo$ci rozlanej w
naszych sercach przez Ducha
Swietego ktéry zostal nam dany (Rm
5, 5), nadzieja dazy do zaniku, albo
przeksztalca sie w co$ jedynie
duchowego i oderwanego od



cielesnosci. W sposob zwiezly, ale
egzystencjalny i trafny, Swiety
Josemaria Escriva nauczal, ze wrecz
przeciwnie, to boze dzialanie zwane
nadzieja, podtrzymujgc «<wspaniate
ognisko mitosci, ktdrego ptomien
kaze mocniej bi¢ sercu» (NC 205 a),
ukazuje sie w pelni w konkretnych
ludzkich sytuacjach kazdego
momentu historycznego jako stale
nastawienie do walki, aby
przezwyciezy¢ trudnosci, zarowno
wewnetrzne jak i zewnetrzne,
zarowno osobiste jak i zbiorowe. W
praktyce bez tej nadziei nie byloby
mozliwe wytrwanie w tym wysilku.

2. Doswiadczenie w pelni
eklezjalne i powszechne

Refleksja Swietego Josemarii na
temat nadziei rozwija sie w dwoch
momentach Scisle ze soba
powiazanych: z jednej strony, jest to
refleksja, ktora w swietle slowa
Bozego poglebia doswiadczenie laski,



hojnie przyjetej do wlasnego zycia; z
drugiej, w rzeczywistosci
nieoddzielonej od wczesniejszej,
refleksja Swietego Josemarii odbija
sie w Kosciele i w ludzkosci [19], w
tym samym egzystencjalnym
doswiadczeniu w zyciu wielu
mezczyzn i kobiet, ktérych poruszylo
jego przepowiadanie i przykiad [20].
Pierwsza refleksja daje mozliwos¢
zrozumienia i oceny drugiej; ale
jednoczesnie, druga refleksja, to
znaczy ta zrodzona z doSwiadczenia
0s0b, ktore znajduja sie w
najrozniejszych ludzkich sytuacjach
potwierdza i uwiarygadnia pierwsza,
to znaczy ta ktora rodzi sie z
wlasnego doswiadczenia taski.

Swiety Josemarii zdaje sobie sprawe,
ze nadzieja rozkwita, w jego
wlasnym zyciu i w zyciu mezczyzn i
kobiet wszystkich stanow —
mierzacych sie, w zwigzku z tym, z
wszystkimi wyzwaniami jakie stawia
zycie na ziemi-, kiedy



nieograniczenie hojne dary boze sg
przyjmowane z hojnoscia i
wytrwaltoscig. To ta radosna
rzeczywisto$c sklania go do
zwracania sie z taka silg 1
wytrwaltoscig do wszystkich ludzi:
«Polegaj we wszystkim na Jezusie: ty
nic nie masz, nic nie znaczysz, nic
nie mozesz. -On bedzie dzialal, jesli
calkowicie Mu zawierzysz» [21]. To
wlasnie doswiadczenie, jednoczes$nie
osobiste i wspdlnotowe i przezywane
konsekwentnie, do glebi, prowadzi
go do rozglaszania na cztery strony
Swiata jego wiary i nienaruszalnej
nadziei w Boga Jezusa Chrystusa.

Teologiczna cnote nadziei nalezy
uznac za podstawowa w catosci
refleksji teologicznej i duchowej
Swietego Josemarii. Wystarczy
pomyslec o jego nieustannym
przepowiadaniu, poprzez cate swoje
zycie, na temat powszechnego
powotlania do swietosci [22]. Kiedy
sie stwierdza, tak jak uczynit to



ostatni Sobor Powszechny [23], ze
powolanie do Swietosci jest
rzeczywiscie powszechne, to
stwierdza sie w ostatecznosci, ze
zadna ludzka lub stworzona
rzeczywisto$¢ nie moze przeszkodzic
albo scisle uwarunkowac rozwoju
wszechmogacej dobroci Boga, ktorej
zalezy aby doprowadzi¢ swoje dzieci
do peini swietosci w Chrystusie. W
zwigzku z tym, chrzescijanin moze i
powinien ufac, ze Bog udzieli mu
taski, obfitosci swoich darow, nie
pomimo jego wiasnych
wewnetrznych ograniczen i
zewnetrznych przeszkad, ale w nich i
poprzez wszystkie zdarzenia i
okolicznosci swojej konkretnej
egzystencji.

Paul O'Callaghan

Papieski Uniwersytet Swietego
Krzyza




[1] JOSEMARIA ESCRIVA,
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67. Ten zbidr rozwazan
pOzniej zostal poszerzony i w 1939
zostal opublikowany pod tytulem
“Droga”. Cytowany punkt
Consideraciones espirituales
odpowiada n. 731 Drogi.

[2] Por., w zwigzku z tymi
podstawowymi refleksjami
metodologicznymi, A. DEL
PORTILLO, Significado teoldgico-
espiritual de "Camino", w J. Morales
(ed.), "Escritos sobre Camino",
Madryt 1989, ss. 45-56.

[3] JOSEMARIA ESCRIVA, Nadzieja
chrzescijanina (8-VI-1968), w
"Przyjaciele Boga", Zabki, 2012, nn.
205-221. Cytaty z tej homilii,
podstawowej jesli chodzi o
rozwazania Swietego Josemarii na
temat nadziei, oznacza sie dalej
skrotem NC, ze wskazaniem numeru



1 akapitu wzmiankowanego wydania
»Przyjaciot Boga”.

[4] «Kiedy mOwisz o cnotach
teologalnych, o wierze, nadziei,
mitosci, pomysl, Ze sg to raczej cnoty
do praktykowania niz do
teoretyzowania» (Kuznia, n. 479).

[S5] Teolog G. GRESHAKE stwierdza,
ze Swieci «nie zyja pewng doktryna,
ale ich wilasne zycie tworzy
doktryne» (L'uomo e la salvezza di
Dio, en AA.VV., "Problemi e
prospettive di teologia dogmatica",
Brescia 1983, s. 310). Por. takze
glebokie refleksje H. URSA VON
BALTHASARA, Teologia e santita:
"Verbum Caro", vol. 1, Brescia 1985,
ss. 200-229.

[6] Oto niektdre z najbardziej
charakterystycznych tekstow:
«...nadzieja pokladana w Bogu
rozpala wspanialte ognisko mitosci,
ktorego plomien kaze mocniej bic
sercu i zachowuje je od zniechecenia



irezygnacji, nawet gdy na drodze
zycia przyjdzie cierpienie i to czasem
bardzo bolesne» (NC 205 a); «Tu, w
obecnosci Boga, ktory patrzy na nas z
Tabernakulum — jakze nas umacnia
ta rzeczywista bliskos¢ Jezusa! —
bedziemy sie dzi$ zastanawia¢ nad
owym stodkim darem nadziei, ktory
napeinia nasze serca radoscia, spe
gaudentes (Rm 12,12)— jesteSmy
radosni nadzieja, poniewaz, jezeli
bedziemy wierni, czeka na nas
nieskonczona Mito$¢» (NC 206 a);
«Dar nadziei, ktory napelnia nasze
serca radoscig»...: nie chodzi wiec o
jakakolwiek rados¢, ale o «Swiatto i
ciepto Boze oraz niewystowiong
radosc z Boskiej cnoty nadziei» (NC
206 b). Por. takze Droga, n. 659:
«Powiniene$ wyrozniac sie nie
“fizjologiczng” radoscia zdrowego
zwierzecia, lecz inna,
nadprzyrodzong, ktora wyplywa z
porzucenia wszystkiego 1 oddania sie
w milujgce ramiona naszego Ojca,
Boga»; «Pewnosc, ktéra daje mi



poczucie i Swiadomos$c¢ synostwa
Bozego, napeinia mnie (...)
prawdziwg nadzieja, ktora jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje sie do
naszej natury i jest rowniez cnotg
bardzo ludzka» (NC 208 c); «Prositem
cie, abys$ podczas swoich zajec starat
sie wytrwale wznosi¢ oczy ku Niebu,
poniewaz nadzieja naklania nas do
uczepienia sie ze wszystkich sit tej
mocnej reki, ktora Bog stale do nas
wycigga, abysmy nie stracili sprzed
oczu perspektywy

nadprzyrodzonej» (NC 213 b); «Pismo
Swiete przestrzega, ze nawet prawy
siedmiokroc upadnie (Prz 24,16).
Ilekroc¢ czytam te stowa, zawsze moja
dusza wstrzgsa mitosc i bol. (...)
Powiedzialem wam o wstrzgsie
milos$ci. Patrzac ze szczeroscig na
swoje zycie widze, Ze jestem niczym,
nic nie mam, niczego nie moge; co
wiecej: jestem nicoscig! Ale On jest
wszystkim i rownoczesnie nalezy do
mnie, poniewaz ja naleze do niego,



poniewaz mnie nie odrzuca, gdyz
wydal Siebie samego za mnie.
(...)Przezywam takze wstrzas bdlu
(...). Prawdziwie boli mnie to moje
postepowanie, ale nie pozbawia
mnie pokoju. Padam przed Bogiem i
przedstawiam Mu swoja sytuacje.
Natychmiast uzyskuje pewnosc Jego
opieki i w glebi swego serca stysze,
jak On powtarza mi wyraznie: meus
es tu! (Iz 43,1)— moj jestes!
Wiedzialem — i wiem — jaki jestes,
ale naprzéd!» (NC 215, a-c);
«...wszystkie wspanialosci ziemi,
wszystkie spelnione pragnienia serca
s niczym, jezeli w tym sercu nie
plonie zywa milosc¢, Swiatto Swietej
nadziei, ktora jest zapowiedzia
mitosci nieskonczonej w naszej
prawdziwej Ojczyznie» (Przyjaciele
Boga, 278 b).

[7] Pan chcial, aby$my jako Jego
dzieci, ktore otrzymaly dar wiary,
przejawiali pierwotna,
optymistyczng wizje stworzenia,



umilowanie Swiata, ktore pulsuje w
chrzescijanstwie. — Dlatego nigdy
nie powinno zabrakngc¢ ci zapalu w
twojej pracy zawodowej ani w
wysitku, jaki wkladasz w budowanie
doczesnego miasta (Kuznia, n. 703).
Por., szczegolnie, z homilia
“Namietnie kochac swiat” (8-X-1967),
w ktorej swiety Josemaria thumaczy
wyrazenie «materializm
chrzescijanski».

[8] Na temat obrazu blednych
ognikow por. takze: Droga, n. 412;
KuZnia, n. 57.

[9] Por., na przykiad, Przyjaciele
Boga, nn. 21 a, 207 a, 223 b; To
Chrystus przechodzi, n. 19 b; Droga,
n. 6; Kuznia, nn. 900, 902.

[10] Por. Bruzda, nn. 134, 626.
[11] Por. Droga, n. 473.

[12] B. GRACIAN, Orédculo manual y
arte de prudencia, n. 251.



[13] «Przemysl jeszcze raz spokojnie
to Boze upomnienie, ktore napeinia
ci dusze niepokojem i ktore
rownoczesnie jest tak stodkie, jak
midd ze Swiezego plastra: redemi te,
et vocavi te, nomine tuo: meus es tu
(Is 43,1); odkupilem cie i zawolalem
cie po imieniu: nalezysz do mnie! Nie
kradnijmy Bogu tego, co nalezy do
Niego. Jest to Bog, ktory umilowat
nas do tego stopnia, Ze za nas umark;
ktory wybral nas przed wiekami,
przed stworzeniem Swiata, abySmy
byli Swieci w Jego obliczu i ktory
ustawicznie stwarza nam mozliwos¢
oczyszczenia sie 1 oddania

Jemu» (Przyjaciele Boga, n. 312 b).
Por. Kuznia, nn. 12, 123.

[14] Por. NC 216.

[15] «Na drodze osobistego
uswiecenia mozna mie¢ czasami
wrazenie, ze zamiast iS¢ naprzadd,
cofamy sie; zamiast stawac sie lepsi,
stajemy sie gorsi. Dopoki



prowadzimy walke wewnetrzna, ta
pesymistyczna mysl jest jedynie
falszywym zludzeniem, klamstwem,
ktore nalezy odrzuci¢. — Wytrwaj w
spokoju: jesli walczysz zawziecie,
postepujesz na swojej drodze i sie
uswiecasz» (Kuznia, n. 223); por.
tamze, n. 222; «Odnawiaj co rano
zdecydowane Serviam! — bede Ci
stuzyl, Panie! — postanowienie, by
nie ustepowac, nie popadac¢ w
lenistwo lub opieszalosé,
postanowienie podchodzenia do
pracy z wiekszg nadzieja i
optymizmem, w przekonaniu, ze jesli
w jakiej$ potyczce zostaniemy
pokonani, mozemy naprawic te
porazke aktem szczerej mitosci» (NC
217 d).

[16] «Powtarzam: Nie tra¢ nadziei,
gdyz Chrystus, ktory przebaczyl nam
na krzyzu, niesie nam nadal swe
przebaczenie w Sakramencie Pokuty
1 zawsze mamy Rzecznika wobec Ojca



— Jezusa Chrystusa sprawiedliwego
(1]Jn 2,1-2) (...).

Naprzod! Niech sie dzieje, co chce!
Trzymaj sie mocno reki Pana i
pamietaj, ze Bog nigdy nie przegrywa
bitew. Jezeli kiedykolwiek oddalisz
sie od Niego, powrdc¢ z pokora i
zacznij od poczatku; badz jak
powracajacy syn marnotrawny,
codziennie, nawet wielokrotnie w
ciggu dwudziestu czterech godzin
doby; uladz swoje skruszone serce w
spowiedzi, tym prawdziwym cudzie
Milos$ci Bozej. W tym cudownym
sakramencie Pan oczyszcza twoja
dusze i napawa cie radoscia i sila,
bys nie ostabl w walce 1
niestrudzenie powracal do Boga,
nawet gdyby wszystko zdawalo ci sie
ciemnoscig. Nadto broni cie Matka
Boza, ktora jest takze nasza Matka;
Jej macierzynska opieka utwierdzi
twe kroki» (EC 214 d-e).



[17]Por., na przyklad, SWIETY
TOMASZ Z AKWINU, S.Th. II-11, q. 17,
a.1-3.

[18] Mysle szczegdlnie o wplywie jaki
miatla refleksja E. BLOCHA, zebrana
przede wszystkim w jego dziele Das
Prinzip Hoffnung, Frankfurt am
Main 1954, 1955 y 1959. Por. P.
O'CALLAGHAN, Hope and Freedom
in Gabriel Marcel and Ernst Bloch:
"Irish Theological Quarterly" 55
(1989) 215-239.

[19] «...swoja prace kapiana i
duszpasterza pojmowalem zawsze
jako dgzenie do stawiania kazdego
czlowieka wobec wszystkich
wymagan jego zycia i Swiadczenie
mu pomocy w odKkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bog ...» (To
Chrystus przechodzi, n. 99 b).

[20] W krotkiej przedmowie do
“Drogi” napisat: «Czytaj te rady
powoli. Rozwazaj te mysli bez
pospiechu. Mowie ci o tych sprawach



na ucho, w poufalosci przyjaciela,
brata, ojca. Tych zwierzen stucha
sam Bog. Nie powiem ci nic nowego.
Porusze twoje wspomnienia, zeby
obudzic¢ jakas mysl, ktora cie dotknie;
a wowczas poprawisz swoje zZycie,
wkroczysz na droge modlitwy i
Mitosci. I w konicu staniesz sie
czlowiekiem z zasadami, zdolnym do
glebokiej oceny».

[21] JOSEMARIA ESCRIVA,
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67.

[22] «To ustawicznie glosilem od
roku 1928: naglaca potrzebe
chrystianizacji spoleczenstwa,
wnoszenia w ten nasz swiat, we
wszystkie dziedziny zycia,
nadprzyrodzonego sensu, tak
abySmy wszyscy angazowali sie w
wynoszenie naszych codziennych
obowiazkdow, zawodu czy funkcji do
porzadku laski. Wtedy kazdemu
ludzkiemu dzialaniu przyswiecac



bedzie nowa nadzieja, ktora
wykracza ponad czas i przemijalnosé¢
rzeczy tego Swiata» (NC 210 a).

[23] Por. SOBOR WATYKANSKIII,
Konst. dogm. Lumen gentium, nn.
39-42.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-
jezusie/ (11-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/

	Polegaj we wszystkim na Jezusie
	I. Nadzieja chrześcijańska, owoc Bożej łaski w człowieku
	1. Doświadczenie Bożej łaski i zawodność nadziei ludzkich
	2. Doświadczenie życia nadzieją jako źródło dla refleksji teologicznej
	II. Ukonkretnienie cnoty nadziei w zwyczajnej walce ascetycznej chrześcijanina
	1. Nadzieja chrześcijańska, rzeczywistość autentycznie ludzka
	2. Siła boskiej nadziei stoi w sprzeczności z pasywnością i nieodpowiedzialną ucieczką
	3. Chrześcijańska walka ascetyczna, przejaw cnoty nadzieji
	III. PODSUMOWANIE: TEOLOGICZNA ODPOWIEDNIOŚĆ REFLEKSJI ŚWIĘTEGO JOSEMARÍI NA TEMAT CNOTY NADZIEI
	1. Doświadczenie w pełni ludzkie
	2. Doświadczenie w pełni eklezjalne i powszechne


