
opusdei.org

Polegaj we
wszystkim na Jezusie

Cnota nadziei i ascetyka
chrześcijańska w pismach św.
Josemaríi. Artykuł Paula
O’Callaghana z Papieskiego
Uniwersytetu Świętego Krzyża,
opublikowany w nº 23 pisma
„Romana” (1996).

11-04-2018

Refleksja teologiczna na temat
chrześcijańskiej nadziei

Święty Josemaría Escrivá zawarł w
swoim pierwszym zbiorze punktów



do modlitwy osobistej,
„Rozważaniach Duchowych”
następującą myśl:«Polegaj we
wszystkim na Jezusie: ty nic nie
masz, nic nie znaczysz, nic nie
możesz. –On będzie działał, jeśli
całkowicie Mu zawierzysz» [1].
Chodzi o pewne stwierdzenie, które,
mocno opierając się na Piśmie
Świętym, nauczaniu Ojców Kościoła
oraz teologii, wyraża wspólne,
podstawowe i bezdyskusyjne
przekonanie wiary żywej i wcielonej
w życie, że Jezus Chrystus jest
jedynym Zbawicielem, jednocześnie
ogłaszając radykalną przygodność i
kruchość człowieka –szczególnie
mając na uwadze nieporządek
wprowadzony w niego poprzez
grzech- i porusza ku zaufaniu do
Boga i synowskiemu oddaniu się w
jego ręce.

A jednak, warto zadać sobie jedno
pytanie: należy rozumieć ten sposób
wyrażania się świętego Josemaríi



jedynie jako powtórzenie dobrze już
znanego w tradycji teologicznej i
duchowej Kościoła nauczania czy
też,stwierdzenieto, nabiera w łonie
tej tradycji nowego znaczenia i
szczególnej wartości? Gdzie leży, w
ostateczności, jego wartość
teologiczna i duchowa? Z jednej
strony chodzi o stwierdzenie
nieprzemijające i stałe,
ponadczasowe, zakorzenione w
samym sercu chrześcijańskiej
duchowości wszystkich czasów; z
drugiej jednakże, sytuuje się w
konkretnym momencie
historycznym: święty Josemaría, jak
tylu chrześcijan przed nim i po nim,
głosił tymi słowami z mocą osobiste
zaufanie Bogu, zrzucając na Pana
swoje pragnienie wsparcia i
pocieszenia (por. Ps 55,23) i
jednocześnie, starając się poruszyć
pozostałych chrześcijan do
uczynienia tego samego. Biorąc to
pod uwagę, nasuwa się pytanie czy
takie głoszenie radykalnej



niezłomnej nadziei wynosi się w
jakiś sposób ponad czas i
okoliczności w których było
wypowiedziane. Innymi słowy, czy
głoszenie takiej nadziei, która
wykracza –ze swoją treścią – ulotny
moment i konkretną okoliczność
historyczną, posiada prawdziwą,
konkretną wagę w innych
momentach, dla innych osób, w
innych epokach, dla innych sytuacji,
dla całego Kościoła, dla całej
ludzkości [2].

Następująca refleksja na temat
niektórych tekstów świętego
Josemarii na temat chrześcijańskiej
nadziei ma na celu nie tylko zbadać
teologiczną i duchową wartość cnoty
nadziei w jego życiu i nauczaniu, ale
także wyjaśnić dlaczego to życie i to
głoszenie mają wartość prawdziwie
teologiczną, nieprzemijającą i
eklezjalną, to znaczy, są refleksją
potencjalnie odpowiednią i mogącą



zainspirować każdego człowieka,
wszystkich ludzi.

I. Nadzieja chrześcijańska,
owoc Bożej łaski w człowieku

W pierwszej kolejności należy
zaznaczyć, że podstawowe
przekonanie, które święty Josemaría
wyraża w „Rozważaniach
duchowych” pozostało nietknięte, a
nawet umocniło się w ciągu jego
życia. Na początku swojej homilii
„Nadzieja chrześcijanina” [3],
wygłoszonej w 1968 roku, święty
Josemaría powraca do słów z roku
1934 i uzupełnia je dwoma ważnymi
myślami. Pierwsza ma charakter
autobiograficzny: autor stwierdza, że
te słowa zostały napisane «pod
wpływem wzrastającego z dnia na
dzień przekonania» (NC 205 a).
Następnie dodaje: «z biegiem czasu
to przekonanie stało się jeszcze
mocniejsze i głębsze» (ibid). Kolejna
myśl ma charakter apostolski i



eklezjalny: «W życiu wielu ludzi
widziałem, jak nadzieja pokładana w
Bogu rozpala wspaniały ogień
miłości, którego płomień każe
mocniej bić sercu i zachowuje je od
zniechęcenia i rezygnacji, nawet gdy
na drodze życia pojawi się cierpienie,
i to czasem bardzo dotkliwe» (ibid).

W związku z tym, stwierdzenie:
«Polegaj we wszystkim na Jezusie: ty
nic nie masz, nic nie znaczysz, nic
nie możesz. –On będzie działał, jeśli
całkowicie Mu zawierzysz» nie było
dla założyciela Opus Dei jedynie
punktem wyjścia, ale punktem do
którego zdążał: chodziło o
przekonanie umocnione zarówno
doświadczeniem własnego życia jak i
życia Kościoła: przekonanie bardziej
przeżywane niż wywnioskowane;
wynikające bardziej z doświadczenia
niż z rozważania mądrościowego;
przekonanie, które bez wątpienia
wypływało z osobistego życia łaską.
Założyciel Opus Dei nie mówi w tym



tekście o nadziei chrześcijańskiej
jako o rzeczywistości abstrakcyjnej;
mówi, tak jak odzwierciedla to tytuł
homilii z 1968 roku, o nadziei
chrześcijanina [4], którą żyje się
dzień po dniu. Oczywiście, można ją
nazwać „teologalną” dlatego że Bóg
wiecznie posiadany jest jego
„przedmiotem formalnym quod” i
Bóg wszechmogący i miłosierny jej
„przedmiotem formalnym quo”; ale
także ponieważ, w pewnym sensie,
sam Bóg działa bezpośrednio w
człowieku który ufa, podpowiadając
mu aby stawiać kolejne kroki,
motywując go wewnętrznie, dając
mu siłę aby przezwyciężyć
przeszkody, grzech, nicość, pustkę: to
samo „przekonanie” które
prowadziło go do głoszenia poprzez
całe swoje życie wartości
chrześcijańskiej nadziei było
owocem Bożej łaski działającej w
nim. Takie „przekonanie” jest więc
miejscem teologicznym, obszarem



odpowiednim dla chrześcijańskiej
refleksji [5].

Bogactwo i głęboki ludzki oddźwięk
stwierdzeń świętego Josemaríi na
temat działania Boga poprzez cnotę
nadziei są znaczące. Chodzi o
przekonanie, pewność, «łagodny dar
Boży», «pragnienie, które nas
podtrzymuje» (To Chrystus
przechodzi, 3 c); rzeczywistość
uczynioną z ognia, ciepła, miłości, z
uścisku «tej mocnej ręki, którą Bóg
stale do nas wyciąga» (NC 213 b),
pewności i zaufaniu jakim Bóg nas
obdarza (por. NC 214 a), to znaczy,
boskiej opieki, którą można odczuć
«w sposób wręcz namacalny» (NC
216 a), pewności, którą «daje mi
poczucie i świadomość synostwa
Bożego» (NC 208 c), pewności, że
«Bóg kieruje nami w w swej
opatrznościowej wszechmocy, dając
nam niezbędne środki» (NC 218 a),
nadprzyrodzonej radości,
autentycznej zapowiedzi «miłości



nieskończonej w naszej prawdziwej
Ojczyźnie» (Przyjaciele Boga, 278 b),
która oczekuje naszego przybycia i w
której można usłyszeć ostateczne
wezwanie: «Pójdź do domu twego
Ojca» [6].

To oczywiste, że punktem wyjścia
świętego Josemaríi kiedy mówi o
nadziei nie jest abstrakcyjne
rozważanie dokonane a priori,
będące owocem, np. rygorystycznej
egzegezy Pisma Świętego. Chodzi
raczej o życiowe doświadczenie
Bożej łaski w codziennych
okolicznościach: z perspektywy łaski,
w kontekście głębokiej i osobiście
przyjętej lektury Słowa Bożego,
znaczenie i niewyczerpalne
bogactwo tego słowa żywego i
ożywiającego, która prowadzi do
pełnego zaufania Bogu jest
wielokrotnie odkrywane na nowo,
pogłębiane i stale potwierdzane.



1. Doświadczenie Bożej łaski i
zawodność nadziei ludzkich

Chodzi w pierwszej kolejności o
świadomie przeżywane
doświadczenie Boga, o prawdziwe
działanie łaski, boskiej inicjatywy,
łagodnej i skutecznej, bez żadnego
cienia pelagianizmu. Chrześcijanin
powinien, przede wszystkim, zwrócić
swój wzrok na niebo, ponieważ
jedynie tam «czeka na nas
nieskończona Miłość» (NC 206 a):
«Szczery chrześcijanin, który żyje
konsekwentnie swoją wiarą, działa
zawsze w obecności Boga, ze
wzrokiem na Niego zwróconym;
pracuje na tym świecie, który
namiętnie kocha, angażuje się w
sprawy ziemskie, ale jego wzrok
skierowany jest ku Niebu.
Potwierdza to nam święty Paweł: 
Quae sursum sunt quaerite — 
Szukajcie tego, co w górze, gdzie
przebywa Chrystus zasiadając po
prawicy Boga. Dążcie do tego, co w



górze, nie do tego, co na ziemi.
Umarliście bowiem — dla tego co
doczesne, przez chrzest— i wasze
życie jest ukryte z Chrystusem w
Bogu» (NC 206 c). Przy wielu
okazjach, założyciel Opus Dei
tłumaczy, że przedmiotem i
powodem naszej nadziei jest sam
Bóg: «Pan często mówi o nagrodzie,
którą zdobył dla nas przez swoją
Śmierć i Zmartwychwstanie. Idę
przygotować wam miejsce. A gdy
odejdę i przygotuję wam miejsce,
przyjdę powtórnie i zabiorę was do
siebie, abyście i wy byli tam, gdzie Ja
jestem. Niebo jest celem naszej
ziemskiej drogi. Poprzedził nas na
niej i wyczekuje u celu Jezus
Chrystus wraz z Najświętszą Maryją
Panną i świętym Józefem — którego
tak bardzo czczę — z Aniołami i
Świętymi» (NC 220 b); «Otwórz duszę
Bogu, ponieważ tylko On może być
fundamentem twojej nadziei i twego
pragnienia czynienia dobra» (NC 211
a); «Pan, który jest wszechmocny i



miłosierny, użycza nam
odpowiednich środków do
osiągnięcia zwycięstwa» (NC 219 b);
«Nasza droga jest drogą Bożą — Jezus
jest drogą, prawdą i życiem. W Nim
mamy pewność, że ta droga
prowadzi do wiecznej szczęśliwości,
jeśli tylko od Niego nie odstąpimy»
(NC 220 c).

Święty Josemaría jasno podkreśla, że
alternatywa dla życia
chrześcijańskiego przepełnionego
nadzieją i łaską i prowadzącą do
Miłości, która nigdy nie traci swej
siły, a więc życie, które chce odciąć
się od Boga (por. NC 206 b), nie
byłoby życiem neutralnym albo
jedynie ludzkim, tylko „życiem
zwierzęcym”, nawet gdyby udałoby
się prowadzić życie «z mniejszym lub
większym dodatkiem cech
ludzkich» (ibid). I do głębi opisuje
tragiczną, beznadziejną sytuacją
osób, które próbują, z wielkim
wysiłkiem, prowadzić życie oparte



jedynie na ludzkich nadziejach, bez
Boga. Mówi na przykład: «Chociaż na
ziemi pełno jest ludzi lękliwych i
oddanych błahostkom, nie brak też
wielu ludzi prawych, oddanych
szlachetnym ideałom, którzy —
jakkolwiek bez motywu
nadprzyrodzonego, z filantropii —
wspaniałomyślnie i ofiarnie służą
innym, pomagając im w ich
cierpieniach lub trudnościach.
Zawsze czuję szacunek a nawet
podziw wobec tych ludzi, którzy
wytrwale pracują dla czystego
ideału. Niemniej uważam za swój
obowiązek przypominanie, że
wszystkie nasze doczesne inicjatywy,
jeżeli wypływają jedynie z nas
samych, naznaczone są piętnem
marności» (NC 208 a). «Niestety,
niektórzy ludzie, którym
przyświecają godne, lecz jednak
nazbyt płytkie cele, kierują się
ideałami przelotnymi i
przemijającymi. Zapominają przy
tym, że chrześcijanie winni zmierzać



ku szczytom najwyższym —
nieskończonym. Naszym dążeniem
jest Miłość samego Boga, pragniemy
się nią cieszyć w radości bez końca.
Wiemy, że to, co jest na ziemi,
przeminie dla wszystkich wraz z
końcem świata, a wcześniej już dla
każdego z nas z osobna wraz z naszą
śmiercią, gdyż bogactwa i zaszczyty
nie pójdą wraz z nami do grobu.
Dlatego też na skrzydłach nadziei,
która zachęca nasze serca do wzlotu
ku Bogu, nauczyliśmy się modlić: In
te, Domine, speravi, non confundar in
aeternum — Tobie, Panie, ufam, abyś
kierował mną swoją ręką teraz i
zawsze, i na wieki wieków» (NC 209
b).

Można zrozumieć, że święty
Josemaría stwierdza, że «nigdy nie
traktowałem zbyt poważnie
pseudoświętych dumnych z tego, iż
są niewierzącymi. Kocham ich
szczerze, jak wszystkich ludzi, moich
braci, podziwiam ich dobrą wolę,



która pod pewnym względem może
okazać się heroiczna, ale im
współczuję, ponieważ spotkało ich
ogromne nieszczęście braku światła i
ciepła Bożego oraz niewysłowionej
radości z Boskiej cnoty nadziei» (NC
206 b).

Dlatego, «może w życiu ludzkim nie
ma nic bardziej tragicznego od
rozczarowań spowodowanych przez
deprawację lub sfałszowanie nadziei,
kiedy pokłada się ją w czym innym
niż w Miłości, która nasyca nie
powodując przesytu» (NC 208 b).

2. Doświadczenie życia
nadzieją jako źródło dla
refleksji teologicznej

Lektura tych tekstów, pomimo ich
niewątpliwej siły i pewnego piękna
wyrazu, mogłaby stworzyć podwójną
wątpliwość: czytelnik rzeczywiście
mógłby myśleć, z jednej strony, że
autor opisuje doświadczenie bożej



łaski tak wyjątkowe i tak intensywne,
że w praktyce może dojść do jej
przeżywania jedynie niewielka
liczba szczęśliwców; z drugiej strony,
można myśleć, że za tymi tekstami
skrywa się pewna koncepcja życia
chrześcijańskiego zbyt oderwana od
rzeczywistości i niedostępna, według
której jedynym bohaterem życia
chrześcijańskiego jest sam Bóg, który
troszczy się by zaoszczędzić nam
pracy, energii, rozumnego i
wytrwałego wysiłku, stałej
solidarności, podczas gdy my po
prostu pozwalamy się prowadzić
łasce na sposób właściwy
kwietystom. Mogłoby się wydawać,
że dynamizm właściwy cnocie
nadziei opisanej przez świętego
Josemaríę odzwierciedla zarówno jej
wyjątkowość jak i podstawową
niemożność włączenia jej w ludzką
rzeczywistość, to znaczy w
codzienność, w ludzkie zadanie
tworzenia lepszego świata.



Aby móc ocenić teologiczną trafność
refleksji świętego Josemaríi na temat
nadziei należy, w związku z tym
podjąć analizę tej refleksji w
podwójnej perspektywie
„ekumenicznej” (powszechnej) i
antropologicznej. Wynik tej analizy
jasno pokazuje, że rozważania
świętego Josemarii odnoszą się do
konkretnej sytuacji historycznej
człowieka i służą każdemu
wiernemu powołanemu do
uświęcania się pośrodku świata –
zajmując się rzeczami ludzkimi i
ukierunkowując je ku Bogu -
niezależnie od sytuacji w której się
znajduje i środowiska w którym
rozwija się jego życie.

II. Ukonkretnienie cnoty
nadziei w zwyczajnej walce
ascetycznej chrześcijanina

Cecha “eklezjalna” i ludzka są
głęboko zakorzenione w refleksji
teologicznej świętego Josemaríi na



temat cnoty nadziei. Zostaje to
stwierdzone poprzez trzy
następujące kroki, które tworzą
główną część analityczną tego
artykułu.

1. Życie chrześcijańskie, siłą boskiej
cnoty nadziei, układa się jako
rzeczywistość całkowicie ludzka,
która może rozwinąć się we
wszystkich ludzkich sytuacjach,
niezależnie od ich ograniczeń i
przemijalności.

2. Siła boskiej nadziei nie usuwa
ludzkiego wysiłku; jest więc
niespójna z pasywnością i
nieodpowiedzialną ucieczką.

3. Drugą stroną konkretnej
żywotności cnoty nadziei jest
dogłębnie przeżywana
chrześcijańska walka ascetyczna.



1. Nadzieja chrześcijańska,
rzeczywistość autentycznie
ludzka

Mówiąc o stosunkach między
ziemskimi nadziejami i nadzieją
chrześcijańską, święty Josemaría
Escrivá osobiście zwraca się do
czytelnika w pełnym treści akapicie:
«Pewność, która daje mi poczucie i
świadomość synostwa Bożego,
napełnia mnie — a pragnę, aby
działo się to także z wami —
prawdziwą nadzieją, która jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje się do
naszej natury i jest również cnotą
bardzo ludzką. Napawa mnie
szczęściem pewność, że osiągniemy
Niebo, jeśli tylko będziemy wierni do
końca; raduję się na myśl o
szczęśliwości, która stanie się
naszym udziałem, quoniam bonus,
ponieważ mój Bóg jest dobry i
nieskończone jest Jego miłosierdzie.



To przekonanie pozwala mi
zrozumieć, że tylko to, co nosi ślady
Boga, zawiera w sobie niezniszczalne
znamię wieczności, a stąd i wartość
nieprzemijającą. Dlatego nadzieja nie
oddala mnie od spraw tej ziemi, lecz
przybliża mnie do tych spraw w
sposób nowy, chrześcijański, kiedy to
staram się we wszystkim odkryć
związek upadłej natury z Bogiem
Stwórcą i Bogiem Odkupicielem» (NC
208, c).

Tekst jest inspirujący. To jasne, że
chrześcijanin nie patrzy na swoje
ludzkie otoczenie –mozaikę
różnorodnych elementów, które
otaczają i tworzą jego zwykłą
egzystencję w świecie– w taki sam
sposób, jak ci, którzy według
lapidarnego zdania pawłowego, nie
mają nadziei (1 Tes 4, 13).
Chrześcijanin dzieli z tym, który nim
nie jest, swoją ludzką naturę, ale nie
swój humanizm, ponieważ zbliża się
do rzeczywistości ziemskich «w



sposób nowy, chrześcijański», to
znaczy, aby z twórczym wysiłkiem
«odkryć związek upadłej natury z
Bogiem Stwórcą i Bogiem
Odkupicielem». Działanie
chrześcijańskiej nadziei –nadziei
żywej, złączonej z miłością- pochodzi
bezpośrednio, mówi tekst, z
pewności, którą «daje mi poczucie i
świadomość synostwa Bożego».
Chrześcijanin, będąc synem Boga,
widzi i rozważa całą rzeczywistość
która go otacza w świetle stwórczego
działania Ojca, zbawczego działania
Syna, uświęcającego działania Ducha
Świętego, to znaczy, boskiego
działania, pełnego miłosierdzia,
wszechmocy, wierności.
Chrześcijanin, właśnie dlatego, że
wszystkiego oczekuje od Boga i
oczekuje tego jedynie od Niego, nie
przestaje pokładać nadziei w
rzeczach i „oczekiwać” od rzeczy,
które On stworzył; nie przestaje ufać
w człowieka nawet wtedy kiedy ten
ukazuje się w jego oczach jako mało



godny zaufania – jako
grzesznik–,ponieważ zdaje sobie
sprawę, że zbawcza ofiara Syna może
pokonać w każdym momencie
historii wszystkie cienie grzechu i
przemienić człowieka, uczynić go
mocnym, wiernym, uczynić go
ukochanym synem, pomimo tego, że
w pewnym momencie stał się synem
marnotrawnym.

W innych tekstach święty Josemaría
podkreśla ludzką siłę
chrześcijańskiej nadziei.
Chrześcijanin uczestniczy w
rzeczywistości historycznej i
kulturalnej, która go otacza z
takimentuzjazmem i zapałem które
wydają się płynąć bezpośrednio z
boskiej witalności przynależnej
cnocie nadziei. Założyciel Opus Dei
piszena przykład w taki sposób:

«Świat... — “To nasze miejsce!”... — A
mówisz to ze wzrokiem i myślami
skierowanymi ku niebu, z



przekonaniem rolnika, który stąpa
dumnie wśród własnych łanów: 
Regnare Christum volumus! —
Chcemy, aby On królował na swojej
ziemi!» (Bruzda, n. 292).«"To czas
nadziei i żyję tym skarbem. Nie są to
puste słowa, Ojcze — powiadasz do
mnie — to rzeczywistość”. A zatem...
cały świat, wszystkie wartości
ludzkie, które pociągają cię z
niezwykłą siłą — przyjaźń, sztukę,
naukę, filozofię, teologię, sport,
przyrodę, kulturę, dusze... —
wszystko to złóż w nadziei: w nadziei
Chrystusowej» (Bruzda, n. 293). «Nie
zapominajcie nigdy, że po śmierci
przyjmie was Wiekuista Miłość. A w
miłości Bożej odnajdziecie każdą
czystą miłość, którą przeżywaliście
na ziemi» (NC 221 b).

Optymizm, ta sprężyna, kluczowa
aby podjąć jakiekolwiek ludzkie
przedsięwzięcie, jest
zaprezentowana teologicznie przez
założyciela Opus Dei, jako jasne



ukazanie się chrześcijańskiej nadziei
poprzez ludzkie sprawy, w celu
odrzucenia przeszkód, które
przeciwstawiają się postępowi
ziemskiemu: «Wykorzystując z dobrą
wolą dane nam środki
[przyjmowanie sakramentu pokuty i
wypełnianie chrześcijańskich
obowiązków] i prosząc Pana, by
obdarzył nas coraz silniejszą
nadzieją, posiądziemy promieniującą
radość tych, którzy są świadomi
swego synostwa Bożego: Jeżeli Bóg z
nami, któż przeciwko nam? Bądźmy
optymistami! Mocą nadziei walczmy,
by niweczyć zło szerzone przez
siewców nienawiści. Odkryjmy świat
w nowej, radosnej perspektywie.
Piękny i czysty wyszedł on z rąk
Bożych, a jeśli zdolni będziemy do
szczerej skruchy, przywrócimy go w
pierwotnej piękności Bogu» (NC 219
c).

«Mocą nadziei», mówi święty
Josemaría Escrivá, chrześcijanin staje



wobec życia i świata, walczy, aby
zwyciężyć zło i odkrywa -odkrywa na
nowo- w stworzeniu głęboki i żywy
ślad radości i miłości Ojca wobec tego
co wyszło z jego rąk; i w tej bliskości
Bożej odnajduje wsparcie i
fundament dla swojego
chrześcijańskiego wysiłku. Teksty
świętego Josemaríi które prowadzą
w tym kierunku są bardzo liczne [7].

Nasuwa się jednocześnie pytanie jak
to możliwe, że ożywiające działanie
Boga, które wyraża się w
chrześcijańskiej nadziei i prowadzi
człowieka do jego osobistej i
wspólnotowej realizacji, wiąże się w
tak naturalny i spontaniczny sposób
z konkretną rzeczywistością ludzka i
daje jej tak wielką siłę. Odpowiedź
powinna naturalnie stwierdzić, że
przyczyną tej niesłychanej i trwałej
siły w ludzkim i chrześcijańskim
działaniu we wszystkich sferach tego
świata jest ta sama rzeczywistość,
która przekształciła nas w dzieci



Boże, wcielenie Przedwiecznego
Syna. Św. Josemaría pisze w związku
z tym tematem: «Tak bardzo Bóg
zbliżył się do nas, swych stworzeń, że
wszyscy żywimy w swoich sercach
głód wyższych rzeczy, pragnienie
wzniesienia się wysoko, czynienia
dobra. Starając się rozbudzić w tobie
na nowo te pragnienia, chcę byś
uświadomił sobie jasno zapewnienie
Boże: jeśli pozwolisz Bogu działać,
staniesz się — na każdym miejscu, na
którym się znajdziesz — narzędziem
użytecznym i nieoczekiwanie
skutecznym» (NC 214 a).

Ojcowska troska Boga staje się
odczuwalna i całkowicie ludzka dla
tego kto pilnie rozważa niezwykłą
symfonię tego co ludzkie i tego co
boskie jaką możemy podziwiać w
Jezusie Chrystusie, Synu Bożym który
stał się człowiekiem: ta symfonia jest
odtwarzana w życiu każdego
ochrzczonego, każdego syna Bożego,
które powinno być życiem w pełni



“chrystusowym”, to znaczy
wyrzeźbionym na wzór ziemskiego
życia -tak pełnego różnorodnych
szczegółów i tak pozornie
zwyczajnego- Jezusa Chrystusa.
«Przyłączajcie się często do grona
postaci Nowego Testamentu.
Rozsmakujcie się w tych
wzruszających scenach, w których
Nauczyciel dokonuje czynów boskich
i ludzkich lub przemawia mową
ludzką i boską opowiadając we
wspaniałych przypowieściach, o
przebaczeniu i nieprzebranej Miłości
Boga do Swych dzieci. Również i
dzisiaj w tej niezmiennej aktualności
Ewangelii odczuwamy przedsmak
Nieba: w sposób wręcz namacalny
możemy odczuć opiekę Bożą;
odczuwamy ją tym mocniej, im
wytrwalej idziemy naprzód, pomimo
naszych potknięć, rozpoczynając
wciąż na nowo, na tym bowiem
polega życie wewnętrzne, oparte na
nadziei pokładanej w Bogu» (NC 216
a).



2. Siła boskiej nadziei stoi w
sprzeczności z pasywnością i
nieodpowiedzialną ucieczką

Odnieśliśmy się wcześniej do krytyki
świętego Josemaríi wobec czysto
ludzkiej wizji nadziei. W homilii
“Nadzieja chrześcijanina”, założyciel
Opus Dei zwięźle opisuje jeszcze
jedną wizję nadziei, która także jest
nie do pogodzenia z nauką
chrześcijańską, ze względu na zbyt
lekkomyślną “ufność” w Bogu.
Nadzieja, według tego spojrzenia,
byłaby wymówką, aby
usprawiedliwić
nieodpowiedzialność, ukryty egoizm,
fantazjowanie, które pragnie uciec
od wymogów danej chwili, gnuśność,
wygodnictwo, powierzchowność,
ucieczkę od konkretnej
rzeczywistości ludzkiej i
chrześcijańskiej.

«Z monotonnym uporem powtarza
wielu jak refren banalne



powiedzenie, że nadzieja jest ostatnią
rzeczą, którą się traci, tak jakby
nadzieja uzasadniała życie
beztroskie, bez niepokojów sumienia;
lub jakby stanowiła podstawę do
odsuwania sine die — bez końca —
koniecznej poprawy, walki o
osiągnięcie wyższych celów, a przede
wszystkim celu najwyższego, jakim
jest zjednoczenie z Bogiem.

Powiedziałbym, że myli się tu
nadzieję z wygodnictwem. W gruncie
rzeczy nie pragnie się bowiem
osiągnąć żadnego prawdziwego
dobra, ani duchowego, ani
godziwego materialnego.
Największym pragnieniem
niektórych ludzi jest uniknięcie
wszystkiego, co mogłoby zakłócić
spokój — pozorny spokój — ich
miernej egzystencji. Człowiek o
duszy bojaźliwej, przygaszonej,
leniwej napełnia się subtelnym
egoizmem i godzi się z tym, że jego
życie mija sine spe nec metu, bez



aspiracji wymagających wysiłku, bez
utrapień walki. Ważne jest dla niego
tylko uniknięcie ryzyka
kompromitacji i łez. Jakże trudno jest
cokolwiek osiągnąć, jeśli z obawy
przed trudnościami na drodze do
osiągnięcia celu zatraca się samo
pragnienie tego celu!

Spotyka się też ludzi
powierzchownych, którzy — często
ukryci za parawanem kultury lub
nauki— czynią z nadziei łatwą
poezję. Niezdolni do szczerego
spojrzenia we własne wnętrze i do
opowiedzenia się po stronie dobra,
sprowadzają nadzieję do iluzji,
utopijnego marzenia, czczej pociechy
w obliczu udręk trudnego życia.
Nadzieja —fałszywa nadzieja!— staje
się dla tych ludzi pustym kaprysem,
który prowadzi donikąd» (NC 207).

W rzeczywistości, ta pasywna i
odcieleśniona wizja nadziei dąży do
tego, aby Bóg zajął się rozwiązaniem



wszystkich problemów i zmartwień,
które powodują ludzkie cierpienie, w
taki sposób, aby człowiek mógł
wygodnie zrzec się
odpowiedzialnego ludzkiego i
chrześcijańskiego wysiłku pośród
świata. Dlatego święty Josemaría
stwierdza: «Przestań budować w
swej fantazji zamki na lodzie. Otwórz
duszę Bogu, ponieważ tylko On może
być fundamentem twojej nadziei i
twego pragnienia czynienia
dobra» (NC 211 a)... «Ogólnikowo
sformułowane postanowienia zwykle
nie na wiele się zdają. Widzę w nich
iluzje, które chciałyby zagłuszyć w
duszy wołanie Boże, błędne ogniki,
które nie palą ani nie dają ciepła, a
znikają tak niespodziewanie, jak się
pojawiły (NC 211 b) [8]. «Militia est
vita hominis super terram, et sicut
dies mercenarii, dies eius. Życie
człowieka na ziemi jest walka, a jego
dni mijają pod znakiem pracy. Nikt
nie może wymknąć się spod tego
prawa; nawet wygodnisie, którzy nie



chcą przyjąć tego do wiadomości:
dezerterują z szeregów
Chrystusowych i wpadają w inne
zmagania, aby dogodzić swojej
pospolitości, swojej próżności, swym
niskim dążeniom — stają się
niewolnikami swoich kaprysów» (NC
217 b).

W słowach świętego Josemaríi jasno
widać, że działanie łaski poprzez
cnotę nadziei w żaden sposób nie
przeciwstawia się inteligentnemu,
solidarnemu, realistycznemu
wysiłkowi chrześcijanina,
odpowiedniemu do konkretnej
sytuacji historycznej. Paradoks i
największe bogactwo żywej refleksji
świętego Josemaríi na temat cnoty
nadziei znajduje się właśnie w
dokładnej zależności pomiędzy
boskim działaniem właściwym
cnocie nadziei i pełną wysiłku walką
chrześcijanina. Można powiedzieć,
że kiedy nie ma walki, nie ma
świętości, nie dlatego, że świętość jest



owocem walki ascetycznej, tylko
dlatego, że chrześcijańska walka
ascetyczna nie jest niczym innym niż
konkretnym i hojnym przyjęciem
bożej łaski.

3. Chrześcijańska walka
ascetyczna, przejaw cnoty
nadzieji

Istnieje wiele różnorodnych form
“kwietyzmu” które są zgodne w tym,
że uważają iż właściwym skutkiem
bożej łaski jest uproszczenie
działania ludzkiego, zaoszczędzenie
człowiekowi rozumnego i
wytrwałego użycia swoich sił,
wypełnienie luk i niedoborów
własnej słabości i niekompetencji.
Jedynie takie podejście, w tej
perspektywie, jest spójne z
darmowością bożej łaski i prowadzi
do pełnej ufności Bogu. Całe
“pozytywne” ludzkie działanie w
obliczu łaski która nas prowadzi i
inspiruje, byłoby, w najlepszym razie,



nieznaczące, jeśli nie należałoby go
uznać za przeszkodę dla łaski. Można
by dużo mówić o dysputach z
przeszłości wokół tej wizji, która
obecnie została już przezwyciężona.
To co jest jasne dla świętego
Josemaríi Escrivy to fakt, że boża
łaska nie oszczędza użycia ludzkiego
wysiłku, ale raczej na odwrót,
prowadzi do autentycznej walki
ascetycznej, “komplikacji życia”, tak
jak tyle razy przypominał >[9].
Innymi słowy, ludzka ufność Bogu i
jego łasce odbija się właśnie w
wytrwałej walce ascetycznej.

Przebogaty związek pomiędzy bożą
łaską i hojną ludzką odpowiedzią
(pokorną ale zdecydowaną i
rozumną) znajduje się w samym
centrum pism założyciela Opus Dei.
Biorąc pod uwagę przede wszystkim
homilię “Nadzieja chrześcijanina”,
można stwierdzić, że jego nauczanie
na ten temat kieruje się w dwóch
współzależnych kierunkach: (1)



działanie Boga poprzez łaskę, tak jak
już zostało to wyrażone, prowadzi
lub inspiruje człowieka do wytrwałej
walki, aby przezwyciężyć
przeszkody, które przeciwstawiają
się życiu chrześcijańskiemu; (2)
wolna, osobista i ufna odpowiedź
człowieka na tę łaskę objawia się
jako konkretna i stała walka
ascetyczna. Nie chodzi więc, co
oczywiste, o walkę rozumianą jako
coś uprzedniego wobec działania
łaski albo niezależnego od logiki cnót
teologalnych, ponieważ
chrześcijańska walka ascetyczna w
swej naturze jest całkowicie różna od
walki jedynie ludzkiej (możemy
pomyśleć np. o ascezie stoickiej),
ponieważ w niej chrześcijanin
świadomie ukazuje swoją ufną
nadzieję w Boga. Teksty świętego
Josemaríi, które teraz przytoczymy
trafnie ukazują ten aspekt.

«Nauczcie się dostrzegać Boga we
wszystkim, pamiętać o tym, że On



wciąż na nas czeka, ustawicznie nas
widzi i chce, byśmy wiernie za Nim
podążali, nie porzucając naszego
miejsca w świecie. Idźmy swoją
drogą z czujnością kochających, ze
szczerym pragnieniem walki, by nie
stracić Jego bliskości» (NC 218 b)...
«...Contra spem, in spem! — Żyj
pewną nadzieją wbrew wszelkiej
nadziei. Wesprzyj się o tę mocną
skałę, a ona cię ocali i podtrzyma. To
wspaniała cnota teologalna, ona
zachęci cię, by kroczyć naprzód bez
obawy, że posuniesz się za daleko, i
nie pozwoli ci się zatrzymać. — Nie
patrz tak na mnie! Tak,
pielęgnowanie nadziei oznacza
wzmacnianie woli» (Bruzda, n. 780).

Bóg troskliwie patrzy na człowieka,
czeka na niego, wymaga; a człowiek
idzie, czujny aby nie stracić jego
bliskości. “Pielęgnowanie nadziei”,
tej boskiej nadziei która daje siłę, aby
iść naprzód bez lęku i uniemożliwia



zastój, oznacza, patrząc od strony
człowieka, «wzmacnianie woli».

Istnieją trzy główne praktyczne
przejawy tej współzależności
pomiędzy cnotą nadziei i walką
chrześcijańską:

1. Bez zdecydowanej walki
ascetycznej, działanie Boga w
człowieku jest nieskuteczne. Pięć
fragmentów pochodzących z homilii
“Nadzieja chrześcijanina”, które
przytaczamy w dalszej kolejności,
wyrażają to przekonanie. Stwierdza
się w nich w ostateczności, że to Pan
“działa w nas i przez nas” wraz z
naszą osobową odpowiedzią,
wlewając w naszą duszę taką
pewność, wobec której obiektywne
trudności które zmuszają nas do
walki, nie są przeszkodą ale
warunkiem dla rozwoju życia
chrześcijańskiego, dlatego że dają
nam możliwość podążania z bliska za
Chrystusem; i przeciwnie, kiedy



brakuje konkretnej walki traci się
sens i świeżość nadziei.

«Na mocy Chrztu świętego jesteśmy
nosicielami słowa Chrystusa, które
uśmierza, rozpłomienia i napełnia
pokojem zranione sumienia. Ażeby
Pan działał w nas, musimy Mu
powiedzieć, iż jesteśmy gotowi do
walki każdego dnia, jakkolwiek
czujemy się słabi i bezużyteczni,
jakkolwiek odczuwamy olbrzymi
ciężar osobistej nędzy i osobistej
niemocy. Musimy Mu powtarzać, że
ufamy Mu, liczymy na Jego pomoc
nawet — jak Abraham — wbrew
wszelkiej nadziei (Rz 4, 18)» (NC 210
b).

«Tak bardzo Bóg zbliżył się do nas,
swych stworzeń, że wszyscy żywimy
w swoich sercach głód wyższych
rzeczy, pragnienie wzniesienia się
wysoko, czynienia dobra. Starając się
rozbudzić w tobie na nowo te
pragnienia, chcę byś uświadomił



sobie jasno zapewnienie Boże: jeśli
pozwolisz Bogu działać, staniesz się
— na każdym miejscu, na którym się
znajdziesz — narzędziem
użytecznym i nieoczekiwanie
skutecznym. Nie wolno ci z
tchórzostwa zawieść Bożego
zaufania, toteż nie lekceważ
zarozumiale i naiwnie trudności,
które napotkasz na swej
chrześcijańskiej drodze» (NC 214 a).

«Przeszkody nie mogą nas
zniechęcać, lecz mają stanowić
bodziec [10], byśmy wzrastali jako
chrześcijanie. W tej walce się
uświęcamy, a nasza praca apostolska
zyskuje większą skuteczność.
Rozważając te chwile, kiedy Jezus
Chrystus — w Ogrodzie Oliwnym, a
później, opuszczony i wyszydzony, na
Krzyżu — przyjmuje i miłuje wolę
Ojca, chociaż przytłacza Go ogrom
Męki, widzimy jasno, że aby być Jego
dobrymi uczniami, musimy przyjąć
Jego radę: Jeśli kto chce pójść za Mną,



niech się zaprze samego siebie, niech
weźmie krzyż swój i niech Mnie
naśladuje (Mt 16, 24). Dlatego lubię
modlić się do Jezusa o łaskę dla
siebie samego: Panie, niech żaden
dzień nie będzie bez krzyża! W ten
sposób, z pomocą łaski Bożej umocni
się nasz charakter i mimo całej
naszej nędzy będziemy mogli służyć
naszemu Bogu za oparcie.

Zrozum: gdyby przy wbijaniu w
ścianę gwóźdź wchodził bez oporu,
co mógłbyś na nim zawiesić? Jeżeli
przy pomocy Bożej nie będziemy
umacniali się wewnętrznie dzięki
ofierze, nie osiągniemy kondycji
narzędzia Bożego. Jeśli natomiast z
miłości do Boga zdecydujemy się
podchodzić do przeciwności z
radością, nie będzie nam ciężko
przyjąć trudy i niewygody,
nieprzyjemności i cierpienia z
okrzykiem apostołów Jakuba i Jana: 
Możemy! (Mc 10, 39)» (NC 216 c-d).



«Jeśli nie prowadzi się walki z sobą
samym, jeśli zdecydowanie nie
odrzuca się nieprzyjaciół
wdzierających się do twierdzy
naszego wnętrza — pychy, zawiści,
pożądliwości ciała i oczu, zadufania
w sobie, szalonego pragnienia
niczym nieskrępowanej wolności —
jeśli chcemy uniknąć wszelkiej
możliwej walki, to najszlachetniejsze
ideały giną niby kwiat polny. Wzeszło
bowiem palące słońce i wysuszyło
łąkę, kwiat jej opadł, a piękny jej
wygląd zginął (Jk 1, 10-11). Wówczas
w najdrobniejszej szczelince, niczym
pleniący się chwast, zagnieździ się
smutek i zniechęcenie» (NC 211 a)...
«Jeżeli nie prowadzisz walki, nie
mów mi, że starasz się coraz bardziej
utożsamiać z Chrystusem, poznawać
Go i kochać. Jeżeli poważnie
wkraczamy na królewską drogę
naśladowania Chrystusa,
postępowania jak dzieci Boże,
natychmiast widzimy, co nas czeka:
Święty Krzyż, w który winniśmy być



wpatrzeni jak w punkt centralny,
gdyż na nim opiera się nasza
nadzieja zjednoczenia z Panem» (NC
212 a).

2. Podczas walki ascetycznej wzrok
ufnie kieruje się ku Bogu.
Chrześcijanin podejmuje praktyczną
i wytrwałą walkę, która jest radosna,
pozytywna, rozmiłowana, która
przejawia się w konkretnym
ćwiczeniu się cnót ludzkich, w
wypełnianiu obowiązku, w miłości
wobec tych którzy nas otaczają. Ale
jednak nie traci z pola widzenia, że
walkę podejmuje się "dla Boga, z
myślą o Jego chwale, z oczyma
wzniesionymi ku Niemu i z tęsknotą
za wieczystą Ojczyzną" (NC 211c). To
przekonanie potwierdzają kolejne
fragmenty homilii “Nadzieja
chrześcijanina”:

«Dopiero wtedy uwierzę w szczerość
twoich intencji, jeśli zobaczę, że
zmierzasz do celu zdecydowanie.



Czyń dobro badając w każdej chwili
własną postawę w codziennej,
zwyczajnej pracy; kieruj się
sprawiedliwością właśnie tam, gdzie
się teraz znajdujesz, w swoim
normalnym otoczeniu, chociażbyś się
uginał pod ciężarem trudu;
uszczęśliwiaj tych, którzy cię
otaczają, służąc im z radością w
miejscu pracy, starając się ją
wykonać możliwie jak najdoskonalej,
z wyczuciem sytuacji, z uśmiechem, z
postawą chrześcijańską. A wszystko
to dla Boga, z myślą o Jego chwale, z
oczyma wzniesionymi ku Niemu i z
tęsknotą za wieczystą Ojczyzną, gdyż
jedynie ten cel zasługuje na
wysiłek» (NC 211 c).

«Skoro stan walki jest dla stworzenia
ludzkiego czymś naturalnym,
starajmy się z determinacją
wykonywać swoje obowiązki, modląc
się i pracując ochoczo, z czystymi
intencjami, z oczyma skierowanymi



na to, czego chce od nas Bóg» (NC 217
c).

«Ta walka dziecka Bożego nie może
być naznaczona smutkiem
wyrzeczeń, ponurą rezygnacją,
brakiem radości. Jest to walka
kochającego, który kiedy pracuje i
kiedy odpoczywa, kiedy cieszy się i
kiedy cierpi, trwa myślą przy
umiłowanej osobie i dla niej chętnie
znosi wszelkie trudności. A gdy
chodzi o nas, Bóg — powtarzam to
raz jeszcze — nigdy nie przegrywa
bitw, toteż trwając przy Nim
będziemy zawsze zwycięzcami» (EC
219 a).

W walce ascetycznej istnieje
synowska ufność oparta na
obietnicach samego Boga, nie ufność
abstrakcyjna i przejawiająca się od
czasu do czasu, tylko praktykowana
«wznosząc oczy ku Niemu» w
chwilach największego zmęczenia. I



ta ufność dodaje sił, dodaje
prawdziwie boskie męstwo.

«Prosiłem cię, abyś podczas swoich
zajęć starał się wytrwale wznosić
oczy ku Niebu, ponieważ nadzieja
nakłania nas do uczepienia się ze
wszystkich sił tej mocnej ręki, którą
Bóg stale do nas wyciąga, abyśmy nie
stracili sprzed oczu perspektywy
nadprzyrodzonej, szczególnie wtedy,
kiedy burzą się namiętności, chcąc
nas niejako uwięzić w ciasnocie
naszego egoizmu, albo kiedy
dziecięca próżność każe nam myśleć,
że jesteśmy pępkiem wszechświata.
Żyję w przekonaniu, że nigdy niczego
nie osiągnę bez spoglądania w górę,
bez Jezusa. I wiem, że siła
pozwalająca mi zwyciężyć siebie
samego i osiągnąć zwycięstwo rodzi
się z powtarzania tego okrzyku: 
Wszystko mogę w Tym, który mnie
umacnia (Fil 4, 13)» (NC 213 b).



«...Nie trzeba do tego wielkiej pokory,
by uznać, że jesteśmy nicością, całym
szeregiem zer; a przecież ta
świadomość zamienia się w
niezwyciężoną siłę, jeśli te wszystkie
nasze zera poprzedza Chrystus: jakże
niezmierna liczba wtedy powstaje! 
Pan światłem i zbawieniem moim:
kogóż mam się lękać?(Ps 26, 1)» (NC
218 a) [11].

W kolejnym fragmencie homilii,
święty Josemaría komentuje znane
stwierdzenie Baltazara Gracjana:
«Należy zadbać o środki ludzkie, tak
jak by nie było środków boskich i o
środki boskie, tak jak by nie było
ludzkich» [12]. W swoim komentarzu
założyciel Opus Dei podkreśla
konieczność pełnego użycia ludzkich
sił przeciwko słabości obecnej w
każdym człowieku, podejmując
«codzienne wspinanie się, to nasze
praktyczne działanie, w którym
odzwierciedla się i to co boskie, i to



co ludzkie, które ma jako cel Miłość
Boga» (NC 214b).

«Nie dziwmy się. Nosimy w sobie —
jako skutek upadłej natury —
zarzewie opozycji, sprzeciwu wobec
łaski Bożej: są to rany po grzechu
pierworodnym, rozjątrzone przez
nasze grzechy osobiste. Dlatego
winniśmy rozpoczynać to codzienne
wspinanie się, to nasze praktyczne
działanie, w którym odzwierciedla
się i to co boskie, i to co ludzkie, które
ma jako cel Miłość Boga. Uda się to
jednak tylko wtedy, gdy będziemy to
czynić pokornie, ze skruszonym
sercem, ufni w Bożą pomoc, a
jednocześnie pracując z takim
nakładem sił własnych, jak gdyby
wszystko tylko od nas zależało» (NC
214 b).

3. Walka ascetyczna, ze swoim
charakterystycznym “zaczynaniem i
zaczynaniem na nowo”, tak bliskim
cnocie nadziei, przekłada się na



pokorę, nawrócenie i pokutę. Jest
wiele tekstów założyciela Opus Dei,
które przedstawiają tą rzeczywistość.
Na przykład: «Pismo święte
przestrzega, że nawet prawy
siedmiokroć upadnie (Prz 24,16).
Ilekroć czytam te słowa, zawsze moją
duszą wstrząsa miłość i ból. Pan po
raz kolejny wychodzi nam naprzeciw
wskazując na swoje miłosierdzie,
swoją czułość, swoją łaskawość,
które są niewyczerpane. Bądźcie
pewni: Bóg nie chce naszej nędzy, ale
jej nie pomija i posługuje się naszymi
słabościami, byśmy stawali się
świętymi.

Powiedziałem wam o wstrząsie
miłości. Patrząc ze szczerością na
swoje życie widzę, że jestem niczym,
nic nie mam, niczego nie mogę; co
więcej: jestem nicością! Ale On jest
wszystkim i równocześnie należy do
mnie, ponieważ ja należę do niego,
ponieważ mnie nie odrzuca, gdyż



wydał Siebie samego za mnie. Czy
znacie większą miłość?

Przeżywam także wstrząs bólu, gdy
zastanawiam się nad swoim
postępowaniem i zasmuca mnie
bezmiar mojego niedbalstwa.
Wystarczy zastanowić się nad tymi
paroma godzinami, które upłynęły
od dzisiejszego ranka, by stwierdzić
u siebie tak wielki brak miłości i
wierności. Prawdziwie boli mnie to
moje postępowanie, ale nie pozbawia
mnie pokoju. Padam przed Bogiem i
przedstawiam Mu swoją sytuację.
Natychmiast uzyskuję pewność Jego
opieki i w głębi swego serca słyszę,
jak On powtarza mi wyraźnie: meus
es tu! — mój jesteś! Wiedziałem — i
wiem — jaki jesteś, ale naprzód!» (NC
215 a-c).

Rozważanie tego fragmentu z Księgi
Przysłów prowadzi Świętego
Josemaríę do przekazania swojego
osobistego doświadczenia: jako



stworzenie, ma jasną świadomość, że
jest niczym wobec Boga i
równocześnie, że Pan jest dobry i
wierny, że «należy do mnie i ja
należę do niego»; jako grzesznik, boli
go jego brak odpowiedzi na łaskę, ale
ten ból nie zabiera mu pokoju ani nie
prowadzi do rozpaczy, ponieważ,
pomimo wszystko, Bóg ukazuje się
zawsze wierny i mówi łagodnie
wprost do serca chrześcijanina: meus
es tu [13].

Życie wewnętrzne, w związku z tym,
rzadko ukaże swój przekrój jako
prostolinijny, łagodny i stały wzrost,
łatwo sprawdzalny i przeliczalny:
raczej będzie się rozwijać idąc
naprzód, pomimo naszych potknięć,
rozpoczynając wciąż na nowo [14], z
uporem, ponieważ właśnie te chwile
w których wydaje się że zwycięstwa
nie przychodzą i następuje cofnięcie
się w życiu duchowym stanowią
szczególną okazję, aby ćwiczyć się w
cnocie nadziei, dzięki której «w



sposób wręcz namacalny możemy
odczuć opiekę Bożą». Tę myśl
odnajdujemy w wielu fragmentach
pism Świętego Josemaríi: «Również i
dzisiaj (…) odczuwamy przedsmak
Nieba [w życiu Jezusa na ziemi]: w
sposób wręcz namacalny możemy
odczuć opiekę Bożą; odczuwamy ją
tym mocniej, im wytrwalej idziemy
naprzód, pomimo naszych potknięć,
rozpoczynając wciąż na nowo, na
tym bowiem polega życie
wewnętrzne, oparte na nadziei
pokładanej w Bogu» (NC 216 a).

«Muszę was przestrzec przed
zasadzką, którą zastawia szatan — a
szatan nie pozwala sobie na urlop —
aby pozbawić nas w spokoju. Może
się zdarzyć, że ogarną nas
wątpliwości, przyjdzie pokusa, by
sądzić, że nie posuwamy się naprzód,
że nawet się cofamy. Czasami nawet
przekonanie, że mimo wszystkich
starań nie tylko nie stajemy się lepsi,
ale wręcz gorsi. Mogę was zapewnić,



że taki pesymistyczny sąd jest zwykle
pomyłką, złudzeniem. Rzecz w tym,
że dusza staje się bardziej uważna,
sumienie bardziej wrażliwe, miłość
stawia większe wymagania. Im łaska
przyświeca intensywniej, tym
bardziej rzuca się w oczy to, co dotąd
kryło się w cieniu. Niemniej
winniśmy uważnie badać te
pojawiające się niepokoje, gdyż Pan
przez swoje światło domaga się
większej pokory i ofiarności.
Pamiętajcie, że Opatrzność kieruje
nami bez ustanku i nie skąpi nam
pomocy — w postaci większych lub
mniejszych cudów — byśmy jako
dzieci Boże czynili postępy» (NC 217
a) [15]. «W walkach duchowych
strategia polega nieraz na
przeczekaniu, na stosowaniu
odpowiedniego lekarstwa, z
cierpliwością, z uporem.
Wzbudzajcie częściej akty nadziei.
Pamiętajcie o tym, że w swoim życiu
wewnętrznym będziecie ponosić
klęski i będziecie doznawać potknięć



— oby Bóg sprawił, by nie były
znaczne! — gdyż nikt nie jest wolny
od tych kłopotów. Ale Pan, który jest
wszechmocny i miłosierny, użycza
nam odpowiednich środków do
osiągnięcia zwycięstwa. Wystarczy,
jak wspomniałem wcześniej,
wykorzystać je i być zdecydowanym
zaczynać ciągle od nowa» (NC 219 b) 
[16].

Kończąc nasze rozważania,
kluczowym aspektem
chrześcijańskiej walki opisanym w
nauczaniu jest nawrócenie, pokuta i
związane z tym częste przyjmowanie
sakramentu pojednania, źródło
radości i owoc daru nadzieji, daru
którego Pan nam udziela cały czas z
większą obfitością. «Przystępujcie co
tydzień — i zawsze, kiedy zajdzie
potrzeba, jednakże bez poddawania
się skrupułom — do świętego
sakramentu pokuty, sakramentu
Bożego przebaczenia. Przyobleczeni
w łaskę, przejdziemy przez góry (por.



Ps 103, 10) stromą ścieżką
wypełniania obowiązków
chrześcijanina. Wykorzystując z
dobrą wolą dane nam środki i
prosząc Pana, by obdarzył nas coraz
silniejszą nadzieją, posiądziemy
promieniującą radość tych, którzy są
świadomi swego synostwa Bożego
(...) Bądźmy optymistami! Mocą
nadziei walczmy, by niweczyć zło
szerzone przez siewców nienawiści.
Odkryjmy świat w nowej, radosnej
perspektywie. Piękny i czysty
wyszedł on z rąk Bożych, a jeśli
zdolni będziemy do szczerej skruchy,
przywrócimy go w pierwotnej
piękności Bogu» (NC 219 c).



III. PODSUMOWANIE:
TEOLOGICZNA
ODPOWIEDNIOŚĆ REFLEKSJI
ŚWIĘTEGO JOSEMARÍI NA
TEMAT CNOTY NADZIEI

Czy możemy więc mówić o
teologicznej odpowiedniości, co
najmniej hipotetycznej, w
odniesieniu do żywej i pięknej
refleksji, jaką rozwinął święty
Josemaría na temat nadziei w homilii
“Nadzieja chrześcijanina”? Po
wszystkim co dotąd zostało
powiedziane, odpowiedź powinna
być twierdząca, ponieważ jest jasne,
że refleksja Świętego Josemaríi rodzi
się z wiary, na podstawie
chrześcijańskiego doświadczenia
całkowicie wplecionego w
rzeczywistość ludzką: to znaczy
chodzi o refleksję eklezjalną, nie
wyjątkową. Ale zbadajmy teraz z
większą starannością te dwa aspekty:
ludzki i eklezjalny.



1. Doświadczenie w pełni
ludzkie

Teologia zawsze utrzymywała że
nadzieja jest cnotą jedynie wtedy
kiedy ma charakter teologalny, boski 
[17], to znaczy, jedynie kiedy ma jako
przedmiot Miłość «która napełnia nie
przepełniając», jedynie wtedy kiedy
odnajduje swoje motywacje i
podstawę we wszechmogącym i
wiernym miłosierdziu Boga. W myśli
człowieka dwudziestego wieku,
niestety, duży wpływ wywarł
przesąd, że chrześcijanie, kiedy
głoszą tę cnotę i kierują ją ku jej
najważniejszemu przedmiotowi (ku
Bogu, niebu, życiu wiecznemu),
pokazują niewyrażone pragnienie
ucieczki od rzeczywistości, uchylenia
się od wielorakich i zmiennych
ludzkich wyzwań które ukazuje
świat. Jako skutek, stało się
nieuniknione, że kiedy dokonał się
upadek filozofii nihilistycznych,
destrukcyjnych wobec nadziei,



współczesne wizje zsekularyzowanej
nadziei -bezpośrednio lub pośrednio
zainspirowanych myśleniem
marksistowskim [18]- odniosły
pewien sukces. Fakt, że nie był on
trwały usprawiedliwia wniosek, że
jakakolwiek refleksja na temat
nadziei, która nie byłaby wstanie
dotknąć najszlachetniejszych
aspiracji ludzkiego serca, która nie
poruszy skutecznie do wytrwałego
wysiłku w celu tworzenia lepszego
świata, bardziej sprawiedliwego,
bardziej odpowiedniego dla
człowieka, nie jest wiarygodna.
Jednocześnie, utopijne wyczerpanie,
które charakteryzuje ta końcówka
tysiąclecia uczy nas, że bez cichego
działania tej żywej wody, która
tryska aż ku życiu wiecznemu(Jn 4,
14), bez tej Bozej miłości rozlanej w
naszych sercach przez Ducha
Świętego który został nam dany (Rm
5, 5), nadzieja dąży do zaniku, albo
przekształca się w coś jedynie
duchowego i oderwanego od



cielesności. W sposób zwięzły, ale
egzystencjalny i trafny, święty
Josemaría Escrivá nauczał, że wręcz
przeciwnie, to boże działanie zwane
nadzieją, podtrzymując «wspaniałe
ognisko miłości, którego płomień
każe mocniej bić sercu» (NC 205 a),
ukazuje się w pełni w konkretnych
ludzkich sytuacjach każdego
momentu historycznego jako stałe
nastawienie do walki, aby
przezwyciężyć trudności, zarówno
wewnętrzne jak i zewnętrzne,
zarówno osobiste jak i zbiorowe. W
praktyce bez tej nadziei nie byłoby
możliwe wytrwanie w tym wysiłku.

2. Doświadczenie w pełni
eklezjalne i powszechne

Refleksja Świętego Josemaríi na
temat nadziei rozwija się w dwóch
momentach ściśle ze sobą
powiązanych: z jednej strony, jest to
refleksja, która w świetle słowa
Bożego pogłębia doświadczenie łaski,



hojnie przyjętej do własnego życia; z
drugiej, w rzeczywistości
nieoddzielonej od wcześniejszej,
refleksja świętego Josemaríi odbija
się w Kościele i w ludzkości [19], w
tym samym egzystencjalnym
doświadczeniu w życiu wielu
mężczyzn i kobiet, których poruszyło
jego przepowiadanie i przykład [20].
Pierwsza refleksja daje możliwość
zrozumienia i oceny drugiej; ale
jednocześnie, druga refleksja, to
znaczy ta zrodzona z doświadczenia
osób, które znajdują się w
najróżniejszych ludzkich sytuacjach
potwierdza i uwiarygadnia pierwszą,
to znaczy tą która rodzi się z
własnego doświadczenia łaski.

Święty Josemaríi zdaje sobie sprawę,
że nadzieja rozkwita, w jego
własnym życiu i w życiu mężczyzn i
kobiet wszystkich stanów –
mierzących się, w związku z tym, z
wszystkimi wyzwaniami jakie stawia
życie na ziemi–, kiedy



nieograniczenie hojne dary boże są
przyjmowane z hojnością i
wytrwałością. To ta radosna
rzeczywistość skłania go do
zwracania się z taką siłą i
wytrwałością do wszystkich ludzi:
«Polegaj we wszystkim na Jezusie: ty
nic nie masz, nic nie znaczysz, nic
nie możesz. –On będzie działał, jeśli
całkowicie Mu zawierzysz» [21]. To
właśnie doświadczenie, jednocześnie
osobiste i wspólnotowe i przeżywane
konsekwentnie, do głębi, prowadzi
go do rozgłaszania na cztery strony
świata jego wiary i nienaruszalnej
nadziei w Boga Jezusa Chrystusa.

Teologiczną cnotę nadziei należy
uznać za podstawową w całości
refleksji teologicznej i duchowej
świętego Josemaríi. Wystarczy
pomyśleć o jego nieustannym
przepowiadaniu, poprzez całe swoje
życie, na temat powszechnego
powołania do świętości [22]. Kiedy
się stwierdza, tak jak uczynił to



ostatni Sobór Powszechny [23], że
powołanie do świętości jest
rzeczywiście powszechne, to
stwierdza się w ostateczności, że
żadna ludzka lub stworzona
rzeczywistość nie może przeszkodzić
albo ściśle uwarunkować rozwoju
wszechmogącej dobroci Boga, której
zależy aby doprowadzić swoje dzieci
do pełni świętości w Chrystusie. W
związku z tym, chrześcijanin może i
powinien ufać, że Bóg udzieli mu
łaski, obfitości swoich darów, nie
pomimo jego własnych
wewnętrznych ograniczeń i
zewnętrznych przeszkód, ale w nich i
poprzez wszystkie zdarzenia i
okoliczności swojej konkretnej
egzystencji.

Paul O'Callaghan

Papieski Uniwersytet Świętego
Krzyża



[1] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, 
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67. Ten zbiór rozważań
później został poszerzony i w 1939
został opublikowany pod tytulem
“Droga”. Cytowany punkt 
Consideraciones espirituales
odpowiada n. 731 Drogi.

[2] Por., w związku z tymi
podstawowymi refleksjami
metodologicznymi, A. DEL
PORTILLO, Significado teológico-
espiritual de "Camino", w J. Morales
(ed.), "Escritos sobre Camino",
Madryt 1989, ss. 45-56.

[3] JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Nadzieja
chrześcijanina (8-VI-1968), w
"Przyjaciele Boga", Ząbki, 2012, nn.
205-221. Cytaty z tej homilii,
podstawowej jeśli chodzi o
rozważania świętego Josemaríi na
temat nadziei, oznacza się dalej
skrótem NC, ze wskazaniem numeru



i akapitu wzmiankowanego wydania
„Przyjaciół Boga”.

[4] «Kiedy mówisz o cnotach
teologalnych, o wierze, nadziei,
miłości, pomyśl, że są to raczej cnoty
do praktykowania niż do
teoretyzowania» (Kuźnia, n. 479).

[5] Teolog G. GRESHAKE stwierdza,
że święci «nie żyją pewną doktryną,
ale ich własne życie tworzy
doktrynę» (L'uomo e la salvezza di
Dio, en AA.VV., "Problemi e
prospettive di teologia dogmatica",
Brescia 1983, s. 310). Por. także
głębokie refleksje H. URSA VON
BALTHASARA, Teologia e santità:
"Verbum Caro", vol. 1, Brescia 1985,
ss. 200-229.

[6] Oto niektóre z najbardziej
charakterystycznych tekstów:
«...nadzieja pokładana w Bogu
rozpala wspaniałe ognisko miłości,
którego płomień każe mocniej bić
sercu i zachowuje je od zniechęcenia



i rezygnacji, nawet gdy na drodze
życia przyjdzie cierpienie i to czasem
bardzo bolesne» (NC 205 a); «Tu, w
obecności Boga, który patrzy na nas z
Tabernakulum — jakże nas umacnia
ta rzeczywista bliskość Jezusa! —
będziemy się dziś zastanawiać nad
owym słodkim darem nadziei, który
napełnia nasze serca radością, spe
gaudentes (Rm 12,12)— jesteśmy
radośni nadzieją, ponieważ, jeżeli
będziemy wierni, czeka na nas
nieskończona Miłość» (NC 206 a);
«Dar nadziei, który napełnia nasze
serca radością»...: nie chodzi więc o
jakąkolwiek radość, ale o «światło i
ciepło Boże oraz niewysłowioną
radość z Boskiej cnoty nadziei» (NC
206 b). Por. także Droga, n. 659:
«Powinieneś wyróżniać się nie
“fizjologiczną” radością zdrowego
zwierzęcia, lecz inną,
nadprzyrodzoną, która wypływa z
porzucenia wszystkiego i oddania się
w miłujące ramiona naszego Ojca,
Boga»; «Pewność, która daje mi



poczucie i świadomość synostwa
Bożego, napełnia mnie (...)
prawdziwą nadzieją, która jako cnota
nadprzyrodzona, wlana w
stworzenia, dostosowuje się do
naszej natury i jest również cnotą
bardzo ludzką» (NC 208 c); «Prosiłem
cię, abyś podczas swoich zajęć starał
się wytrwale wznosić oczy ku Niebu,
ponieważ nadzieja nakłania nas do
uczepienia się ze wszystkich sił tej
mocnej ręki, którą Bóg stale do nas
wyciąga, abyśmy nie stracili sprzed
oczu perspektywy
nadprzyrodzonej» (NC 213 b); «Pismo
święte przestrzega, że nawet prawy
siedmiokroć upadnie (Prz 24,16).
Ilekroć czytam te słowa, zawsze moją
duszą wstrząsa miłość i ból. (…)
Powiedziałem wam o wstrząsie
miłości. Patrząc ze szczerością na
swoje życie widzę, że jestem niczym,
nic nie mam, niczego nie mogę; co
więcej: jestem nicością! Ale On jest
wszystkim i równocześnie należy do
mnie, ponieważ ja należę do niego,



ponieważ mnie nie odrzuca, gdyż
wydał Siebie samego za mnie.
(...)Przeżywam także wstrząs bólu
(…). Prawdziwie boli mnie to moje
postępowanie, ale nie pozbawia
mnie pokoju. Padam przed Bogiem i
przedstawiam Mu swoją sytuację.
Natychmiast uzyskuję pewność Jego
opieki i w głębi swego serca słyszę,
jak On powtarza mi wyraźnie: meus
es tu! (Iz 43,1)— mój jesteś!
Wiedziałem — i wiem — jaki jesteś,
ale naprzód!» (NC 215, a-c);
«...wszystkie wspaniałości ziemi,
wszystkie spełnione pragnienia serca
są niczym, jeżeli w tym sercu nie
płonie żywa miłość, światło świętej
nadziei, która jest zapowiedzią
miłości nieskończonej w naszej
prawdziwej Ojczyźnie» (Przyjaciele
Boga, 278 b).

[7] Pan chciał, abyśmy jako Jego
dzieci, które otrzymały dar wiary,
przejawiali pierwotną,
optymistyczną wizję stworzenia,



umiłowanie świata, które pulsuje w
chrześcijaństwie. — Dlatego nigdy
nie powinno zabraknąć ci zapału w
twojej pracy zawodowej ani w
wysiłku, jaki wkładasz w budowanie
doczesnego miasta (Kuźnia, n. 703).
Por., szczególnie, z homilią
“Namiętnie kochać świat” (8-X-1967),
w której święty Josemaría tłumaczy
wyrażenie «materializm
chrześcijański».

[8] Na temat obrazu błędnych
ogników por. także: Droga, n. 412;
Kuźnia, n. 57.

[9] Por., na przykład, Przyjaciele
Boga, nn. 21 a, 207 a, 223 b; To
Chrystus przechodzi, n. 19 b; Droga,
n. 6; Kuźnia, nn. 900, 902.

[10] Por. Bruzda, nn. 134, 626.

[11] Por. Droga, n. 473.

[12] B. GRACIÁN, Oráculo manual y
arte de prudencia, n. 251.



[13] «Przemyśl jeszcze raz spokojnie
to Boże upomnienie, które napełnia
ci duszę niepokojem i które
równocześnie jest tak słodkie, jak
miód ze świeżego plastra: redemi te,
et vocavi te, nomine tuo: meus es tu
(Is 43,1); odkupiłem cię i zawołałem
cię po imieniu: należysz do mnie! Nie
kradnijmy Bogu tego, co należy do
Niego. Jest to Bóg, który umiłował
nas do tego stopnia, że za nas umarł;
który wybrał nas przed wiekami,
przed stworzeniem świata, abyśmy
byli święci w Jego obliczu i który
ustawicznie stwarza nam możliwość
oczyszczenia się i oddania
Jemu» (Przyjaciele Boga, n. 312 b).
Por. Kuźnia, nn. 12, 123.

[14] Por. NC 216.

[15] «Na drodze osobistego
uświęcenia można mieć czasami
wrażenie, że zamiast iść naprzód,
cofamy się; zamiast stawać się lepsi,
stajemy się gorsi. Dopóki



prowadzimy walkę wewnętrzną, ta
pesymistyczna myśl jest jedynie
fałszywym złudzeniem, kłamstwem,
które należy odrzucić. — Wytrwaj w
spokoju: jeśli walczysz zawzięcie,
postępujesz na swojej drodze i się
uświęcasz» (Kuźnia, n. 223); por.
tamże, n. 222; «Odnawiaj co rano
zdecydowane Serviam! — będę Ci
służył, Panie! — postanowienie, by
nie ustępować, nie popadać w
lenistwo lub opieszałość,
postanowienie podchodzenia do
pracy z większą nadzieją i
optymizmem, w przekonaniu, że jeśli
w jakiejś potyczce zostaniemy
pokonani, możemy naprawić tę
porażkę aktem szczerej miłości» (NC
217 d).

[16] «Powtarzam: Nie trać nadziei,
gdyż Chrystus, który przebaczył nam
na krzyżu, niesie nam nadal swe
przebaczenie w Sakramencie Pokuty
i zawsze mamy Rzecznika wobec Ojca



— Jezusa Chrystusa sprawiedliwego
(1 Jn 2, 1-2) (…).

Naprzód! Niech się dzieje, co chce!
Trzymaj się mocno ręki Pana i
pamiętaj, że Bóg nigdy nie przegrywa
bitew. Jeżeli kiedykolwiek oddalisz
się od Niego, powróć z pokorą i
zacznij od początku; bądź jak
powracający syn marnotrawny,
codziennie, nawet wielokrotnie w
ciągu dwudziestu czterech godzin
doby; uładź swoje skruszone serce w
spowiedzi, tym prawdziwym cudzie
Miłości Bożej. W tym cudownym
sakramencie Pan oczyszcza twoją
duszę i napawa cię radością i siłą,
byś nie osłabł w walce i
niestrudzenie powracał do Boga,
nawet gdyby wszystko zdawało ci się
ciemnością. Nadto broni cię Matka
Boża, która jest także naszą Matką;
Jej macierzyńska opieka utwierdzi
twe kroki» (EC 214 d-e).



[17]Por., na przykład, ŚWIĘTY
TOMASZ Z AKWINU, S.Th. II-II, q. 17,
a. 1-3.

[18] Myślę szczególnie o wpływie jaki
miała refleksja E. BLOCHA, zebrana
przede wszystkim w jego dziele Das
Prinzip Hoffnung, Frankfurt am
Main 1954, 1955 y 1959. Por. P.
O'CALLAGHAN, Hope and Freedom
in Gabriel Marcel and Ernst Bloch:
"Irish Theological Quarterly" 55
(1989) 215-239.

[19] «...swoją pracę kapłana i
duszpasterza pojmowałem zawsze
jako dążenie do stawiania każdego
człowieka wobec wszystkich
wymagań jego życia i świadczenie
mu pomocy w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bóg ...» (To
Chrystus przechodzi, n. 99 b).

[20] W krótkiej przedmowie do
“Drogi” napisał: «Czytaj te rady
powoli. Rozważaj te myśli bez
pośpiechu. Mówię ci o tych sprawach



na ucho, w poufałości przyjaciela,
brata, ojca. Tych zwierzeń słucha
sam Bóg. Nie powiem ci nic nowego.
Poruszę twoje wspomnienia, żeby
obudzić jakąś myśl, która cię dotknie;
a wówczas poprawisz swoje życie,
wkroczysz na drogę modlitwy i
Miłości. I w końcu staniesz się
człowiekiem z zasadami, zdolnym do
głębokiej oceny».

[21] JOSEMARÍA ESCRIVÁ,
Consideraciones espirituales, Cuenca
1934, p. 67.

[22] «To ustawicznie głosiłem od
roku 1928: naglącą potrzebę
chrystianizacji społeczeństwa,
wnoszenia w ten nasz świat, we
wszystkie dziedziny życia,
nadprzyrodzonego sensu, tak
abyśmy wszyscy angażowali się w
wynoszenie naszych codziennych
obowiązków, zawodu czy funkcji do
porządku łaski. Wtedy każdemu
ludzkiemu działaniu przyświecać



będzie nowa nadzieja, która
wykracza ponad czas i przemijalność
rzeczy tego świata» (NC 210 a).

[23] Por. SOBÓR WATYKAŃSKIII,
Konst. dogm. Lumen gentium, nn.
39-42.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-
jezusie/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/polegaj-we-wszystkim-na-jezusie/

	Polegaj we wszystkim na Jezusie
	I. Nadzieja chrześcijańska, owoc Bożej łaski w człowieku
	1. Doświadczenie Bożej łaski i zawodność nadziei ludzkich
	2. Doświadczenie życia nadzieją jako źródło dla refleksji teologicznej
	II. Ukonkretnienie cnoty nadziei w zwyczajnej walce ascetycznej chrześcijanina
	1. Nadzieja chrześcijańska, rzeczywistość autentycznie ludzka
	2. Siła boskiej nadziei stoi w sprzeczności z pasywnością i nieodpowiedzialną ucieczką
	3. Chrześcijańska walka ascetyczna, przejaw cnoty nadzieji
	III. PODSUMOWANIE: TEOLOGICZNA ODPOWIEDNIOŚĆ REFLEKSJI ŚWIĘTEGO JOSEMARÍI NA TEMAT CNOTY NADZIEI
	1. Doświadczenie w pełni ludzkie
	2. Doświadczenie w pełni eklezjalne i powszechne


