
opusdei.org

Pokora źródłem
radości

Pokora jest podstawowym
wyróżnikiem i jednym z
fundamentów autentycznego
życia chrześcijańskiego,
ponieważ jest „siedzibą
miłości”.

26-04-2018

Nikt nigdy Boga nie oglądał [1], mówi
Pismo Święte. Dopóki żyjemy na tym
świecie nie możemy bezpośrednio
poznać istoty Boga, ponieważ między
Bogiem a człowiekiem istnieje
nieskończona odległość i tylko On,



dostosowując się do kondycji
człowieka mógł uchylić rąbka
tajemnicy o sobie poprzez
objawienie. Bóg objawił się
człowiekowi w stworzeniu, w historii
Izraela, w słowach, które skierował
do nas przez proroków, a na koniec
w swoim własnym Synu, który jest
ostatecznym objawieniem –
objawieniem pełnym i
definitywnym: epifanią Boga: Kto
Mnie zobaczył, zobaczył także i Ojca
[2].

Bóg, który stał się człowiekiem! To
jest zadziwiające. Taki Bóg, który w
Chrystusie widzi i pozwala się
zobaczyć, który słyszy i daje się
słyszeć, który dotyka i daje się
dotknąć; który uniża się do kondycji
ludzkiej i posługuje się zmysłami,
aby pozwolić nam zrozumieć
powołanie do intymności Jego
miłości, do świętości. Zdumienie
wcieleniem się Słowa prowadzi nas
do pełnej uwielbienia kontemplacji



działań, gestów i słów Jezusa. Gdy
postępuje się w ten sposób, odkrywa
się, iż wszystko w życiu Chrystusa, od
jego narodzin aż po śmierć na
Krzyżu jest zanurzone w pokorze,
albowiem istniejąc w postaci Bożej,
nie skorzystał ze sposobności, aby na
równi być z Bogiem, lecz ogołocił
samego siebie, przyjąwszy postać
sługi, stawszy się podobnym do ludzi.
A w zewnętrznym przejawie, uznany
za człowieka, uniżył samego siebie,
będąc posłusznym aż do śmierci - i to
śmierci krzyżowej [3].

POKORA SIEDZIBĄ MIŁOŚCI

Przesłanie o miłości Bożej dotarło do
nas poprzez uniżenie się Syna.
Pokora jest podstawowym
wyróżnikiem i jednym z
fundamentów autentycznego życia
chrześcijańskiego, ponieważ jest
„siedzibą miłości". Święty Augustyn
powiada: «Jeśli spytacie mnie o to, co
jest najbardziej istotne w religii i w



nauczaniu Jezusa, odpowiem wam:
na pierwszym miejscu jest pokora,
na drugim – pokora, i na trzecim –
pokora»[4]. W pokorze Słowa
wcielonego, ukazuje się oprócz głębi
miłości Bożej ku nam również
prawdziwa droga, która prowadzi
nas do pełni tej miłości.

Życie chrześcijańskie polega na
utożsamieniu się z Chrystusem: tylko
w takiej mierze, w jakiej łączymy się
z Nim jesteśmy wprowadzeni w
komunię z żywym Bogiem, źródłem
wszelkiej miłości, i stajemy się zdolni
do pokochania innych ludzi z tą
samą miłością [5]. Być pokornym, jak
był Chrystus oznacza służyć
wszystkim, umierając dla starego
człowieka, dla skłonności, które
grzech pierworodny spowodował w
naszej naturze. Dlatego chrześcijanin
rozumie, że „upokorzenia znoszone
w imię miłości są smaczne i słodkie,
są Bożym Błogosławieństwem"[6].
Kto je przyjmuje w ten sposób,



otwiera się na całość bogactwa życia
nadprzyrodzonego i może za św.
Pawłem wołać: wyzułem się ze
wszystkiego i uznaję to za śmieci,
bylebym pozyskał Chrystusa [7].

PRZYCZYNY NIEPOKOJU

W przeciwieństwie do głębokiej
rozkoszy wewnętrznej, która
pochodzi od pokory, pycha jest
sprawcą wyłącznie niepewności i
niezadowolenia. Pycha prowadzi do
ukierunkowania rzeczy ku
własnemu ja, i do analizowania
wszystkiego, co się dzieje z
perspektywy wyłącznie
subiektywnej: czy jakaś rzecz się
podoba, czy też nie, czy jest ona
korzystna czy wymaga wysiłku … i
nie rozpatruje wcale, czy chodzi tu o
coś, co jest dobrem samo w sobie
albo dla innych. Ten egocentryzm
skłania do osądzania tego, co inni
czynią i myślą według własnych
kryteriów i prowadzi do domagania



się – mniej czy bardziej otwartego –
by wszyscy postępowali tak, jak się
samemu pragnie. W ten sposób
tłumaczy się, dlaczego człowiek
pyszny często się oburza, jak tylko
pomyśli, iż nie wystarczająco
dostrzega się go, czy też smuci się,
kiedy widzi własne błędy czy
zdolności innych.

Jeśli ktoś pozwoli ponieść się pysze,
to nawet gdy będzie poszukiwał
własnego samozadowolenia zawsze
doświadczy pewnego rozczarowania.
Czego potrzeba mu do szczęścia?
Niczego, ponieważ ma wszystko. A
jednak brak mu wszystkiego,
ponieważ stracił z oczu to co
najważniejsze: swoją zdolność do
oddania się drugiemu. Jego postawa
wykuła w nim sposób bycia, który
utrudnia mu znalezienie
prawdziwego szczęścia. Założyciel
Opus Dei skomentował to tak: „jeżeli
kiedyś będzie wam źle i zdacie sobie
sprawę, że dusza jest pełna



niepokoju, to dlatego, że jesteście
skupieni na sobie samych (…). Jeśli
ty, synu mój, skoncentrujesz się na
sobie samym, nie tylko obrałeś złą
drogę, lecz na dodatek utracisz
chrześcijańskie szczęście w tym
życiu" [8].

Pycha zawsze jest echem owego
pierwszego buntu, poprzez który
człowiek starał się oszukać Boga, a
czego konsekwencją była utrata
przyjaźni ze swoim Stwórcą i
harmonii z samym sobą. Człowiek
pyszny tak zawierza swoim
zdolnościom, iż zapomina o swej
naturze potrzebującej odkupienia.
Dlatego nie tylko choroba fizyczna,
lecz nawet nieuniknione
doświadczenie swoich ograniczeń,
wad i słabości rozbija go a nawet
może doprowadzić do rozpaczy. Jest
on tak przywiązany do swoich
gustów i opinii, że nie jest w stanie
pozytywnie ocenić odmiennego
punktu widzenia. Dlatego nie potrafi



rozwiązać swoich wewnętrznych
konfliktów i poddany jest
powtarzającym się rozbieżnościom
zdań. Ta trudność poddania się woli
innych prowadzi go do nie
akceptowania też woli Bożej: i łatwo
przekonuje się do tego, iż nie jest
możliwe, aby Bóg prosił go o coś,
czego on nie pragnie, i może się
zdarzyć, że nawet świadomość bycia
istotą podległą Bogu stanie się dla
niego przedmiotem gniewu.

PRZYCIĄGAJĄCA SIŁA POKORY

Dla osoby pokornej natomiast
spotkanie się z chwałą Bożą jest
powodem do radości, a nawet więcej,
jest jedynym motywem prawdziwej
radości. Jest pewne, iż stając przed
Nim, odkryje swoją ograniczoność i
małość. Jednak jego kondycja istoty
stworzonej zamiast być powodem
smutku i niezadowolenia, jest
źródłem jego wewnętrznej radości.
Pokora jest światłem, które pozwala



człowiekowi odkryć jego własną
godność, jako osoby zdolnej do
prowadzenia dialogu ze swoim
Stwórcą i do zaakceptowania z
całkowitą wolnością. swojej
zależności od Niego.

Dusza osoby pokornej doświadcza
większej wolności wewnętrznej,
kiedy odkrywa, iż Byt absolutny jest
Bogiem osobowym o nieskończonej
Wspaniałości, który nas stworzył,
który nas utrzymuje w bycie i
objawia nam swoje ludzkie oblicze w
Jezusie Chrystusie. Znajomość
boskiej wspaniałomyślności, Jego
łaskawość wobec stworzeń,
prowadzi tego, kto jest pokorny do
rozkoszowania się kontemplacją
piękna rzeczy stworzonych, w
których odkrywa odbicie miłości
Bożej, i to napełnia ją pragnieniem
do podzielenia się tym ciągłym
zachwytem z innymi.



Reakcje pyszałka i pokornego różnią
się bardzo również wobec Bożego
powołania. Pyszny ukrywa się w
postawie fałszywej skromności,
argumentując, iż ma niewiele zasług,
ponieważ nie chce powiedzieć nie
światu, który stworzył dla siebie;
osoba pokorna zaś nie zatrzymuje się
nad oceną tego, czy jest za małą, aby
osiągnąć świętość. Wystarcza jej
odebranie zaproszenia do wejścia w
komunię z Bogiem aby zaakceptować
je z radością mimo zakłopotania taką
propozycją.

Ci, którzy – jak to ma miejsce u ludzi
świętych – walczą o to, aby być
prawdziwie pokornymi, osiągają
osobowość, która pociąga innych. Ze
swoim zwykłym zachowaniem udaje
im się utworzyć wokół siebie oazę
pokoju i radości, ponieważ uznają
wartość innych osób. Szanują je
naprawdę i dlatego w rozmowie z
nimi, w życiu rodzinnym, czy też w
obcowaniu ze swoimi kolegami i



przyjaciółmi potrafią zrozumieć i
wybaczyć. Porusza nimi pragnienie
obcowania z wszystkimi. Są zdolni
do uznania tego, co są winni tym,
którzy ich otaczają bez domagania
się i odwoływania się do swoich
praw. U ich boku w ostateczności
wyczuwa się miłość do Boga, która
ich porusza – ktoś natrafia na
zaufanie, nie czuje się osądzanym,
lecz kochanym.

ROZPOCZYNAĆ NA NOWO NAUKĘ
BYCIA POKORNYM

Bardzo często przyczyna
przygnębienia i pesymizmu, które
nas dopadają, nie leży na tyle w
małości ludzkiej czy też w wysiłku,
który powinniśmy wkładać w
określone zadanie, lecz raczej w
nadmiernym postrzeganiu rzeczy z
perspektywy skoncentrowanej na
własnym „ja". „Dlaczego my, ludzie,
bywamy smutni?", pytał św.
Josemaría. I odpowiadał: „Dlatego, że



życie na ziemi nie toczy się tak, jak
byśmy tego oczekiwali, że
napotykamy przeszkody, które
uniemożliwiają lub utrudniają
osiągnięcie naszych zamierzeń" [9].

Można doświadczyć pewnego
wrażenia smutku wobec własnych
trudności czy innych ludzi; wobec
niektórych wad, które odczuwa się
bardziej dotkliwie niż dawniej, lub
które uważaliśmy za minione; wobec
niemożliwości osiągnięcia celów
zawodowych czy apostolskich, o
które z zapałem staraliśmy się przez
dłuższy czas. Doświadczyć można
również buntu z powodu niechęci
akceptacji niektórych wydarzeń czy
okoliczności, które były dla nas
przykre i bolesne.

Zawsze, ale szczególnie w tych
chwilach, konieczne jest, jak nam to
polecał Don Álvaro w jednym ze
swoich listów, aby odnowić nasze
postanowienie do odnowienia



pragnienia nauczenia się bycia
pokornymi [10]: prosząc Pana o
pokorę, jego pokorę i uciekając się do
Matki Najświętszej, aby nauczyła nas
i dodała nam sił. Takie jest znaczenie
słów Pana: Przyjdźcie do Mnie
wszyscy, którzy utrudzeni i obciążeni
jesteście, a Ja was pokrzepię. Weźcie
moje jarzmo na siebie i uczcie się ode
Mnie, bo jestem cichy i pokorny
sercem, a znajdziecie ukojenie dla
dusz waszych. Albowiem jarzmo
moje jest słodkie, a moje brzemię
lekkie [11].

Dlatego zakochana dusza każdego
dnia uczy się bycia pokorną na
modlitwie: „Modlitwa jest pokorą
człowieka, który uznaje swoją
głęboką nędzę i wielkość Boga, do
którego zwraca się z uwielbieniem,
tak iż wszystkiego oczekuje od Niego,
a niczego od siebie" [12]. Pokój
odzyskuje się jedynie wtedy, kiedy
zamiast zastanawiania się i myślenia
w naszym wnętrzu na temat tego, co



się dzieje, postaramy się odstawić te
zmartwienia i powrócić do
Chrystusa.

„Duszo, spokojnie" [13]. Te słowa,
które tak podobały się Założycielowi,
streszczają pewien cały program
życia, dzięki któremu dusza, licząc
na łaskę Bożą, z zapałem i z
roztropnością stanie wobec każdej
trudności. Kiedy żyje się w taki
sposób, wtedy wypełnia się to, czego
uczył św. Josemaría: „Wszystkie te
przeciwności, które tyle razy
sprawiły nam ból nie były powodem,
abyśmy kiedykolwiek utracili radość
i pokój, ponieważ doświadczaliśmy
tego, jak Pan wydobywa słodycz –
pyszny miód – ze skalnych szczelin
trudności: de petra, melle saturavit
eos (Ps 81, 17)" [14].

Nasza Matka Najświętsza, Maryja,
unaocznia nam potrzebę bycia
pokornymi, aby żyć w bliskości z
Bogiem. Ona jest wzorem radości



właśnie dlatego, iż jest nim również
w pokorze: Wielbi dusza moja Pana, i
raduje się duch mój w Bogu, moim
Zbawcy. Bo wejrzał na uniżenie
Służebnicy swojej [15].

--------------------------------------

1. 1 J 4, 12.

2. J 14, 9.

3. Flp 2, 6-8.

4. Św. Augustyn, Epist. 118, 22.

5. Por. Rz 5, 5.

6. Św. Josemaría, Notatki z medytacji,
25-XII-1973.

7. Flp 3, 8-9.

8. Św. Josemaría, Notatki z medytacji,
25-XII-1972.

9. Św. Josemaría, Przyjaciele Boga, nr
108.



10. Bp Álvaro del Portillo, List 1-
V-1990.

11. Mt 11, 28-30.

12. Św. Josemaría, Bruzda, nr 259.

13. Św. Josemaría, Notatki z
medytacji, 9-XI-1972.

14. Św. Josemaría, List 29-IX-1957, n.
4.

15. Łk 1, 46-48.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pokora-zrodem-radosci/
(29-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pokora-zrodem-radosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pokora-zrodem-radosci/

	Pokora źródłem radości

