opusdei.org

Pokoj jako droga
nadziei

Oredzie Ojca Swietego
Franciszka na 53. Swiatowy
dzien pokoju 1 stycznia 2020
roku.

02-01-2020

1. Pokoj, droga nadziei w obliczu
przeciwnosci i prob

Pokoj jest dobrem cennym,
przedmiotem naszej nadziei, do
ktorego dazy cala ludzkosc. Nadzieja
na pokoj to postawa ludzka, ktora
zawiera napiecie egzystencjalne, ze



wzgledu na ktére nawet niekiedy
uciazliwa terazniejszos¢ ,,mozna
przezywac 1 akceptowad, jesli ma
jakis cel i jesli tego celu mozemy by¢
pewni, jesli jest to cel tak wielki, ze
usprawiedliwia trud drogi”[1]. Dzieki
temu nadzieja jest cnota, ktora kaze
nam wyruszy¢ w droge, daje nam
skrzydtla, by iS¢ naprzod, nawet gdy
przeszkody wydaja sie nie do
pokonania.

Nasza ludzka wspdlnota nosi w
pamieci i ciele znaki wojen 1
konfliktow, ktore nastepowaly po
sobie z coraz wiekszymi
mozliwos$ciami zniszczenia, a ktére
nie przestaja dotykac szczegolnie
najubozszych i najstabszych. Nawet
calym narodom trudno wyzwoli€ sie
z okowow wyzysku i korupcji,
podsycajacych nienawis¢ i przemoc.
Do dzi$, wielu mezczyznom i
kobietom, dzieciom i osobom
starszym odmawia sie godnosci,
nietykalnosci fizycznej, wolnosci, w



tym wolnosci religijnej, solidarnosci
wspolnotowej, nadziei na przysztosc.
Wiele niewinnych ofiar znosi udreke
upokorzenia i wykluczenia, zaloby i
niesprawiedliwosci, a nawet urazow
wynikajacych z systematycznych
zacieklych przesladowan przeciw
swemu ludowi i swoim bliskim.

Straszliwe doswiadczenia konfliktow
wewnetrznych i miedzynarodowych,
czesto poglebiane przemoca bez
jakiejkolwiek litosci, odcisnely pietno
na ciele i duszy ludzkos$ci. Kazda
wojna okazuje sie bowiem
bratobojstwem, ktore niszczy sam
projekt braterstwa, wpisany w
powolanie rodziny ludzkiej.

Wiemy, ze wojna czesto zaczyna sie
od nietolerancji wobec odmiennosci
drugiego, co wywotuje che¢
posiadania i wole panowania. Rodzi
sie w sercu cztowieka z egoizmu i
pychy, z nienawisci prowadzacej do
zniszczenia, aby zamknac drugiego



w obrazie negatywnym, zeby go
wykluczy¢ i usunac. Wojna jest
podsycana przez wypaczanie relacji,
ambicje hegemoniczne, naduzycia
wladzy, lek przed drugim i réznice
postrzeganag jako przeszkode; i
jednoczesnie to wszystko podsyca.

Paradoksalne jest, jak zauwazylem
podczas ostatniej podrozy do Japonii,
ze ,nasz Swiat zZyje przewrotng
dychotomig checi obrony i
zapewnienia stabilnosci i pokoju,
opartych na falszywym
bezpieczenstwie wspieranym
mentalnoscig strachu i nieufnosci, co
doprowadza do zatrucia relacji
miedzy narodami i uniemozliwienia
jakiegokolwiek dialogu. Nie da sie
pogodzic¢ pokoju miedzy narodami i
stabilnosci z jakimkolwiek
usilowaniem budowania na strachu
przed wzajemnym zniszczeniem lub
na grozbie catkowitej zaglady. Jest to
mozliwe jedynie wychodzac z
globalnej etyki solidarnosci i



wspolpracy w stuzbie przysziosci
ksztaltowanej przez wspoizaleznosc i
wspotodpowiedzialnosé catej rodziny
ludzkiej dzi$ i jutro”[2].

Kazda sytuacja zagrozenia wywotuje
nieufnosc i skupienie sie na swoim
statusie. Nieufnos¢ i strach
zwiekszaja kruchos¢ relacji i
zagrozenie przemocga, w blednym
kole, ktore nigdy nie moze prowadzic¢
do relacji pokojowych. W zwigzku z
tym, nawet odstraszanie nuklearne
moze stworzyc jedynie ztudne
bezpieczenstwo.

Dlatego nie mozemy oczekiwac
utrzymania stabilnosci na Swiecie
poprzez strach przed
unicestwieniem, w bardzo
niestabilnej r6wnowadze,
zawieszonej na skraju otchiani
nuklearnej i zamknietej w murach
obojetnosci, gdzie podejmowane sg
decyzje spoleczno-gospodarcze
otwierajace droge do dramatow



odrzucenia czlowieka i stworzenia,
zamiast strzec siebie nawzajem[3].
Jak zatem zbudowac droge pokoju i
wzajemnego uznania? Jak przetamac
chorobliwg logike pogrozek i
strachu? Jak pokonac¢ dominujaca
obecnie dynamike nieufnosci?

Musimy dazyc¢ do prawdziwego
braterstwa opartego na wspolnym
pochodzeniu od Boga, braterstwa
realizowanego w dialogu i
wzajemnym zaufaniu. Pragnienie
pokoju jest gteboko zakorzenione w
sercu czlowieka i nie wolno nam
rezygnowac, godzac sie na cos, co
byloby od niego mniejsze.

2.Pokoj, droga stuchania oparta na
pamieci, solidarnosci i braterstwie

Hibakusha, osoby, ktore przezyly
bombardowania atomowe w
Hiroszimie i Nagasaki, naleza do
tych, ktorzy dzi$ podtrzymuja
plomien zbiorowej Swiadomosci,
Swiadczac nastepnym pokoleniom o



potwornosci tego, co wydarzylo sie w
sierpniu 1945 r. oraz o
niewypowiedzianych cierpieniach,
jakie po tym nastgpily az po dzien
dzisiejszy. Ich swiadectwo rozbudza i
zachowuje w ten sposéb pamiec o
ofiarach, aby ludzkie sumienie
stawalo sie coraz silniejsze w obliczu
wszelkiej woli dominacji i
zniszczenia: ,nie mozemy pozwolic,
by obecne i nowe pokolenia utracity
pamiec o tym, co sie wydarzytlo, te
pamiec, ktora jest gwarantem i
bodzcem do budowania bardziej
sprawiedliwej i braterskiej
przysztosci”[4].

Podobnie jak oni, wiele 0sob na
calym Swiecie oferuje przyszitym
pokoleniom nieodzowna postuge
pamieci, ktdrej nalezy strzec nie
tylko po to, aby nie popekiac¢ na
nowo tych samych bleddéw, albo by
nie proponowano na nowo ztudnych
wzorcOow przesziosci, ale takze
dlatego, aby jako owoc



doswiadczenia stanowila ona korzen
1 podpowiadala droge dla obecnych i
przysztych decyzji pokojowych.

Co wiecej, pamiec jest perspektywa
nadziei: czesto w mrokach wojen i
konfliktow, pamie¢ o nawet
niewielkim otrzymanym gescie
solidarnos$ci moze zainspirowac
decyzje odwazne, a nawet heroiczne,
moze uruchomic nowe energie i
rozpali¢ nowa nadzieje w
poszczegolnych osobach i
wspdlnotach.

Otwarcie 1 wytyczanie drogi pokoju
jest wyzwaniem o tyle bardziej
zlozonym, o ile wchodzace w gre
interesy w stosunkach miedzy
osobami, wspdlnotami i narodami sa
wielorakie i sprzeczne. Przede
wszystkim nalezy odwolywac sie do
sumienia moralnego oraz do woli
osobistej i polityczne;j. Pokoj
czerpiemy bowiem z glebi ludzkiego
serca, a wola polityczna zawsze musi



by¢ umacniana, aby rozpoczac¢ nowe
procesy, ktore jednajg i jednocza
osoby i wspolnoty.

Swiat nie potrzebuje pustych stow,
ale przekonanych swiadkow,
budowniczych pokoju otwartych na
dialog, bez wykluczenia i
manipulacji. Nie mozna bowiem
naprawde 0siggnac pokoju, jesli nie
bedzie pelnego przekonania dialogu
mezczyzn i kobiet, ktorzy szukaja
prawdy pomijajac ideologie i r6zne
opinie. Pokoj ,,nalezy budowac
bezustannie”[5], jest droga, ktora
przebywamy razem, zawsze szukajac
dobra wspdlnego i zobowiazujac sie
do dotrzymywania danego stowa i
poszanowania prawa. We
wzajemnym stuchaniu moga tez
wzrasta¢ poznanie i szacunek dla
drugiego, az po rozpoznanie w
nieprzyjacielu twarzy brata.

Proces pokojowy jest zatem
zaangazowaniem, ktére trwa w



czasie. Jest to cierpliwe dzieto
poszukiwania prawdy i
sprawiedliwo$ci, szanujgce pamiec
ofiar i otwierajace krok po kroku
wspolng nadzieje, silniejszg niz
zemsta. W panstwie prawa
demokracja moze by¢ znaczacym
paradygmatem tego procesu, jezeli
opiera sie na sprawiedliwosci i
dazeniu do ochrony praw kazdego,
zwlaszcza stabych lub
zmarginalizowanych, w
nieustannym poszukiwaniu
prawdy[6]. Chodzi o konstrukcje
spoleczna i dzielo w toku, w ktore
kazdy odpowiedzialnie wnosi swoj
wklad na wszystkich poziomach
spotecznosci lokalnej, krajowej i
ogolnoswiatowe;j.

Jak podkreslal sw. Pawel VI,
»spodwadjna tendencja, do rownosci i
do udzialu w zarzadzaniu zmierza
do wytworzenia pewnego typu
spoleczenstwa demokratycznego [...].
Stad wynika doniostos¢



wychowywania do zycia
spotecznego, wychowania, w ktorym
obok pouczenia o prawach
naleznych kazdemu znajdzie sie
przypomnienie o wzajemnych
obowiazkach, ktore sa koniecznym
odpowiednikiem praw. Swiadomo$¢
zas obowigzkow i wykonywanie ich
zaleza najbardziej od panowania nad
soba, a takze od podjecia
odpowiedzialno$ci i uznania granic
wolnosci jednostki czy grupy”[7].

Przeciwnie, rozdzwiek miedzy
cztonkami spoleczenstwa, wzrost
nierownosci spotecznych i odmowa
uzycia narzedzi shuzacych
integralnemu rozwojowi cztowieka
zagrazajg dazeniu do dobra
wspdllnego. Natomiast cierpliwa
praca, oparta na sile stowa i prawdy,
moze rozbudzi¢ w osobach zdolnos¢
do wspolczucia i tworczej
solidarno$ci.



W naszym chrzescijanskim
doswiadczeniu nieustannie
upamietniamy Chrystusa, ktory
oddal swoje zycie dla naszego
pojednania (por. Rz 5, 6-11). Kosciot
W pelni uczestniczy w dazeniu do
sprawiedliwego tadu, nieustannie
stuzac dobru wspodlnemu i
pielegnujac nadzieje pokoju, poprzez
przekaz wartos$ci chrzescijanskich,
nauczanie moralne oraz dziela
spoleczne i wychowawcze.

3.Pokoj, droga pojednania w
braterskiej komunii

Biblia, zwlaszcza poprzez stowo
prorokéw, nawoluje sumienia i ludy
do przymierza Boga z ludzkoScia.
Chodzi o porzucenie checi
panowania nad innymi i nauczenie
sie patrzenia na siebie nawzajem
jako na osoby, jako na dzieci Boze,
jako na braci. Drugi nigdy nie
powinien by¢ spychany do tego, co
mogt powiedziec¢ lub uczynic, ale



powinien by¢ widziany przez
pryzmat obietnicy, ktéra w sobie
niesie. Tylko wybierajac droge
szacunku mozna przelamac spirale
zemsty 1 wejs¢ na droge nadziei.

Prowadzi nas fragment Ewangelii
przytaczajacy nastepujaca rozmowe
miedzy Piotrem a Jezusem: ,,«Panie,
ile razy mam przebaczyd, jesli moj
brat wykroczy przeciwko mnie? Czy
az siedem razy?». Jezus mu odrzekk:
«Nie mowie ci, Ze az siedem razy, lecz
az siedemdziesigt siedem razy»”(Mt
18, 21-22). Ta droga pojednania
wzywa nas do odnalezienia w glebi
naszych serc sily przebaczenia i
umiejetnosci uznania siebie za braci i
siostry. Uczenie sie zycia w
przebaczeniu zwieksza nasza
zdolno$¢ do stawania sie kobietami i
mezczyznami pokoju.

To, co jest prawda o pokoju w sferze
spolecznej, jest rOwniez prawdziwe
w sferze politycznej i gospodarczej,



poniewaz kwestia pokoju przenika
wszystkie wymiary zycia
wspolnotowego: nigdy nie bedzie
prawdziwego pokoju, dopodki nie
bedziemy zdolni do zbudowania
bardziej sprawiedliwego systemu
gospodarczego. Jak dziesiec lat temu
napisat Benedykt XVI w encyklice
Caritas in veritate: ,Przezwyciezenie
niedorozwoju wymaga interwencji
nie tylko w zakresie polepszenia
transakcji opierajacych sie na
wymianie, nie tylko tworzenia
struktur opiekunczych natury
publicznej, ale przede wszystkim
stopniowego otwarcia, w kontekscie
Swiatowym, na formy dziatalnosci
ekonomicznej charakteryzujace sie
elementami darmowosci i

komunii” (n. 39).

4. Pokoj, droga nawrocenia
ekologicznego

»Jesli zle zrozumienie naszych zasad
prowadzilo nas czasami do


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html

usprawiedliwiania naduzy¢ w
traktowaniu natury lub
despotycznego panowania czlowieka
nad stworzeniem czy tez wojen,
niesprawiedliwosci i przemocy, to
jako ludzie wierzgacy mozemy uznac,
Ze W ten sposob byliSmy niewierni
wzgledem skarbu madrosci, ktérego
powinnismy strzec”[8].

W obliczu nastepstw naszej wrogosci
wobec innych, braku szacunku dla
wspoOlnego domu i rabunkowej
eksploatacji zasobow naturalnych -
postrzeganych jako uzyteczne
narzedzia wylacznie dla doraznego
zysku, bez poszanowania wspolnot
lokalnych, dobra wspdélnego i dobra
przyrody — potrzebujemy
nawrdcenia ekologicznego.

Niedawny Synod na temat Amazonii
pobudza nas do skierowania w nowy
sposob apelu o pokojowa relacje
miedzy wspolnotami a ziemig,
miedzy terazniejszoscig a pamiecia,



miedzy doSwiadczeniami a
nadziejami.

Ta droga pojednania jest takze
stuchaniem i kontemplacja Swiata,
ktory zostal nam dany przez Boga,
abySmy go uczynili naszym
wspolnym domem. Istotnie, zasoby
naturalne, liczne formy zycia i sama
Ziemia zostaly nam powierzone,
abysSmy je ,,uprawiali i strzegli” (por.
Rdz 2, 15), takze dla przyszlych
pokolen, z odpowiedzialnym i
aktywnym udzialem kazdego.
Ponadto potrzebujemy przemiany
przekonan i spojrzen, ktdra
otworzylaby nas bardziej na
spotkanie z drugim czlowiekiem i na
przyjecie daru stworzenia, ktore
odzwierciedla piekno i mgdrosc
Stworcy.

Stad wyplywaja zwlaszcza glebokie
motywacje i nowy sposoéb
zamieszkiwania we wspdlnym domu,
bycia obecnymi jedni dla drugich ze



swoimi réznorodnosciami,
celebrowania i szanowania zycia
otrzymanego i dzielonego z innymi,
zatroszczenia sie o warunki i modele
spoleczenstwa, ktore sprzyjatyby
rozkwitaniu i trwalosci zycia w
przysztosci, rozwijania dobra
wspolnego calej rodziny ludzkie;j.

Nawrdcenie ekologiczne, o ktore
apelujemy, prowadzi nas zatem do
nowego spojrzenia na zycie, biorac
pod uwage szczodro$c Stwarcy, ktory
dal nam Ziemie i ktory wzywa nas do
radosnej wstrzemiezliwosci dzielenia
sie. Takie nawrdcenie nalezy
rozumie¢ w sposob integralny, jako
przeksztalcenie relacji
utrzymywanych z naszymi siostrami
i bra¢mi, z innymi istotami zywymi,
ze stworzeniem w jego niezwykle
bogatej roznorodnosci, ze Stworca,
ktory jest Zrodlem wszelkiego zycia.
Dla chrzescijanina wymaga to
»~rozwijania wszystkich konsekwencji
swego spotkania z Jezusem w



relacjach z otaczajacym go
Swiatem”[9].

5.Tyle sie zyskuje, ile sie
spodziewa[10]

Droga pojednania wymaga
cierpliwosci i zaufania. Nie mozna
osiggnac pokoju, jesli sie go nie
spodziewamy.

Chodzi przede wszystkim o wiare w
mozliwos¢ pokoju, wiare w to, Ze
druga osoba ma - tak samo, jak my -
potrzebe pokoju. Moze nas w tym
inspirowac mitos¢ Boga do kazdego z
nas, mitos¢ wyzwalajgca, mitosc¢
nieograniczona, darmowa,
niestrudzona.

Czesto zrodlem konfliktu jest strach.
Dlatego wazne jest, aby wyjsc poza
nasze ludzkie obawy, uznajac siebie
za potrzebujgce dzieci, w obliczu
Tego, ktory nas miluje i na nas czeka,
jak Ojciec na syna marnotrawnego
(por. £k 15, 11-24). Kultura spotkania



miedzy brac¢mi i siostrami zrywa z
kultura pogrozek. Sprawia, ze kazde
spotkanie staje sie szansg i darem
szczodrej mitosci Boga. Prowadzi nas
do przekroczenia granic naszych
ograniczonych horyzontow, aby
zawsze zmierzac do zycia w
powszechnym braterstwie, jako
dzieci jednego Ojca Niebieskiego.

Dla ucznidéw Chrystusa droga ta jest
takze wspierana sakramentem
Pojednania, danym przez Pana na
odpuszczenie grzechow oséb
ochrzczonych. Ten sakrament
Kosciola, ktory odnawia osoby i
wspolnoty, wzywa nas, bySmy
patrzyli na Jezusa, ktory pojednatl
»Wszystko z soba: przez Niego -1 to,
co na ziemi, i to, co w niebiosach,
wprowadziwszy pokoj przez krew
Jego krzyza” (Kol 1, 20); i prosi nas,
by$Smy zrezygnowali z wszelkiej
przemocy w naszych myslach,
stowach i czynach, zarowno wobec
blizniego, jak i wobec stworzenia.



L.aska Boga Ojca daje sie jako mitosc
bez warunkow. Otrzymawszy Jego
przebaczenie w Chrystusie, mozemy
wyruszy¢ w droge, aby je ofiarowac
mezczyznom i kobietom naszych
czasow. Dzien po dniu Duch Swiety
podpowiada nam postawy i stowa,
abysSmy stali sie budowniczymi
sprawiedliwosci i pokoju.

Niech Bog pokoju nas blogostawi i
przyjdzie nam z pomoca.

Niech Maryja, Matka Ksiecia Pokoju i
Matka wszystkich ludéw ziemi
towarzyszy nam i wspiera nas na
drodze pojednania, krok po kroku.

I oby kazda osoba, przychodzac na
ten Swiat, mogta zaznac zycia w
pokoju i w pelni rozwinac obietnice
milo$ci i zycia, jakg w sobie nosi.

Watykan, 8 grudnia 2019 r.

Franciszek



[1] Benedykt XVI, Enc. Spe salvi (30
listopada 2007), 1.

[2] PrzemoOwienie o broni nuklearnej,
Nagasaki, ,,Atomic Bomb
Hypocenter”, 24 listopada 2019.

[3] Por. Homilia na Lampedusie, 8
lipca 2013.

[4] PrzemOwienie na temat pokoju,
Hiroszima, Pomnik Pokoju, 24
listopada 2019.

[5] Sobdor Watykanski II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, 78.

[6] Por. Benedykt XVI, Discorso ai
dirigenti delle Associazioni Cristiane
Lavoratori Italiani, 27 stycznia 2006.

[7] List apost. Octogesima adveniens
(14 maja 1971), 24.

[8] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015),
200.



[9] Tamze, 217.

[10] Por. Sw. Jan od Krzyza, Noc
ciemna, II, 21, 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/
(04-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/

	Pokój jako droga nadziei

