
opusdei.org

Pokój jako droga
nadziei

Orędzie Ojca Świętego
Franciszka na 53. światowy
dzień pokoju 1 stycznia 2020
roku.

02-01-2020

1. Pokój, droga nadziei w obliczu
przeciwności i prób

Pokój jest dobrem cennym,
przedmiotem naszej nadziei, do
którego dąży cała ludzkość. Nadzieja
na pokój to postawa ludzka, która
zawiera napięcie egzystencjalne, ze



względu na które nawet niekiedy
uciążliwą teraźniejszość „można
przeżywać i akceptować, jeśli ma
jakiś cel i jeśli tego celu możemy być
pewni, jeśli jest to cel tak wielki, że
usprawiedliwia trud drogi”[1]. Dzięki
temu nadzieja jest cnotą, która każe
nam wyruszyć w drogę, daje nam
skrzydła, by iść naprzód, nawet gdy
przeszkody wydają się nie do
pokonania.

Nasza ludzka wspólnota nosi w
pamięci i ciele znaki wojen i
konfliktów, które następowały po
sobie z coraz większymi
możliwościami zniszczenia, a które
nie przestają dotykać szczególnie
najuboższych i najsłabszych. Nawet
całym narodom trudno wyzwolić się
z okowów wyzysku i korupcji,
podsycających nienawiść i przemoc.
Do dziś, wielu mężczyznom i
kobietom, dzieciom i osobom
starszym odmawia się godności,
nietykalności fizycznej, wolności, w



tym wolności religijnej, solidarności
wspólnotowej, nadziei na przyszłość.
Wiele niewinnych ofiar znosi udrękę
upokorzenia i wykluczenia, żałoby i
niesprawiedliwości, a nawet urazów
wynikających z systematycznych
zaciekłych prześladowań przeciw
swemu ludowi i swoim bliskim.

Straszliwe doświadczenia konfliktów
wewnętrznych i międzynarodowych,
często pogłębiane przemocą bez
jakiejkolwiek litości, odcisnęły piętno
na ciele i duszy ludzkości. Każda
wojna okazuje się bowiem
bratobójstwem, które niszczy sam
projekt braterstwa, wpisany w
powołanie rodziny ludzkiej.

Wiemy, że wojna często zaczyna się
od nietolerancji wobec odmienności
drugiego, co wywołuje chęć
posiadania i wolę panowania. Rodzi
się w sercu człowieka z egoizmu i
pychy, z nienawiści prowadzącej do
zniszczenia, aby zamknąć drugiego



w obrazie negatywnym, żeby go
wykluczyć i usunąć. Wojna jest
podsycana przez wypaczanie relacji,
ambicje hegemoniczne, nadużycia
władzy, lęk przed drugim i różnicę
postrzeganą jako przeszkodę; i
jednocześnie to wszystko podsyca.

Paradoksalne jest, jak zauważyłem
podczas ostatniej podróży do Japonii,
że „nasz świat żyje przewrotną
dychotomią chęci obrony i
zapewnienia stabilności i pokoju,
opartych na fałszywym
bezpieczeństwie wspieranym
mentalnością strachu i nieufności, co
doprowadza do zatrucia relacji
między narodami i uniemożliwienia
jakiegokolwiek dialogu. Nie da się
pogodzić pokoju między narodami i
stabilności z jakimkolwiek
usiłowaniem budowania na strachu
przed wzajemnym zniszczeniem lub
na groźbie całkowitej zagłady. Jest to
możliwe jedynie wychodząc z
globalnej etyki solidarności i



współpracy w służbie przyszłości
kształtowanej przez współzależność i
współodpowiedzialność całej rodziny
ludzkiej dziś i jutro”[2].

Każda sytuacja zagrożenia wywołuje
nieufność i skupienie się na swoim
statusie. Nieufność i strach
zwiększają kruchość relacji i
zagrożenie przemocą, w błędnym
kole, które nigdy nie może prowadzić
do relacji pokojowych. W związku z
tym, nawet odstraszanie nuklearne
może stworzyć jedynie złudne
bezpieczeństwo.

Dlatego nie możemy oczekiwać
utrzymania stabilności na świecie
poprzez strach przed
unicestwieniem, w bardzo
niestabilnej równowadze,
zawieszonej na skraju otchłani
nuklearnej i zamkniętej w murach
obojętności, gdzie podejmowane są
decyzje społeczno-gospodarcze
otwierające drogę do dramatów



odrzucenia człowieka i stworzenia,
zamiast strzec siebie nawzajem[3].
Jak zatem zbudować drogę pokoju i
wzajemnego uznania? Jak przełamać
chorobliwą logikę pogróżek i
strachu? Jak pokonać dominującą
obecnie dynamikę nieufności?

Musimy dążyć do prawdziwego
braterstwa opartego na wspólnym
pochodzeniu od Boga, braterstwa
realizowanego w dialogu i
wzajemnym zaufaniu. Pragnienie
pokoju jest głęboko zakorzenione w
sercu człowieka i nie wolno nam
rezygnować, godząc się na coś, co
byłoby od niego mniejsze.

2.Pokój, droga słuchania oparta na
pamięci, solidarności i braterstwie

Hibakusha, osoby, które przeżyły
bombardowania atomowe w
Hiroszimie i Nagasaki, należą do
tych, którzy dziś podtrzymują
płomień zbiorowej świadomości,
świadcząc następnym pokoleniom o



potworności tego, co wydarzyło się w
sierpniu 1945 r. oraz o
niewypowiedzianych cierpieniach,
jakie po tym nastąpiły aż po dzień
dzisiejszy. Ich świadectwo rozbudza i
zachowuje w ten sposób pamięć o
ofiarach, aby ludzkie sumienie
stawało się coraz silniejsze w obliczu
wszelkiej woli dominacji i
zniszczenia: „nie możemy pozwolić,
by obecne i nowe pokolenia utraciły
pamięć o tym, co się wydarzyło, tę
pamięć, która jest gwarantem i
bodźcem do budowania bardziej
sprawiedliwej i braterskiej
przyszłości”[4].

Podobnie jak oni, wiele osób na
całym świecie oferuje przyszłym
pokoleniom nieodzowną posługę
pamięci, której należy strzec nie
tylko po to, aby nie popełniać na
nowo tych samych błędów, albo by
nie proponowano na nowo złudnych
wzorców przeszłości, ale także
dlatego, aby jako owoc



doświadczenia stanowiła ona korzeń
i podpowiadała drogę dla obecnych i
przyszłych decyzji pokojowych.

Co więcej, pamięć jest perspektywą
nadziei: często w mrokach wojen i
konfliktów, pamięć o nawet
niewielkim otrzymanym geście
solidarności może zainspirować
decyzje odważne, a nawet heroiczne,
może uruchomić nowe energie i
rozpalić nową nadzieję w
poszczególnych osobach i
wspólnotach.

Otwarcie i wytyczanie drogi pokoju
jest wyzwaniem o tyle bardziej
złożonym, o ile wchodzące w grę
interesy w stosunkach między
osobami, wspólnotami i narodami są
wielorakie i sprzeczne. Przede
wszystkim należy odwoływać się do
sumienia moralnego oraz do woli
osobistej i politycznej. Pokój
czerpiemy bowiem z głębi ludzkiego
serca, a wola polityczna zawsze musi



być umacniana, aby rozpocząć nowe
procesy, które jednają i jednoczą
osoby i wspólnoty.

Świat nie potrzebuje pustych słów,
ale przekonanych świadków,
budowniczych pokoju otwartych na
dialog, bez wykluczenia i
manipulacji. Nie można bowiem
naprawdę osiągnąć pokoju, jeśli nie
będzie pełnego przekonania dialogu
mężczyzn i kobiet, którzy szukają
prawdy pomijając ideologie i różne
opinie. Pokój „należy budować
bezustannie”[5], jest drogą, którą
przebywamy razem, zawsze szukając
dobra wspólnego i zobowiązując się
do dotrzymywania danego słowa i
poszanowania prawa. We
wzajemnym słuchaniu mogą też
wzrastać poznanie i szacunek dla
drugiego, aż po rozpoznanie w
nieprzyjacielu twarzy brata.

Proces pokojowy jest zatem
zaangażowaniem, które trwa w



czasie. Jest to cierpliwe dzieło
poszukiwania prawdy i
sprawiedliwości, szanujące pamięć
ofiar i otwierające krok po kroku
wspólną nadzieję, silniejszą niż
zemsta. W państwie prawa
demokracja może być znaczącym
paradygmatem tego procesu, jeżeli
opiera się na sprawiedliwości i
dążeniu do ochrony praw każdego,
zwłaszcza słabych lub
zmarginalizowanych, w
nieustannym poszukiwaniu
prawdy[6]. Chodzi o konstrukcję
społeczną i dzieło w toku, w które
każdy odpowiedzialnie wnosi swój
wkład na wszystkich poziomach
społeczności lokalnej, krajowej i
ogólnoświatowej.

Jak podkreślał św. Paweł VI,
„podwójna tendencja, do równości i
do udziału w zarządzaniu zmierza
do wytworzenia pewnego typu
społeczeństwa demokratycznego [...].
Stąd wynika doniosłość



wychowywania do życia
społecznego, wychowania, w którym
obok pouczenia o prawach
należnych każdemu znajdzie się
przypomnienie o wzajemnych
obowiązkach, które są koniecznym
odpowiednikiem praw. Świadomość
zaś obowiązków i wykonywanie ich
zależą najbardziej od panowania nad
sobą, a także od podjęcia
odpowiedzialności i uznania granic
wolności jednostki czy grupy”[7].

Przeciwnie, rozdźwięk między
członkami społeczeństwa, wzrost
nierówności społecznych i odmowa
użycia narzędzi służących
integralnemu rozwojowi człowieka
zagrażają dążeniu do dobra
wspólnego. Natomiast cierpliwa
praca, oparta na sile słowa i prawdy,
może rozbudzić w osobach zdolność
do współczucia i twórczej
solidarności.



W naszym chrześcijańskim
doświadczeniu nieustannie
upamiętniamy Chrystusa, który
oddał swoje życie dla naszego
pojednania (por. Rz 5, 6-11). Kościół
w pełni uczestniczy w dążeniu do
sprawiedliwego ładu, nieustannie
służąc dobru wspólnemu i
pielęgnując nadzieję pokoju, poprzez
przekaz wartości chrześcijańskich,
nauczanie moralne oraz dzieła
społeczne i wychowawcze.

3.Pokój, droga pojednania w
braterskiej komunii

Biblia, zwłaszcza poprzez słowo
proroków, nawołuje sumienia i ludy
do przymierza Boga z ludzkością.
Chodzi o porzucenie chęci
panowania nad innymi i nauczenie
się patrzenia na siebie nawzajem
jako na osoby, jako na dzieci Boże,
jako na braci. Drugi nigdy nie
powinien być spychany do tego, co
mógł powiedzieć lub uczynić, ale



powinien być widziany przez
pryzmat obietnicy, którą w sobie
niesie. Tylko wybierając drogę
szacunku można przełamać spiralę
zemsty i wejść na drogę nadziei.

Prowadzi nas fragment Ewangelii
przytaczający następującą rozmowę
między Piotrem a Jezusem: „«Panie,
ile razy mam przebaczyć, jeśli mój
brat wykroczy przeciwko mnie? Czy
aż siedem razy?». Jezus mu odrzekł:
«Nie mówię ci, że aż siedem razy, lecz
aż siedemdziesiąt siedem razy»”(Mt
18, 21-22). Ta droga pojednania
wzywa nas do odnalezienia w głębi
naszych serc siły przebaczenia i
umiejętności uznania siebie za braci i
siostry. Uczenie się życia w
przebaczeniu zwiększa naszą
zdolność do stawania się kobietami i
mężczyznami pokoju.

To, co jest prawdą o pokoju w sferze
społecznej, jest również prawdziwe
w sferze politycznej i gospodarczej,



ponieważ kwestia pokoju przenika
wszystkie wymiary życia
wspólnotowego: nigdy nie będzie
prawdziwego pokoju, dopóki nie
będziemy zdolni do zbudowania
bardziej sprawiedliwego systemu
gospodarczego. Jak dziesięć lat temu
napisał Benedykt XVI w encyklice 
Caritas in veritate: „Przezwyciężenie
niedorozwoju wymaga interwencji
nie tylko w zakresie polepszenia
transakcji opierających się na
wymianie, nie tylko tworzenia
struktur opiekuńczych natury
publicznej, ale przede wszystkim
stopniowego otwarcia, w kontekście
światowym, na formy działalności
ekonomicznej charakteryzujące się
elementami darmowości i
komunii” (n. 39).

4. Pokój, droga nawrócenia
ekologicznego

„Jeśli złe zrozumienie naszych zasad
prowadziło nas czasami do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pl/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


usprawiedliwiania nadużyć w
traktowaniu natury lub
despotycznego panowania człowieka
nad stworzeniem czy też wojen,
niesprawiedliwości i przemocy, to
jako ludzie wierzący możemy uznać,
że w ten sposób byliśmy niewierni
względem skarbu mądrości, którego
powinniśmy strzec”[8].

W obliczu następstw naszej wrogości
wobec innych, braku szacunku dla
wspólnego domu i rabunkowej
eksploatacji zasobów naturalnych –
postrzeganych jako użyteczne
narzędzia wyłącznie dla doraźnego
zysku, bez poszanowania wspólnot
lokalnych, dobra wspólnego i dobra
przyrody – potrzebujemy
nawrócenia ekologicznego.

Niedawny Synod na temat Amazonii
pobudza nas do skierowania w nowy
sposób apelu o pokojową relację
między wspólnotami a ziemią,
między teraźniejszością a pamięcią,



między doświadczeniami a
nadziejami.

Ta droga pojednania jest także
słuchaniem i kontemplacją świata,
który został nam dany przez Boga,
abyśmy go uczynili naszym
wspólnym domem. Istotnie, zasoby
naturalne, liczne formy życia i sama
Ziemia zostały nam powierzone,
abyśmy je „uprawiali i strzegli” (por. 
Rdz 2, 15), także dla przyszłych
pokoleń, z odpowiedzialnym i
aktywnym udziałem każdego.
Ponadto potrzebujemy przemiany
przekonań i spojrzeń, która
otworzyłaby nas bardziej na
spotkanie z drugim człowiekiem i na
przyjęcie daru stworzenia, które
odzwierciedla piękno i mądrość
Stwórcy.

Stąd wypływają zwłaszcza głębokie
motywacje i nowy sposób
zamieszkiwania we wspólnym domu,
bycia obecnymi jedni dla drugich ze



swoimi różnorodnościami,
celebrowania i szanowania życia
otrzymanego i dzielonego z innymi,
zatroszczenia się o warunki i modele
społeczeństwa, które sprzyjałyby
rozkwitaniu i trwałości życia w
przyszłości, rozwijania dobra
wspólnego całej rodziny ludzkiej.

Nawrócenie ekologiczne, o które
apelujemy, prowadzi nas zatem do
nowego spojrzenia na życie, biorąc
pod uwagę szczodrość Stwórcy, który
dał nam Ziemię i który wzywa nas do
radosnej wstrzemięźliwości dzielenia
się. Takie nawrócenie należy
rozumieć w sposób integralny, jako
przekształcenie relacji
utrzymywanych z naszymi siostrami
i braćmi, z innymi istotami żywymi,
ze stworzeniem w jego niezwykle
bogatej różnorodności, ze Stwórcą,
który jest źródłem wszelkiego życia.
Dla chrześcijanina wymaga to
„rozwijania wszystkich konsekwencji
swego spotkania z Jezusem w



relacjach z otaczającym go
światem”[9].

5.Tyle się zyskuje, ile się
spodziewa[10]

Droga pojednania wymaga
cierpliwości i zaufania. Nie można
osiągnąć pokoju, jeśli się go nie
spodziewamy.

Chodzi przede wszystkim o wiarę w
możliwość pokoju, wiarę w to, że
druga osoba ma – tak samo, jak my –
potrzebę pokoju. Może nas w tym
inspirować miłość Boga do każdego z
nas, miłość wyzwalająca, miłość
nieograniczona, darmowa,
niestrudzona.

Często źródłem konfliktu jest strach.
Dlatego ważne jest, aby wyjść poza
nasze ludzkie obawy, uznając siebie
za potrzebujące dzieci, w obliczu
Tego, który nas miłuje i na nas czeka,
jak Ojciec na syna marnotrawnego
(por. Łk 15, 11–24). Kultura spotkania



między braćmi i siostrami zrywa z
kulturą pogróżek. Sprawia, że każde
spotkanie staje się szansą i darem
szczodrej miłości Boga. Prowadzi nas
do przekroczenia granic naszych
ograniczonych horyzontów, aby
zawsze zmierzać do życia w
powszechnym braterstwie, jako
dzieci jednego Ojca Niebieskiego.

Dla uczniów Chrystusa droga ta jest
także wspierana sakramentem
Pojednania, danym przez Pana na
odpuszczenie grzechów osób
ochrzczonych. Ten sakrament
Kościoła, który odnawia osoby i
wspólnoty, wzywa nas, byśmy
patrzyli na Jezusa, który pojednał
„wszystko z sobą: przez Niego – i to,
co na ziemi, i to, co w niebiosach,
wprowadziwszy pokój przez krew
Jego krzyża” (Kol 1, 20); i prosi nas,
byśmy zrezygnowali z wszelkiej
przemocy w naszych myślach,
słowach i czynach, zarówno wobec
bliźniego, jak i wobec stworzenia.



Łaska Boga Ojca daje się jako miłość
bez warunków. Otrzymawszy Jego
przebaczenie w Chrystusie, możemy
wyruszyć w drogę, aby je ofiarować
mężczyznom i kobietom naszych
czasów. Dzień po dniu Duch Święty
podpowiada nam postawy i słowa,
abyśmy stali się budowniczymi
sprawiedliwości i pokoju.

Niech Bóg pokoju nas błogosławi i
przyjdzie nam z pomocą.

Niech Maryja, Matka Księcia Pokoju i
Matka wszystkich ludów ziemi
towarzyszy nam i wspiera nas na
drodze pojednania, krok po kroku.

I oby każda osoba, przychodząc na
ten świat, mogła zaznać życia w
pokoju i w pełni rozwinąć obietnicę
miłości i życia, jaką w sobie nosi.

Watykan, 8 grudnia 2019 r.

Franciszek



[1] Benedykt XVI, Enc. Spe salvi (30
listopada 2007), 1.

[2] Przemówienie o broni nuklearnej,
Nagasaki, „Atomic Bomb
Hypocenter”, 24 listopada 2019.

[3] Por. Homilia na Lampedusie, 8
lipca 2013.

[4] Przemówienie na temat pokoju, 
Hiroszima, Pomnik Pokoju, 24
listopada 2019.

[5] Sobór Watykański II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, 78.

[6] Por. Benedykt XVI, Discorso ai
dirigenti delle Associazioni Cristiane
Lavoratori Italiani, 27 stycznia 2006.

[7] List apost. Octogesima adveniens
(14 maja 1971), 24.

[8] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015),
200.



[9] Tamże, 217.

[10] Por. Św. Jan od Krzyża, Noc
ciemna, II, 21, 8.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/
(04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pokoj-jako-droga-nadziei/

	Pokój jako droga nadziei

