
opusdei.org

Pójdźmy, oddajmy
cześć!

Boże Narodzenie to czas, w
którym wszystkie te
niesamowite wydarzenia w
Betlejem skłaniają nas do
przemyślenia naszych
ostatecznych motywacji. Jezus,
Maryja i Józef zapraszają nas do
nieustannego adorowania
Dzieciątka Jezus, bezbronnego i
potrzebującego naszej opieki.

25-12-2023

Wchodząc na stadion piłkarski w
pewnym angielskim mieście, kibice



witani są przez dużą rzeźbę
przedstawiającą dwóch żołnierzy,
każdy w innym mundurze,
podających sobie ręce nad piłką.
Scena przedstawia wydarzenie z
czasów pierwszej wojny światowej,
znane jako „świąteczny rozejm”.
Historia głosi, że w Wigilię 1914 roku
w okopach oddzielających dwie
armie doszło do spontanicznego
zawieszenia broni. Jedna strona
zasygnalizowała drugiej, zapraszając
ją do przeżycia nocy pokoju,
dokładnie w dniu upamiętniającym
narodziny Jezusa. Inicjatywa została
dobrze przyjęta: żołnierze z obu
stron spotkali się, wymienili proste
prezenty, zaśpiewali kolędy, zrobili
grupowe zdjęcie, a nawet zagrali w
piłkę nożną.

Jedną z kolęd, którą wszyscy
pamiętają z tamtej nocy, jest słynne 
Adeste fideles, XVIII-wieczna
kompozycja, najwyraźniej autorstwa
angielskiego kompozytora. Fakt, że



oryginalna pieśń była w języku
łacińskim, oznaczał, że mogła być
śpiewana przez ludzi, którzy nie
znali tego samego języka, przy
akompaniamencie dud. Ta kolęda,
obecnie znana na całym świecie,
zaprasza tych, którzy śpiewają i
słuchają, aby dołączyli do grupy
przybywającej do Betlejem - pasterzy,
aniołów, mędrców - aby oddać cześć
nowonarodzonemu Jezusowi. „Boże
Narodzenie. — Śpiewa się: venite,
venite… — Pójdźmy, bo On już się
narodził. A gdy zobaczysz, jak
Maryja i Józef opiekują się
Dzieciątkiem, odważę się
zasugerować ci: popatrz na Nie
znowu, patrz na Nie bez przerwy”[1].

To, co kochamy

Zaproszenie do adoracji, do przyjęcia
postawy pokory i całkowitego
poddania się drugiej osobie -
zwłaszcza jeśli jest to dziecko, które
ledwo gaworzy - dla wielu ludzi staje



się czymś dziwnym, a nawet
problematycznym. O ile osobista
autonomia jest przedstawiana jako
najwyższe moralne prawo i wartość,
oddanie naszego życia w czyjeś ręce
w ten sposób może wydawać się
objawem słabości lub przesądu,
czymś być może bardziej typowym
dla innych czasów.

W rzeczywistości tylko Bóg jest
godny czci: tylko Jemu należy się
najwyższa cześć. Jednak w jakiś
sposób uwielbienie jest zawsze
rzeczywistością naturalną dla każdej
osoby ludzkiej, niezależnie od tego,
czy ma ona wiarę, czy nie. W ten
sposób ustanawiamy coś lub kogoś
jako ostateczny powód do robienia
wszystkich innych rzeczy. „Czym jest
«bóg» na płaszczyźnie
egzystencjalnej? -zapytał papież
Franciszek - Tym, co stanowi
centrum życia i od czego zależy to, co
się robi i co się myśli. Można
wychowywać się w rodzinie, która



jest chrześcijańska z nazwy, ale w
rzeczywistości jej główne punkty
odniesienia są obce Ewangelii. Istota
ludzka nie może żyć bez jakiegoś
centrum. Toteż świat oferuje
«supermarket» bożków, którymi
mogą być przedmioty, wizerunki,
idee, role”[2].

Tak patrząc, zarówno wierzący, jak i
ci, którzy uważają kult za przeszłość,
mogą na nowo odkryć coś na drodze
prowadzącej do Betlejem. Aby to
zrobić, możemy zacząć od zadania
sobie pytania: Jaki jest powód, dla
którego robię to, co robię? Co
sprawia, że robię to, a nie coś
innego? Zastanawiając się w ten
sposób, na początku zidentyfikujemy
pewne motywacje; a za nimi,
podążając dalej, odkryjemy inne,
mniej oczywiste. Ale nawet te
bardziej subtelne motywacje mogą z
kolei odnosić się do głębszych.
Dlatego właśnie konieczne jest ciągłe
dociekanie, aż dojdziemy do naszego



ostatecznego kryterium działania:
tego, co uważamy za niepodważalne,
nietykalne i co kieruje naszymi
decyzjami; tego, co, krótko mówiąc,
uwielbiamy, ponieważ
podporządkowujemy temu wszystko
inne.

Możemy wtedy ze zdziwieniem
odkryć, że wcale, nasze decyzje nie
są tak bardzo ukierunkowane na
Boga, którego wyznajemy, lecz na
inne niewyznawane cele, takie jak
osobisty prestiż, bezpieczeństwo
materialne, zachowanie pewnej
sytuacji lub zwykła wygoda.
Wszystko to może być nawet
przemieszane z elementami
częściowo związanymi z wiarą,
takimi jak poszukiwanie duchowego
wyciszenia lub uspokojenia umysłu,
wynikającego z robienia tego, w co
wierzymy, że tak powinniśmy robić.
W ostatecznym rozrachunku być
może nawet ten rodzaj motywacji nie
pozwala nam dostrzec co to Boże



Dziecię przyniosło na świat i dla
świata.

Zaproszenie, które tak często
śpiewamy w dniach Bożego
Narodzenia – „Pójdźcie, adorujmy” -
pojawia się właśnie po to, aby zadać
sobie fundamentalne pytanie o
powody, dla których żyjemy.
Pójdźmy wszyscy i zachwyćmy się
nad paradoksem ujrzenia,
noworodka, Tego, który powołał do
istnienia niebo i ziemię. Pójdźmy
wszyscy, aby kontemplować, jak Ten,
który swoim słowem stworzył
wszystko, co istnieje, nie może
wypowiedzieć ani słowa. „Porusza
mnie do głębi kontemplowanie
postaci Jezusa narodzonego w
Betlejem - mówi święty Josemaria -
bezbronnego, słabego dziecięcia,
niezdolnego do stawienia oporu. Bóg
oddaje się w ręce ludzi”[3]. Boże
Narodzenie to czas, w którym
wszystkie te niesamowite
wydarzenia w Betlejem skłaniają nas



do przemyślenia naszych
ostatecznych motywacji. Jezus,
Maryja i Józef - a wraz z nimi
wszyscy święci - zawsze zapraszają
nas do zakwestionowania naszych
zabezpieczeń, naszych małych lub
dużych partykularnych „adoracji”,
aby skierować nasze serca ku jedynej
gwieździe, która pokazuje nam, gdzie
jest Zbawiciel.

Ze szczerym sercem podążać za
gwiazdą

Po narodzinach Jezusa w Betlejem
Judzkim w czasach króla Heroda,
Mędrcy przybyli ze Wschodu do
Jerozolimy, pytając: „Gdzie jest nowo
narodzony król żydowski?
Ujrzeliśmy bowiem jego gwiazdę na
Wschodzie i przybyliśmy oddać mu
pokłon” (Mt 2, 1-2). Mędrcy
przyłączają się do tego venite,
adoremus. Opuścili bezpieczeństwo
to, co znane, aby wyruszyć na
poszukiwanie źródła tego, do którego



kieruje się ich pragnienie adoracji.
Wyczuwali środek ciężkości w swoim
życiu, który kierował ich decyzjami,
ale nie byli w stanie go jasno
określić. Teraz, przybywając do
Betlejem, poczuli w swoich sercach
inny rytm, co wskazywało im, że są
blisko swego odkrycia. Święty
Josemaria rozpoznał w tym
poszukiwaniu Mędrców
doświadczenie chrześcijańskiego
powołania: rozpoznanie tęsknoty,
którą może wypełnić tylko Bóg,
odkrycie tego, co naprawdę zasługuje
na uwielbienie. Podobnie jak oni,
„my również zauważyliśmy, że w
naszej duszy zapala się stopniowo
nowy blask: pragnienie bycia w pełni
chrześcijaninem, naglące pragnienie
- jeśli mogę to tak nazwać -
potraktowania Boga serio”[4].

Benedykt XVI nazwał ich „ludźmi
niespokojnego serca”[5]. Jest to stała
cecha duszy, która pośród kruchości
świata szuka Chrystusa. W ich



sercach, podobnie jak w naszych, z
pewnością wibrowała tęsknota
podobna do tęsknoty psalmisty:
„Boże, Ty Boże mój, Ciebie szukam;
Ciebie pragnie moja dusza, za Tobą
tęskni moje ciało, jak ziemia zeschła,
spragniona, bez wody” (Ps 63 [62], 2).
Taka jest sytuacja pielgrzyma, bardzo
różniąca się od sytuacji włóczęgi,
który nie wie, czego chce i dokąd
zmierza. Pielgrzym jest wędrowcem
zawsze poszukującym, zawsze
tęskniącym za tym, by bardziej
kochać Boga, od rana do wieczora.
„Wspominam Cię na moim posłaniu i
myślę o Tobie podczas moich
czuwań” (Ps 63 [62],7). To pragnienie
prawdziwego Boga jest wpisane w
sercach wszystkich mężczyzn i
kobiety na ziemi, zarówno
chrześcijan, jak i niechrześcijan, i jest
tym, co utrzymuje ich na drodze.
Dlatego też, gdy w czwartej
modlitwie eucharystycznej kapłan
prosi Boga Ojca, aby pamiętał o tych,
za których została złożona ofiara



Chrystusa, znajdujemy tam: „i o
wszystkich, którzy szczerym sercem
Ciebie szukają”[6].

Mędrcy, pisze Benedykt XVI, „byli
chyba ludźmi wykształconymi,
którzy wiele wiedzieli o gwiazdach, i
prawdopodobnie posiadali także
pewną formację filozoficzną. Chcieli
jednak nie tylko znać wiele rzeczy.
Chcieli przede wszystkim dowiedzieć
się tego, co istotne. Chcieli
dowiedzieć się, jak można stać się
osobą ludzką. I właśnie dlatego
chcieli wiedzieć, czy istnieje Bóg,
gdzie On jest i jaki jest. Czy troszczy
się o nas i jak możemy Go spotkać.
Chcieli nie tylko wiedzieć. Chcieli
poznać prawdę o nas, o Bogu i o
świecie. Ich pielgrzymka zewnętrzna
była wyrazem ich duchowej drogi,
wewnętrznej pielgrzymki ich serc.
Byli ludźmi poszukującymi Boga i w
ostateczności byli w drodze do Niego.
Byli poszukiwaczami Boga”[7].



Podążanie za gwiazdą betlejemską
jest w rzeczywistości zadaniem na
całe życie. Poszukiwanie żłóbka
ukrytego w naszym zwykłym życiu
może być czasami męczące,
ponieważ oznacza nie
zatrzymywanie się w miejscach,
które wydają się wygodniejsze, ale w
których nie ma Jezusa. Dlatego cel
jest wart każdego wysiłku: „Gdy
ujrzeli gwiazdę, bardzo się
uradowali. Weszli do domu i
zobaczyli Dziecię z Matką Jego,
Maryją; upadli na twarz i oddali Mu
pokłon. I otworzywszy swe skarby,
ofiarowali Mu dary: złoto, kadzidło i
mirrę” (Mt 2, 10-11). Tego dnia życie
ich zmieniło się na zawsze.
Ostatecznie bowiem „wszystko
zależy od tego, czy w naszym życiu
adorujemy. Ilekroć oddajemy cześć,
coś dzieje się w nas i wokół nas.
Wszystko się prostuje. Chodzimy w
prawdzie. Nasze oczy widzą jaśniej.
Wiele rzeczy, które wcześniej nas
przytłaczały, znika”[8].



Pozwolić Bogu być Bogiem

Na tej drodze spotkamy nie tylko
gwiazdę, która prowadzi nas do
Jezusa: natkniemy się również na
niezliczone sztuczne światła, liczne
substytuty, które próbują nas
oszukać, domagać się od nas czci i
ostatecznie uwięzić naszą wolność.
Są to fałszywe bożki, o których mówi 
Katechizm: „Bałwochwalstwo nie
dotyczy tylko fałszywych kultów
pogańskich. Pozostaje stałą pokusą
wiary. Polega na ubóstwianiu tego,
co nie jest Bogiem”[9]. Każdy z nas,
nawet chrześcijanin, może popaść w
bałwochwalstwo za każdym razem,
gdy stawiamy coś lub kogoś,
przynajmniej częściowo, w miejsce
Boga. Te fałszywe bożki stają się
wówczas „formami ucisku i pozornej
wolności, które w rzeczywistości są
zniewalającymi kajdanami”[10]. Jest to
wypieranie i wypieranie się Boga, co
zwykle nie odbywa się w widoczny i
skandaliczny sposób, ale dyskretnie

http://www.katechizm.opoka.org.pl/rkkkIII-2-1.htm


wkrada się do naszych serc, tak jak
bluszcz stopniowo wrasta w mur, aż
grozi jego zawaleniem.

Każdego ranka po przebudzeniu
święty Josemaria padał na ziemię i
powtarzał słowo „Serviam!", „Będę Ci
służył!”. Wielu z nas nauczyło się od
niego tego gestu, który wyraża
pragnienie, odnawiane każdego dnia,
aby nie rozpraszać się fałszywą
adoracją, aby każdego dnia kłaniać
się tylko Bogu. Jest to gest adoracji; i
właśnie z tego powodu jest to gest
wolności, gest, który uwalnia nas od
możliwości zaparkowania na małych
bożkach, zamaskowanych nawet
najlepszymi pozorami i intencjami.
„Adoracja jest wolnością, która
wypływa z korzeni prawdziwej
wolności: wolności od samego siebie.
Jest więc «zbawieniem»,
«szczęściem» lub, jak nazywa to Jan,
«radością». A jednocześnie całkowitą
dyspozycyjnością, poddanie się i
służbą, tak jak chce tego Bóg”[11].



Codziennie też święty Josemaria
powtarzał w swoim dziękczynieniu
po celebrowaniu Eucharystii tę
prośbę psalmisty: Non nobis, Domine,
non nobis; sed nomini tuo da gloriam
(Ps 115, 1). Pomniejszalibyśmy sens
tej modlitwy, gdybyśmy myśleli, że
to, co jest tu wyrażone, jest zwykłym
wyrzeczeniem się chwały w ogóle,
tak jakby była ona dla nas czymś
złym. W rzeczywistości chrześcijanin
ma nadzieję na obietnicę życia w
Bożej chwale, więc nie jest to
wyrzeczenie się, ale nadanie jej 
nowego wymiaru: prośba psalmisty
zakłada, że ludzka chwała, bez
chwały Bożej, jest zawsze zbyt mała,
podobnie jak każdy bożek przed
Bogiem. Zwykła ludzka chwała
okazuje się smutną karykaturą:
pragnienie, by przede wszystkim być
szczęśliwym z naszych osiągnięć lub
podziwianym przez innych,
samozadowolenie z ludzkiej chwały,
jest tak mało znaczące.... ponieważ
Boga tam nie ma.



***

Dzieciątko Jezus, bezbronne i
potrzebujące wszystkiego,
przychodzi, aby zdemaskować
wszystkie nasze bożki, które ani nie
widzą, ani nie mówią, ani nie słyszą
(por. Ps 115,5-6). Dni Bożego
Narodzenia są zaproszeniem do
ponownego wyruszenia w drogę do
tego prowizorycznego domu, ale
pełnego światła i ciepła, jakim jest
grota betlejemska. Tam będziemy
zdumieni „wolnością Boga, który z
czystej miłości postanawia się
uniżyć, przyjmując ciało takie jak
nasze”[12].

[1] Święty Josemaria, Kuźnia, nr 549.

[2] Franciszek, Audiencja generalna, 1
sierpnia 2018 r.

[3] Święty Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 113.



[4] Święty Josemaria, To Chrystus
przechodzi, nr 32

[5] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Objawienia Pańskiego, 6
stycznia 2013.

[6] Mszał Rzymski, IV Modlitwa
Eucharystyczna.

[7] Benedykt XVI, Homilia w
uroczystość Objawienia Pańskiego, 6
stycznia 2013.

[8] R. Guardini, Dominio de Dios y
libertad del hombre, Madrid;
Guadarrama, 1963, str. 30.

[9] Katechizm Kościoła Katolickiego,
nr 2113.

[10] F. Ocáriz, List pasterski, 9-I-2018,
nr 1.

[11] J. Ratzinger, "Hacer oración en
nuestro tiempo", w Palabra en la
Iglesia, Salamanca, Sígueme, 1976,
str. 107.



[12] F. Ocáriz, List pasterski, 9-I-2018,
nr 3.

Andrés Cárdenas

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pojdzmy-oddajmy-czesc/
(17-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pojdzmy-oddajmy-czesc/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pojdzmy-oddajmy-czesc/

	Pójdźmy, oddajmy cześć!

