
opusdei.org

Pogodna troska —
uczynki miłosierne
względem duszy

Uczynki miłosierne względem
duszy to próba zaradzenia
takim sytuacjom jak głód i
pragnienie, nagość i
porzucenie, choroba i
uwięzienie, doświadczanym na
tak wiele różnych sposobów
przez ludzkie serce.

24-06-2019

Kościół ma mądrość dobrej matki,
która wie, czego potrzebują jej dzieci,



żeby wzrastały zdrowe i silne na
ciele i duszy. Przy pomocy uczynków
miłosierdzia zaprasza nas do
odkrywania wciąż na nowo, że
zarówno ciało, jak i dusza naszych
braci ludzi potrzebują opieki i że Bóg
powierza każdemu z nas tę troskliwą
opiekę. «Przedmiotem miłosierdzia
jest samo ludzkie życie jako całość.
Nasze życie „cielesne” jest głodne i
spragnione, potrzebuje odzieży,
domu i odwiedzin, jak również
godnego pochówku, którego nikt sam
nie może sobie zapewnić. (…). Nasze
życie „duchowe” potrzebuje nauki,
upomnienia, zachęty, pociechy (…).
Potrzebujemy, żeby inni nam
doradzali, przebaczali, znosili nas i
modlili się za nas»[1].

Będziemy teraz rozważać uczynki
miłosierne względem duszy, które są
próbą zaradzenia takim sytuacjom
jak głód i pragnienie, nagość i
porzucenie, choroba i uwięzienie,
doświadczanym na tak wiele różnych



sposobów przez ludzkie serce. Formy
duchowego żebractwa, które nękają
nas wszystkich i które odkrywamy
również, jeżeli nie usypiamy samych
siebie, w naszym otoczeniu[2]. Nawet
jeżeli sami na plecach nosimy ciężar,
Bóg oczekuje, że nasze serce wzruszy
się tak jak Jego serce, że nie
zatwardzi się na potrzeby innych.
«Pośród tak wielkiego egoizmu, tak
wielkiej obojętności — kiedy każdy
zajmuje się swoimi sprawami! —
przypominają mi się te drewniane
osiołki, silne, dzielne, które biegną
truchtem po stole... — Jeden z nich
stracił nogę. Lecz biegł dalej,
ponieważ opierał się na innych»[3].

Miłosierdzie codzienne

Święty Josemaría przypominał przy
pewnej okazji swoje radosne
doświadczenie chrześcijańskiej
hojności, potwierdzanej na
przestrzeni lat: «znam tysiące
studentów (…), którzy odmówili



sobie budowania swego małego,
prywatnego światka, oddając się
innym drogą pracy zawodowej, którą
starają się wykonywać z ludzką
doskonałością — w dziełach
nauczania, pomocy społecznej itd.;
zawsze w duchu młodzieńczym i
pełnym radości»[4]. Tam, gdzie
spotykamy chrześcijan, których
uznaje się za «naznaczonych ogniem
przez tę misję oświecania,
błogosławienia, ożywiania,
podnoszenia, uzdrawiania,
wyzwalania», pojawia się «lekarz
dusz, nauczyciel dusz, polityk dla
dusz, ten, który zdecydował w głębi
serca być z innymi oraz dla innych.
Jednakże, gdy ktoś z jednej strony
stawia swoją powinność, a z drugiej
strony odseparowane własne życie
prywatne, wtedy wszystko staje się
szare, i będzie nieustannie szukał
uznania albo zajmie się obroną
własnych potrzeb»[5]. «Wszyscy, jako
ludzie i jako dzieci Boże, nie możemy
sądzić, że życie polega na zabieganiu



o błyskotliwe curriculum vitae, o
wspaniałą karierę»[6]. Jest logiczne,
że mamy wielkie nadzieje na widok
horyzontów otwierających się przed
nami w naszej pracy, ale te nadzieje,
jeżeli nie chcą zamienić się w
majaczenie — «marność nad
marnościami» (Koh 1, 2) — powinny
być inspirowane pasją oświecania
umysłów, uspokajania napięć,
pokrzepiania serc.

W taki czy inny sposób wszyscy
mamy wpływ na kulturę i opinię
publiczną. Nie tylko pisarze,
nauczyciele albo specjaliści od
komunikacji. Każdy na swój sposób
może zrobić wiele, żeby
«nieumiejętnych pouczać»,
«wątpiącym dobrze radzić» i
«grzesznych upominać» — chodzi o
tych, którzy sami o tym nie wiedząc,
są ofiarami powierzchowności
ideologii, o tych, którzy mają
pragnienie wiedzy, picia ze źródeł
ludzkiej i Boskiej mądrości, o tych,



którzy nie znają Chrystusa «ani nie
widzieli piękności Jego oblicza, ani
nie znają wspaniałości Jego
nauki»[7]. Wysiłek, aby rozmyślać o
wierze, w taki sposób, żeby
dostrzegano blask prawdy, gotowość
do komplikowania sobie życia
poprzez organizowanie środków
formacyjnych w najróżniejszych
kontekstach, nadzieja na to, aby
nadać chrześcijańską formę
własnemu zawodowi poprzez
oczyszczenie go z nadużyć i otwarcie
przed nim horyzontów,
zainteresowanie nauczycieli
wzrostem ich uczniów, inicjatywa,
aby kierować nasze doświadczenie
do tych, którzy rozpoczynają swoją
drogę zawodową, gotowość pomocy
lub rady w stosunku do kolegów
przeżywających trudności, wsparcie
młodych, którzy nie decydują się
założyć rodziny z powodu
tymczasowości warunków pracy,
szlachetność i odwaga, żeby
«grzesznych upominać»… Te i inne



postawy, które wychodzą o wiele
dalej poza etykę minimalistyczną,
nadają kształt zwyczajnemu
miłosierdziu, jakiego Bóg oczekuje od
zwyczajnych chrześcijan.

Chociaż niewątpliwie należy
wprowadzać plany tam, gdzie mamy
możliwość pomóc, zwyczajnym
terenem miłosierdzia jest codzienna
praca, którą kieruje pasja
pomagania. Co jeszcze mogę zrobić?
Kogo jeszcze mogę zaangażować?
Wszystko to jest miłosierdziem przy
pomocy uczynków, bez planów, bez
kalkulacji: «dynamiczne
miłosierdzie, nie jest jak
urzeczowiony i określony
rzeczownik ani jak przymiotnik,
który nieco ozdabia życie, tylko jak
czasownik — dawać miłosierdzie i 
otrzymywać miłosierdzie»[8].

Okrywać słabość bliźniego

Te dwa słowa — dawać miłosierdzie i 
otrzymywać miłosierdzie —



nawiązują do najbardziej
szczególnego błogosławieństwa tego
roku jubileuszowego: «Błogosławieni
miłosierni, albowiem oni
miłosierdzia dostąpią» (Mt 5, 7) — to
znaczy, że w tych osobach pojawi się
miłosierdzie, dlatego, że dając
miłosierdzie, otrzymają je z wysoka.
Geniusz Szekspira ujął to w skrócie
następująco: «Łaska nic nie ma
wspólnego z przymusem, jak deszcz
ożywczy z nieba spływa ona z swych
wysokości na ziemię; podwakroć
błogosławiona: błogosławi bowiem
tego, co daje i tego, co bierze»[9].

A zatem miłosiernym Pan nie
obiecuje tylko łaskawości i
zrozumienia na koniec ich dni, ale
również szczodrą miarę darów — 
stokroć tyle (Mt 19, 29) — w tym
życiu. Miłosierny otrzymuje
intensywniej, kiedy Bóg mu
przebacza i go rozumie. Z kolei sam
cieszy się, przebaczając i rozumiejąc,
chociaż go to boli. Doświadcza



również radości, kiedy widzi, jak
Boże miłosierdzie udziela się, za jego
pośrednictwem, innym. «To bowiem,
co jest głupstwem u Boga,
przewyższa mądrością ludzi, a co jest
słabe u Boga, przewyższa mocą
ludzi» (1 Kor 1, 25). Kiedy tłumimy
zło obfitością dobra, kiedy staramy
się, żeby twardość innych nie
zatwardziła naszego serca i nie
odpowiadamy na chłód większym
chłodem, kiedy opieramy się
przerzucaniu na tych, którzy nas
otaczają, naszych trudności, kiedy
wysilamy się, żeby zapanować nad
naszą wrażliwością i miłością
własną, wówczas wyzwalamy «bitwy
Boże (…). Nie ma innego sposobu niż
podjąć z uporem tę przepiękną
wojnę miłości, jeżeli naprawdę
chcemy osiągnąć wewnętrzny pokój i
pogodę Bożą dla Kościoła i dla
dusz»[10].

Inny z uczynków miłosierdzia
względem duszy polega na tym, żeby



«krzywdy cierpliwie znosić». Nie
chodzi tylko o to, żeby nie wymawiać
krzywd innym, nie wskazywać
palcem innych ludzi. Miłosierdzie
okrywa słabość bliźniego jak
synowie Noego[11], choćby podczas
tej czynności można było poczuć
«zapach» krzywd. Miłosierdzie
dalekie nie byłoby miłosierdziem.
«Zapach owiec»[12] — ponieważ
wszyscy w Kościele jesteśmy «owcą i
pasterzem»[13] — zazwyczaj nie jest
przyjemny, ale narażanie się na ten
zapach to ofiara, która realizowana
bez pozerstwa, niepostrzeżenie, ma
zapach bardzo przyjemny Bogu — 
bonus odor Christi[14]. «Ty zaś, gdy
pościsz, namaść sobie głowę i umyj
twarz, aby nie ludziom pokazać, że
pościsz, ale Ojcu twemu, który jest w
ukryciu» (Mt 6, 17-18).

Miłosierdzie odwraca łatwą
skłonność do bycia wymagającym
wobec innych i wyrozumiałym
wobec samego siebie. Odkrywamy



wówczas często, że to, co wydawało
nam się wadą, było po prostu 
etykietką, którą przymocowaliśmy
bliźniemu, być może z powodu
pojedynczego wydarzenia albo z
powodu wrażenia, do którego
przywiązywaliśmy zbyt wielkie
znaczenie. Jest to «pospieszny osąd»,
który został utrwalony i który
utrudnia nam widzenie danej osoby
taką, jaka jest, ponieważ widzimy
tylko jej negatywną stronę — cechę
wyolbrzymioną przez naszą miłość
własną. Miłosierdzie Boże pomaga
nam unikać surowych osądów albo,
w zależności od sytuacji,
wypowiadać surowe osądy, których
niekiedy nie jesteśmy nazbyt
świadomi. Również tutaj decyduje
owo jakże mądre zdanie Tertuliana:
«przestają nienawidzić ci, którzy
poznają, desinunt odisse qui desinunt
ignorare»[15]. Wyzwaniem 
miłosierdzia zwyczajnego jest zatem
lepsze poznanie tych, którzy nas
otaczają i unikanie etykietek: rodzice,



dzieci, rodzeństwo; sąsiedzi,
koledzy... Poza tym kiedy rozumiemy
jakąś osobę, kiedy w nią nie
wątpimy, pomagamy jej wzrastać,
natomiast utrwalanie braków
powoduje napięcie, ucisk, przy
którym z trudnością rozwija się to, co
najlepsze w każdym człowieku.
Każda nasza relacja z innymi,
zwłaszcza w rodzinie, powinna być
«miłosiernym „pastwiskiem”» — bez
paternalizmu, «każdy z troską
odmalowuje się i pisze w życiu
drugiej osoby»[16].

Potrzeba również miłosierdzia, żeby
znosić bez żalu twardość, z jaką inni
mogą nas niekiedy traktować. Nie
jest łatwo miłować, kiedy ktoś
dostaje kopniaki lub spotyka się z
obojętnością, ale «jeśli pozdrawiacie
tylko swych braci, cóż szczególnego
czynicie? Czyż i poganie tego nie
czynią?» (Mt 5, 47). Chrześcijańska
atmosfera charakteryzuje się nie
tylko wzajemnym zrozumieniem, ale



również gotowością do pojednania,
kiedy zbłądzimy albo kiedy inni
traktują nas z lekceważeniem.
Szczera postawa «darowania uraz»
to jedyna droga, żeby przełamać
spiralę niezrozumienia, która
nakręca się na naszych oczach wokół
nas, a która jest prawie zawsze
spiralą wzajemnej nieznajomości. To
nie idealistyczna postawa dla
naiwnych, którzy nie stykają się z
podłością czy z cynizmem, tylko
«moc Boża» (1 Co 1, 18) — łagodny
powiew, zdolny obalić
najpotężniejsze struktury.

Posłani, aby pocieszać

«Błogosławiony Bóg i Ojciec Pana
naszego Jezusa Chrystusa, Ojciec
miłosierdzia i Bóg wszelkiej pociechy,
Ten, który nas pociesza w każdym
naszym utrapieniu, byśmy sami
mogli pocieszać tych, co są w
jakiejkolwiek udręce, pociechą,
której doznajemy od Boga» (2 Kor 1,



3-4). Chrześcijanin cierpi jak inni
ludzie. Niekiedy cierpi bardziej z
powodu niezrozumienia albo
trudności, jakie powoduje jego
wierność Bogu[17]. Jednak
równocześnie cierpienia są dla niego
lżejsze, ponieważ doznaje pociechy
od Ojca. «To da ci pewność, będzie
gruntem, na którym zaczepi się
kotwica, jeśli nawet na powierzchni
życia różnie dziać się będzie. I
znajdziesz radość, siłę, optymizm i —
zwycięstwo!»[18]. Pociecha, jakiej
udziela nam Bóg, uzdalnia nas do
pocieszania. Posyła nas na świat,
żebyśmy pocieszali, ponieważ «nasz
nieskończony smutek może być
uleczony tylko przez nieskończoną
miłość»[19].

Aby «strapionych pocieszać», trzeba
nauczyć się odczytywać potrzeby
innych. Istnieją osoby, które są
smutne, ponieważ doświadczają
«goryczy pochodzącej z samotności
lub obojętności»[20]. Inne są smutne,



dlatego że są poddawane wielkiemu
napięciu i potrzebują odpoczynku.
Chodzi o to, żeby im towarzyszyć i
czasami nauczyć je odpoczywać,
ponieważ nigdy nie nauczyły się tej
sztuki. Dobry syn Boży stara się
naśladować dyskretne zadania
prawdziwego Pocieszyciela, do
którego zwracamy się: «w pracy Tyś
ochłodą, w skwarze żywą wodą, w
płaczu utulenie»[21]. Trzeba
zajmować się innymi, nie dając im
poznać, że poświęcamy im czas ani
żeby nie mieli wrażenia, że
udzielamy im audiencji albo że nimi 
zarządzamy. «Mówimy o pewnej
postawie serca, przeżywaniu
wszystkiego z pogodną koncentracją,
umiejętności bycia przed kimś w
pełni obecnym, nie myśląc o tym, co
nastąpi później, o postawie tego, kto
daje siebie w każdej chwili jako dar
Boży, który powinien być
przeżywany w pełni»[22]. Syn Boży
kroczy przez życie z głębokim
przekonaniem, że «każda osoba jest



godna naszego poświęcenia»[23] —
uśmiech, gotowość do pomocy,
prawdziwe zainteresowanie innymi,
również tymi, których nawet nie
znamy, mogą zmienić ich dzień i
czasami życie.

W przypadku wszystkich —
znajomych i nieznajomych — nasze
miłosierdzie popłynie «szerokim,
spokojnym, pewnym nurtem»[24] w
modlitwie. «Wstawianie się za
innymi, prośba o coś dla innych, jest
— od czasu Abrahama — czymś
właściwym dla serca pozostającego
w harmonii z miłosierdziem
Bożym»[25]. Dlatego Kościół zachęca
nas do tego, żeby «modlić się za
żywych i umarłych». Jedną z naszych
radości w niebie będzie odkrycie
dobra, jakie uczyniła tak wielu
osobom niezwykle krótka modlitwa
podczas jazdy samochodem albo
komunikacją miejską, czasami być
może jako miłosierna odpowiedź na
nieuprzejmy gest. Także nadzieja,



jaką wzbudził Bóg za naszym
wstawiennictwem w tych, którzy
cierpieli z jakiegokolwiek powodu.
Również pociecha, jaką otrzymali
żywi i umarli przez ich wspominanie
— memento — we Mszy Świętej,
kiedy byli zanurzeni w modlitwie
Jezusa do Ojca w Duchu Świętym.

Kończymy następująco ten krótki
przegląd uczynków miłosierdzia,
które są w rzeczywistości
«nieskończone, każdy ma swoją
osobistą pieczęć, ma historię każdej
twarzy. Ogółem to nie tylko siedem
uczynków względem ciała i siedem
względem duszy. A raczej te
wymienione uczynki są jak
podstawowe składniki — samego
życia — kiedy dłonie miłosierdzia
dotykają ich, formują je i zamieniają
każdy z nich w dzieło rzemieślnika.
Dzieło, które mnoży się jak chleb w
koszach, które rośnie bez miary jak
ziarnko gorczycy»[26].



Carlos Ayxelá

Tłum. Bronisław Jakubowski

[1] Franciszek, Trzecie rozważanie
podczas Jubileuszu kapłanów, 2
czerwca 2016 r.

[2] Kompendium Katechizmu Kościoła
Katolickiego wylicza je w następujący
sposób: grzesznych upominać,
nieumiejętnych pouczać, wątpiącym
dobrze radzić, strapionych pocieszać,
krzywdy cierpliwie znosić, urazy
chętnie darować, modlić się za
żywych i umarłych.

[3] Św. Josemaría, Kuźnia, 563.

[4] Św. Josemaría, Rozmowy z
prałatem Escrivá, 75.



[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii gaudium (24 listopada 2013
r.), 273.

[6] Św. Josemaría, Przyjaciele Boga,
76.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 179.

[8] Franciszek, Pierwsze rozważanie
podczas Jubileuszu kapłanów, 2
czerwca 2016 r.

[9] W. Shakespeare, Kupiec wenecki,
akt IV, scena 1, w przekładzie Józefa
Paszkowskiego. Por. Franciszek, 
Orędzie na L Światowy Dzień
Środków Społecznego Przekazu, 24
stycznia 2016 r.

[10] Św. Josemaría, Zapiski z
rozważania, luty 1972 r., cytowane
w: Es Cristo que pasa, Edición crítico-
histórica preparada por Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8d.



[11] Por. Rdz 9, 22-23.

[12] Franciszek, Homilia podczas
Mszy Świętej Krzyżma, 28 marca 2013
r.

[13] Por. Javier Echevarría, List
pasterski, 1 sierpnia 2007 r.

[14] Por. 2 Kor 2, 15.

[15] Tertulian, ad Nationes, 1, 1.
Również Św. Augustyn porusza tę
kwestię w: In Evangelium Ioannis
Tractatus, 89 i 90.

[16] Franciszek, Adhortacja
apostolska Amoris Laetitia (19 marca
2016 r.), 322.

[17] Psalmy często nawiązują do tej
trudności wierzącego. Por. np. Ps 42
(41), 10-12; 44 (43), 10-26; 73 (72).

[18] Droga Krzyżowa, stacja VII, 3.

[19] Franciszek, Evangelii Gaudium,
265.



[20] Św. Josemaría, Przemówienie w
Centrum ELIS z okazji jego
inauguracji, 21 listopada 1965 r. (w: 
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
universidad, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Mszał Rzymski, Zesłanie Ducha
Świętego, Sekwencja Veni Sancte
Spiritus.

[22] Franciszek, Encyklika Laudato si’
(24 maja 2015 r.), 226.

[23] Franciszek, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Przyjaciele Boga, 306.

[25] Katechizm Kościoła Katolickiego,
2635.

[26] Franciszek, Trzecie rozważanie
podczas Jubileuszu kapłanów, 2
czerwca 2016 r. Por. Mt 13, 31-32; 14,
19-20.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pogodna-troska-uczynki-
milosierne-wzgledem-duszy/

(08-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pogodna-troska-uczynki-milosierne-wzgledem-duszy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pogodna-troska-uczynki-milosierne-wzgledem-duszy/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pogodna-troska-uczynki-milosierne-wzgledem-duszy/

	Pogodna troska — uczynki miłosierne względem duszy

