
opusdei.org

Temat 1. Istnienie
Boga

"Ludzki rozum może dojść do
poznania istnienia Boga
Stwórcy wychodząc od
stworzeń. Jednak grzech i zła
dyspozycja moralna mogą
utrudnić to rozpoznanie".

31-12-2012

Wymiar religijny charakteryzuje
istotę ludzką. Przejawy ludzkiej
religijności oczyszczone od
przesądu ukazują, że istnieje Bóg
Stwórca.



1. Wymiar religijny istoty ludzkiej

Wymiar religijny charakteryzuje
istotę ludzką od jej początków.
Przejawy ludzkiej religijności
oczyszczone od przesądu
wynikającego ostatecznie z
niewiedzy i z grzechu ukazują
przekonanie, że istnieje Bóg Stwórca,
od którego zależy świat i nasze
osobiste istnienie. Jeżeli jest prawdą,
że politeizm towarzyszył wielu
fazom ludzkiej historii, jest również
prawdą, że najgłębszy wymiar
ludzkiej religijności i mądrości
filozoficznej poszukiwał radykalnego
uzasadnienia świata i życia
ludzkiego w jedynym Bogu,
fundamencie rzeczywistości i
realizacji naszego dążenia do
szczęścia (por. Katechizm, 28)1.

Wszystkie wypowiedzi artystyczne,
filozoficzne, literackie i inne, obecne
w kulturze narodów, pomimo ich
różnorodności, gromadzi razem



refleksja na temat Boga i centralnych
kwestii bytu ludzkiego: życia i
śmierci, dobra i zła, ostatecznego
celu i sensu wszystkich spraw2. Jako
że te przejawy ducha ludzkiego są
poświadczone w całej historii, można
powiedzieć, że odniesienie do Boga
należy do ludzkiej kultury i stanowi
istotny wymiar społeczeństwa i
ludzi. Wolność religijna stanowi w
związku z tym pierwsze z praw,
natomiast poszukiwanie Boga –
pierwszy z obowiązków. Wszyscy
ludzie „nagleni są własną swą
naturą, a także obowiązani moralnie
do szukania prawdy, przede
wszystkim w dziedzinie religii.
Obowiązani są też trwać przy
poznanej prawdzie”3. Negacja Boga i
próba wykluczenia Go z kultury i z
życia społecznego i świeckiego są
zjawiskami stosunkowo niedawnymi,
ograniczonymi do pewnych
obszarów świata zachodniego. Fakt,
że wielkie religijne i egzystencjalne
znaki zapytania pozostają



niezmienne w czasie4 zaprzecza idei,
że religia jest ograniczona do
„dziecięcej” fazy ludzkiej historii i
przeznaczona do zniknięcia wraz z
rozwojem wiedzy.

Chrześcijaństwo przyjmuje wszystko
co dobre w poszukiwaniu i
wielbieniu Boga przejawiającym się
historycznie poprzez ludzką
religijność, odkrywając jednakże
prawdziwe znaczenie tej religijności,
czyli znaczenie drogi ku jedynemu i
prawdziwemu Bogu, który objawił
się w historii zbawienia przekazanej
ludowi Izraela i który wyszedł nam
na spotkanie stając się człowiekiem
w Jezusie Chrystusie, Słowie
Wcielonym5.

2. Od stworzeń materialnych do
Boga

Ludzki umysł może poznać istnienie
Boga zbliżając się do niego drogą,
która ma za punkt wyjścia świat
stworzony i która posiada dwie



marszruty – stworzenia materialne i
istotę ludzką. Chociaż droga ta była
rozwijana szczególnie przez autorów
chrześcijańskich, marszruty, które
wychodząc od natury i od działań
ludzkiego ducha prowadzą do Boga,
zostały przedstawione i pokonane
przez wielu filozofów i myślicieli
różnych epok i kultur.

Drogi ku istnieniu Boga noszą
również nazwę „dowodów” nie w
sensie, jaki temu terminowi nadają
nauki matematyczne czy
przyrodnicze, tylko w znaczeniu
spójnych i przekonujących
argumentów filozoficznych, które
podmiot rozumie z mniejszą lub
większą głębią w zależności od jego
specyficznej formacji (por. 
Katechizm, 31). Fakt, że dowody na
istnienie Boga nie mogą być
rozumiane w tym samym sensie co
dowody wykorzystywane w naukach
doświadczalnych wnioskuje się z
łatwością z faktu, że Bóg nie jest



przedmiotem naszego poznania
empirycznego.

Każda droga ku istnieniu Boga
dosięga tylko konkretnego aspektu
lub wymiaru absolutnej
rzeczywistości Boga, aspektu
specyficznego kontekstu
filozoficznego, w którym rozwija się
dana droga: „biorąc za punkt wyjścia
ruch i stawanie się, przygodność,
porządek i piękno świata, można
poznać Boga jako początek i cel
wszechświata” (Katechizm, 32).
Bogactwo i bezmiar Boga są takie, że
żadna z tych dróg sama w sobie nie
może dojść do pełnego i osobistego
obrazu Boga, tylko do którejś z jego
cech: istnienia, rozumu, Opatrzności,
i tak dalej.

Pośród tak zwanych dróg
kosmologicznych – jednych z
najbardziej znanych – znajduje się
słynnych „pięć dróg” opracowanych
przez Świętego Tomasza z Akwinu.



Drogi te gromadzą w dużej mierze
refleksje poprzedzających go
filozofów. Dla ich zrozumienia
potrzeba znać niektóre elementy
metafizyki6. Pierwsze dwie drogi
głoszą ideę, że łańcuchy
przyczynowe (przejście od możności
do aktu, przejście od skutecznej
przyczyny do skutku), jakie
obserwujemy w przyrodzie, nie
mogą zachodzić w przeszłości w
nieskończoność, tylko muszą się
opierać na pierwszym sprawcy i na
pierwszej przyczynie. Trzecia droga
wychodząc od obserwacji
przygodności i ograniczenia bytów
naturalnych wnioskuje, że ich
przyczyną musi być Byt
nieograniczony i konieczny. Czwarta,
rozważając różne stopnie
doskonałości, jakie są obecne w
rzeczach, wnioskuje istnienie
jakiegoś źródła tej doskonałości.
Piąta droga, obserwując ład i
celowość obecne w świecie, będące
konsekwencją specyficzności i



stabilności jego praw, wnioskuje o
istnieniu porządkującego rozumu,
będącego również ostateczną
przyczyną wszystkiego.

Te i inne analogiczne drogi były
proponowane przez różnych
autorów w różnych językach i w
różnej formie aż do naszych dni. W
związku z tym zachowują swoją
aktualność, chociaż do ich
zrozumienia należy wyjść od
znajomości rzeczy opartej na
realizmie (w odróżnieniu od form
myślenia ideologicznego), która nie
redukuje znajomości rzeczywistości
tylko do empirycznej płaszczyzny
doświadczalnej (unikając
redukcjonizmu ontologicznego), tak
żeby ludzkie myślenie mogło
ostatecznie wstąpić od widzialnych
skutków do niewidzialnych przyczyn
(afirmacja myślenia metafizycznego).

Znajomość Boga jest również
dostępna zdrowemu rozsądkowi, to



znaczy, spontanicznemu myśleniu
filozoficznemu, jakie uprawia każda
ludzka istota w wyniku
egzystencjalnego doświadczenia
każdego człowieka – podziwu wobec
piękna i ładu natury, wdzięczności za
bezinteresowny dar życia, podstawę i
rację dobra i miłości. Ten rodzaj
poznania jest również istotny, żeby
zrozumieć, do jakiego podmiotu
odnoszą się filozoficzne dowody na
istnienie Boga. Na przykład Święty
Tomasz kończy swoje pięć dróg
łącząc je stwierdzeniem: „taki byt
wszyscy nazywają Bogiem”.

Świadectwo Pisma Świętego (por.
Mdr 13, 1-9, Rz 1, 18-20, Dz 17, 22-27)
oraz nauczanie Magisterium Kościoła
potwierdzają, że ludzki rozum może
dojść do poznania istnienia Boga
Stwórcy wychodząc od stworzeń7
(por. Katechizm, 36-38).
Równocześnie zarówno Pismo, jak i
Magisterium ostrzegają, że grzech i



zła dyspozycja moralna mogą
utrudnić to rozpoznanie.

3. Ludzki duch objawia Boga

Istota ludzka dostrzega swoją
wyjątkowość i pierwszeństwo nad
resztą przyrody. Chociaż dzieli wiele
aspektów swojego życia
biologicznego z innymi gatunkami
zwierząt, uznaje się za jedyną w
swojej fenomenologii. Dokonuje
refleksji nad samą sobą, jest zdolna
do rozwoju kulturalnego i
technicznego, dostrzega moralność
własnych działań, przenika swoją
wiedzą i swoją wolą, ale przede
wszystkim swoją wolnością, resztę
materialnego wszechświata8.
Ostatecznie istota ludzka jest
podmiotem życia duchowego
przenikającym materię, od której
jednak zależy9. Od początku kultura
i religijność narodów wyjaśniały tę
transcendencję istoty ludzkiej
stwierdzając jej zależność od Boga,



którego odblask zawiera życie
ludzkie. Zgodnie z tym wspólnym
odczuwaniem przyczyny
judeochrześcijańskie Objawienie
naucza, że istnienie człowieka
zostało stworzone na obraz i
podobieństwo Boga (por. Rdz 1,
26-28).

Osoba ludzka jest sama w sobie
drogą do Boga. Istnieją drogi, które
prowadzą do Boga wychodząc od
własnego doświadczenia
egzystencjalnego: „Człowiek: zadaje
sobie pytanie o istnienie Boga swoją
otwartością na prawdę i piękno,
swoim zmysłem moralnym, swoją
wolnością i głosem sumienia, swoim
dążeniem do nieskończoności i
szczęścia. W tej wielorakiej
otwartości dostrzega znaki swojej
duchowej duszy” (Katechizm¸ 33).

Obecność sumienia, które aprobuje
dobro, jakie czynimy i karci zło, jakie
popełniamy albo chcielibyśmy



popełnić, prowadzi do uznania
Najwyższego Dobra. Jesteśmy
powołani do tego, żeby się do Niego
dostosować, a nasze sumienie jest
jakby posłańcem. Wychodząc od
doświadczenia sumienia ludzkiego i
nie znając Objawienia biblijnego,
różni myśliciele rozwijali od
starożytności refleksję na temat
etycznego wymiaru ludzkiego
działania, refleksję, do której zdolny
jest każdy człowiek jako stworzony
na obraz Boga.

Obok własnego sumienia istota
ludzka uznaje swoją wolność
osobistą jako warunek własnego
moralnego działania. W tym uznaniu
się za wolną istota ludzka odczytuje
w sobie stosowną odpowiedzialność
za własne czyny oraz istnienie Kogoś,
przed kim jest odpowiedzialna. Ten
Ktoś powinien być większy niż
przyroda materialna, a także nie
niższy, tylko wyższy niż nasi bliźni,
również wezwani do



odpowiedzialności tak jak my.
Istnienie ludzkiej wolności i
odpowiedzialności prowadzi do
istnienia Boga będącego gwarantem
dobra i zła, Stwórcy, Prawodawcy i
Sędziego.

We współczesnym kontekście
kulturowym często neguje się
prawdę o ludzkiej wolności
redukując osobę do trochę bardziej
rozwiniętego zwierzęcia, którego
działanie byłoby jednak regulowane
zasadniczo koniecznymi popędami
albo utożsamia się siedzibę życia
duchowego (umysł, sumienie, dusza)
z cielesnością organu mózgu i
procesami neurofizjologicznymi,
negując w ten sposób istnienie
moralności człowieka. Na tę wizję
można odpowiedzieć argumentami,
które udowadniają na płaszczyźnie
rozumu i ludzkiej fenomenologii
autotranscendencję osoby ludzkiej,
wolną wolę, która działa również w
wyborach uwarunkowanych naturą



oraz niemożliwość zredukowania
umysłu do mózgu.

Również w obecności zła oraz
niesprawiedliwości na świecie wielu
widzi dzisiaj dowód na niestnienie
Boga, dlatego że gdyby istniał, nie
pozwoliłby na to. W rzeczywistości
ten niepokój i ten znak zapytania są
również „drogami” do Boga. W
rzeczywistości osoba postrzega zło i
niesprawiedliwość jako niedostatek,
jako bolesne niezasłużone sytuacje,
które domagają się dobra i
sprawiedliwości, do której się dąży.
Otóż gdyby najgłębsza struktura
naszej istoty nie dążyła ku dobru, nie
widzielibyśmy w złu szkody i
niedostatku.

W istocie ludzkiej istnieje naturalne
pragnienie prawdy, dobra i szczęścia,
będących przejawami naszego
naturalnego dążenia, aby ujrzeć
Boga. Gdyby takie dążenie się nie
powiodło, stworzenie ludzkie



zamieniłoby się w istotę
egzystencjalnie sprzeczną, ponieważ
te dążenia stanowią najgłębsze jądro
życia duchowego i godności osoby.
Ich obecność w najskrytszej głębi
serca potwierdza istnienie
Stworzyciela, który wzywa nas ku
Sobie poprzez nadzieję w Nim. Jeżeli
drogi „kosmologiczne” nie
potwierdzają możliwości dotarcia do
Boga jako istoty osobowej, drogi
„antropologiczne” wychodzące od
człowieka i od jego naturalnych
pragnień, pozwalają dojrzeć, że Bóg,
od którego naszą zależność
uznajemy, powinien być osobą
zdolną miłować, osobową istotą
wobec osobowych stworzeń.

Pismo Święte zawiera nauczanie
wprost na temat istnienia prawa
moralnego wpisanego przez Boga w
serce człowieka (por. Syr 15, 11-20, Ps
19, Rz 2, 12-16). Filozofia o
chrześcijańskiej inspiracji nazwała je
„moralnym prawem naturalnym”,



dostępnym dla ludzi z każdej epoki i
kultury, chociaż jego uznanie, tak jak
w przypadku istnienia Boga, może
pozostawać w ciemności z powodu
grzechu. Magisterium Kościoła
podkreślało wielokrotnie istnienie
ludzkiego sumienia i wolności jako
dróg do Boga10.

4. Negacja Boga – przyczyny
ateizmu

Rozmaite argumentacje filozoficzne
używane w celu „udowodnienia”
istnienia Boga nie powodują
koniecznie wiary w Boga, ale tylko
zapewniają, że taka wiara jest
racjonalna. Dzieje się tak zaś z
różnych przyczyn: a) prowadzą
człowieka do uznania niektórych
cech filozoficznych obrazu Boga
(dobroć, rozum, i tak dalej), a pośród
nich samego Jego istnienia, ale nie
wskazują niczego na temat Kim jest
osobowa istota, ku której kieruje się
akt wiary; b) wiara jest wolną



odpowiedzią człowieka Bogu, który
się objawia, a nie koniecznym
wnioskowaniem filozoficznym; c)
sam Bóg jest przyczyną wiary – to On
objawia się bezinteresownie i
porusza swoją łaską serce człowieka,
żeby ten przylgnął do Niego; d)
należy rozważać ciemność i
niepewność, z jaką grzech rani
rozum człowieka przeszkadzając
zarówno w uznaniu istnienia Boga,
jak też w odpowiedzi wiary na Jego
Słowo (por. Katechizm, 37). Z tych
przyczyn, a zwłaszcza z tej ostatniej,
zawsze jest możliwa negacja Boga
przez człowieka11.

Ateizm posiada odmianę teoretyczną
(próbę pozytywnej negacji Boga na
drodze rozumowej) oraz praktyczną
(negacja Boga własnym
zachowaniem, przez życie, jakby Bóg
nie istniał). Wyznawanie ateizmu
pozytywnego jako konsekwencja
rozumowej analizy typu naukowego,
empirycznego jest sprzeczne samo w



sobie, dlatego że, jak powiedziano,
Bóg nie jest przedmiotem wiedzy
naukowo-doświadczalnej. Pozytywna
negacja Boga na podstawie
rozumowania filozoficznego jest
możliwa przez szczególne
aprioryczne wizje rzeczywistości, o
charakterze niemal zawsze
ideologicznym, przede wszystkim,
przez materializm. Niespójność tych
wizji można ukazać przy pomocy
metafizyki i realistycznej gnoseologii.

Rozpowszechnioną przyczyną
ateizmu pozytywnego jest uważanie,
że afirmacja Boga oznacza karę dla
człowieka. Jeżeli Bóg istnieje,
wówczas nie bylibyśmy wolni ani nie
cieszylibyśmy się pełną autonomią w
istnieniu ziemskim. To podejście
ignoruje fakt, że zależność
stworzenia od Boga jest podstawą
wolności i autonomii stworzenia12.
Prawdą jest raczej coś przeciwnego:
jak ukazuje historia narodów i nasza
ostatnia epoka kulturowa, kiedy



neguje się Boga, na koniec neguje się
również człowieka i jego
transcendentną godność.

Inni dochodzą do negacji Boga
uważając, że religia, a zwłaszcza
chrześcijaństwo, stanowi przeszkodę
w rozwoju człowieka, dlatego że jest
owocem niewiedzy i przesądu. Na tę
obiekcję można odpowiedzieć w
oparciu o podstawy historyczne.
Można wykazać pozytywny wpływ
chrześcijańskiego Objawienia na
koncepcję osoby ludzkiej i jej prawa,
a nawet na początek i rozwój nauk.
Kościół katolicki zawsze uważał
niewiedzę – i słusznie – za
przeszkodę na drodze prawdziwej
wiary. Na ogół ci, którzy negują Boga,
żeby potwierdzać doskonalenie i
postęp człowieka, robią to, żeby
bronić immanentnej wizji rozwoju
historycznego mającej na celu
polityczną utopię albo czysto
materialny dobrobyt, które są



niezdolne w pełni zaspokoić
oczekiwania ludzkiego serca.

Pośród przyczyn ateizmu, zwłaszcza
ateizmu praktycznego, należy
zawrzeć również zły przykład
wierzących, „o ile skutkiem
zaniedbań w wychowaniu religijnym
albo fałszywego przedstawiania
nauki wiary, albo też braków w ich
własnym życiu religijnym, moralnym
i społecznym, powiedzieć o nich
trzeba, że raczej przesłaniają, aniżeli
pokazują prawdziwe oblicze Boga i
religii”13. W sposób pozytywny, od II
Soboru Watykańskiego Kościół
zawsze wskazywał świadectwo
chrześcijan jako główny czynnik dla
realizacji koniecznej „nowej
ewangelizacji”14.

5. Agnostycyzm i obojętność
religijna

Agnostycyzm, rozpowszechniony
zwłaszcza w środowiskach
intelektualnych, podtrzymuje, że



rozum ludzki nie może stwierdzić
niczego o Bogu i Jego istnieniu.
Często jego obrońcy stawiają sobie za
cel staranie o życie osobiste i
społeczne, ale bez żadnego
odniesienia do jakiegoś ostatecznego
celu, usiłując w ten sposób
przeżywać humanizm bez Boga.
Postawa agnostyczna często
ostatecznie utożsamia się z ateizmem
praktycznym. Zresztą ten, kto
pragnąłby ukierunkowywać
cząstkowe cele własnego
codziennego życia bez żadnego
rodzaju zobowiązania, ku któremu
dąży w naturalny sposób ostateczny
cel własnych czynów, w
rzeczywistości musiałby powiedzieć,
że w głębi już wybrał cel, o
immanentnym charakterze, dla
własnego życia. Postawa agnostyczna
zasługuje w każdym razie na
szacunek, chociaż jej obrońców
należy wspierać, aby udowodnić
słuszność ich braku negacji Boga, z
zachowaniem otwarcia na możliwość



uznania Jego istnienia i objawienia w
historii.

Obojętność religijna – zwana również
„areligijnością” – stanowi dzisiaj
główny przejaw niewiary i jako taka
cieszy się rosnącą uwagą ze strony
Urzędu Nauczycielskiego Kościoła15.
Temat Boga nie jest brany na serio
albo nie przydaje mu się absolutnego
znaczenia, dlatego że w praktyce jest
przytłumiony przez życie zwrócone
ku dobrom materialnym. Obojętność
religijna współistnieje z pewną
sympatią dla sacrum i być może
pseudoreligijnością, które są
wykorzystywane w moralnie
niedbały sposób, jakby chodziło o
dobra konsumpcyjne. W celu
utrzymania przez długi czas postawy
obojętności religijnej istota ludzka
potrzebuje ciągłego odwracania
uwagi, aby w ten sposób nie
zatrzymywać się na najistotniejszych
egzystencjalnych problemach,
oddzielając je zarówno od własnego



życia codziennego, jak również od
własnego sumienia. Chodzi o takie
kwestie jak sens życia i śmierci,
moralna wartość własnych
uczynków, i tak dalej. Jednak jako że
w życiu człowieka zawsze są
wydarzenia, które „pokazują
różnicę” (zakochanie, ojcostwo i
macierzyństwo, przedwczesna
śmierć, ból i radość, i tak dalej),
postawa „indyferentyzmu”
religijnego wydaje się nie do
utrzymania przez całe życie, dlatego
że jeśli chodzi o Boga, nie można
unikać zadawania sobie pytań,
przynajmniej raz na jakiś czas.
Wychodząc od takich egzystencjalnie
znaczących wydarzeń, trzeba
pomagać osobie obojętnej religijnie,
aby otworzyła się z powagą na
poszukiwanie i afirmację Boga.

6. Pluralizm religijny – jest jeden
prawdziwy Bóg, który objawił się w
Jezusie Chrystusie



Ludzka religijność, która gdy jest
autentyczna, stanowi drogę ku
uznaniu jedynego Boga, wyrażała się
i przejawia się w historii i w kulturze
narodów na różne sposoby a czasami
również w kulcie rozmaitych
obrazów i idei bóstwa. Religie ziemi,
które przejawiają szczere
poszukiwanie Boga i szanują
transcendentną godność człowieka
powinny cieszyć się szacunkiem.
Kościół katolicki uważa, że jest w
nich obecny promień będący niemal
udziałem Prawdy Bożej16. Zbliżając
się do tych różnych religii ziemskich
rozum ludzki sugeruje stosowne
rozróżnienie: rozpoznanie obecności
przesądu i niewiedzy, form
nieracjonalności, praktyk, które są
niezgodne z godnością i wolnością
osoby ludzkiej.

Dialog międzyreligijny nie
sprzeciwia się misji i ewangelizacji.
Co więcej, przy poszanowaniu
wolności każdego człowieka, celem



dialogu musi być zawsze głoszenie
Chrystusa. Ziarna prawdy, które
mogą zawierać religie
niechrześcijańskie, są w
rzeczywistości ziarnami Jedynej
Prawdy, jaką jest Chrystus. W
związku z tym te religie otrzymują
prawo przyjmowania Objawienia i
mogą być prowadzone do dojrzałości
poprzez głoszenie Chrystusa – Drogi,
Prawdy i Życia. Jednak Bóg nie
odmawia zbawienia tym, którzy bez
własnej winy nie znając przesłania
Ewangelii żyją według naturalnego
prawa moralnego uznając jego
podstawę w jedynym i prawdziwym
Bogu17.

W dialogu międzyreligijnym
chrześcijaństwo może postępować
wykazując, że ziemskie religie, jako
autentyczne przejawy więzi z
prawdziwym i jedynym Bogiem,
osiągają swoje spełnienie w
chrześcijaństwie. Tylko w Chrystusie
Bóg objawia człowiekowi samego



człowieka, ofiarowuje odpowiedź na
jego zagadki i odkrywa przed nim
głęboki sens jego dążeń. To Chrystus
jest jedynym Pośrednikiem między
Bogiem a ludźmi18.

Chrześcijanin może stawić czoła
dialogowi międzyreligijnemu z
optymizmem i nadzieją, o ile wie, że
każda istota ludzka została
stworzona na obraz jedynego i
prawdziwego Boga i że każdy, jeżeli
umie dokonywać refleksji w ciszy
swojego serca, może słuchać
świadectwa własnego sumienia,
które również prowadzi do jedynego
Boga, objawionego w Jezusie
Chrystusie. „Ja się na to narodziłem i
na to przyszedłem na świat – mówi
Jezus przed obliczem Piłata – aby dać
świadectwo prawdzie. Każdy, kto jest
z prawdy, słucha mojego głosu” (J 18,
37). W związku z tym chrześcijanin
może mówić o Bogu nie ryzykując
nietolerancji, dlatego że Bóg, do
którego uznania w naturze i w



sumieniu każdego zachęca, Bóg,
który stworzył niebo i ziemię, jest
tym samym Bogiem w historii
zbawienia, który objawił się
narodowi Izraela i stał się
człowiekiem w Chrystusie. Taka była
droga, którą szli pierwsi
chrześcijanie. Odrzucali, żeby
wielbiono Chrystusa jako jeszcze
jednego z bogów rzymskiego
Panteonu, dlatego że byli przekonani
o istnieniu jedynego i prawdziwego
Boga, a równocześnie z uporem
udowadniali, że Bóg postrzegany
przez filozofów jako przyczyna, racja
i fundament świata, to był i jest ten
sam Bóg Jezusa Chrystusa19.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Podstawowa bibliografia Katechizm
Kościoła Katolickiego, 27-49II Sobór
Watykański, konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes,
4-22Jan Paweł II, encyklika Fides et



ratio, 14 IX 1998, 16-35Benedykt XVI,
encyklika Spe salvi, 30 XI 2007, 4-12

1 Por. Jan Paweł II, encyklika Fides et
ratio, 14 IX 1998, 1

2 „Mimo wszelkich różnic dzielących
ludzi i narody istnieje między nimi
pewna podstawowa wspólnota, jako
że różne kultury nie są w istocie
niczym innym jak różnymi
sposobami podejścia do pytania o
sens istnienia człowieka. Właśnie
tutaj możemy znaleźć uzasadnienie
dla szacunku, jaki należy się każdej
kulturze i każdemu narodowi: każda
kultura jest próbą refleksji nad
tajemnicą świata, a w szczególności
człowieka; jest sposobem wyrażania
transcendentnego wymiaru
ludzkiego życia. Sercem każdej
kultury jest jej stosunek do
największej tajemnicy: tajemnicy
Boga”, Jan Paweł II, Od praw
człowieka do praw narodów,
Przemówienie Ojca Świętego do



Zgromadzenia Ogólnego ONZ, Nowy
Jork, 5 X 1995, w: L’Osservatore
Romano. wydanie polskie,
1995:11-12, str. 4-9.

3 II Sobór Watykański, deklaracja 
Dignitatis humanae, 2.

4 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 10.

5 Por. Jan Paweł II, list apostolski 
Tertio millennio adveniente, 10 XI
1994, 6; encyklika Fides et ratio, 2.

6 Por. Św. Tomasz z Akwinu, Suma
teologiczna, I, zagadnienie 2, artykuł
3; Suma przeciw poganom, I, c. 13.
Jeśli chodzi o szczegółowe
przedstawienie, odsyła się czytelnika
do tych dwóch fragmentów Świętego
Tomasza oraz któregoś z
podręczników metafizyki albo
teologii naturalnej.



7 Por. I Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Dei Filius,
24 VI 1870, DH 3004; Św. Pius X, motu
proprio Sacrorum Antistitum, 1 IX
1910, DH 3538; Kongregacja Nauki
Wiary, instrukcja Donum veritatis, 24
V 1990, 10; encyklika Fides et ratio,
67.

8 „Uznajemy z wdzięcznością,
ponieważ rozumiemy szczęście, do
którego jesteśmy przeznaczeni, że
wszystkie stworzenia zostały
powołane do istnienia z nicości przez
Boga i dla Boga: my, ludzie,
stworzenia rozumne, chociaż tak
często tracimy rozum, i stworzenia
nierozumne, te które biegają po
powierzchni ziemi lub mieszkają w
morskich głębinach czy też szybują
po błękicie nieba, wzbijając się aż ku
słońcu. Ale spośród tej cudownej
różnorodności stworzeń jedynie my,
ludzie — nie mówię tutaj o aniołach
— zdolni jesteśmy zjednoczyć się w
wolności z naszym Stwórcą. Możemy



oddać należną Mu jako Stwórcy
wszechrzeczy chwałę, albo Mu jej
odmówić”, Św. Josemaría Escrivá, 
Przyjaciele Boga, 24.

9 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 18.

10 Por. ibidem, 17-18. Zwłaszcza
nauka na temat sumienia i
odpowiedzialności związanej z
ludzką wolnością, w ramach
wyjaśnienia osoby ludzkiej jako
obrazu Boga, był szeroko rozwinięty
przez Jana Pawła II, zob. encyklika 
Veritatis splendor, 6 VIII 1993, 54-64.

11 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja duszpasterska Gaudium
et spes, 19-21.

12 Por. ibidem, 36.

13 Ibidem, 19.



14 Por. ibidem, 21; Paweł VI,
encyklika Evangelii nuntiandi, 8 XII
1975, 21; Jan Paweł II, encyklika 
Veritatis splendor, 93; Jan Paweł II,
list apostolski Novo millennio ineunte,
6 I 2001, rozdziały III i IV.

15 Por. Jan Paweł II, adhortacja
apostolska Christifideles laici, 30 XII
1988, 34; encyklika Fides et ratio, 5.

16 Por. II Sobór Watykański,
deklaracja Nostra Ætate, 2.

17 Por. II Sobór Watykański,
konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 16.

18 Por. Jan Paweł II, encyklika 
Redemptoris missio, 7 XII 1990, 5;
Kongregacja Nauki Wiary, deklaracja
Dominus Iesus, 6 VIII 2000, 5; 13-15.

19 Por. Jan Paweł II, encyklika Fides
et ratio, 34; Benedykt XVI, encyklika 
Spe salvi, 30 XI 2007, 5.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/podstawy-naszej-wiary-
temat-1-istnienie-boga/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/podstawy-naszej-wiary-temat-1-istnienie-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/podstawy-naszej-wiary-temat-1-istnienie-boga/
https://opusdei.org/pl-pl/article/podstawy-naszej-wiary-temat-1-istnienie-boga/

	Temat 1. Istnienie Boga

