opusdei.org

Podobac sie Bogu

Wezwanie Pana, aby by¢
doskonalym «jak doskonatly jest
Ojciec wasz niebieski» (Mt 5, 48)
oznacza wezwanie do zycia jak
dzieci Boze, Swiadome wartosci,
jaka mamy w Jego oczach, w
oparciu o nadzieje i radosc,
ktora rodzi sie z tego, ze
czujemy sie dzie¢mi tak
dobrego Ojca.

20-09-2018

Podczas hiszpanskiej wojny
domowej, po wielu miesigcach
ukrywania sie w réznych miejscach,



Sw. Josemaria postanowit opuscic¢
stolice kraju. Musial dotrze¢ do
miejsca, w ktorym jego zycie nie
byloby narazone na
niebezpieczenstwo i na nowo podjac
misje apostolska. Z grupa swoich
duchowych synow przekroczy}
Pireneje podczas pelnej
niebezpieczenstw podrozy i zdolat
dotrzec do Andory. Po przejezdzie
przez Lourdes skierowat sie do
Pampeluny, gdzie biskup przyjal go i
udzielil mu gosciny. Tam, wkrotce po
przybyciu, w Boze Narodzenie 1937
roku, odby} samotne rekolekcje. W
chwili modlitwy pisal: «Medytacja:
wielki chtéd: na poczatku migneto
tylko dzieciece pragnienie, zeby ,,moj
Ojciec Bog byt zadowolony, kiedy
bedzie musial mnie sgdzi¢”. —
Potem, silny wstrzas: ,,Jezu, powiedz
mi co$!”, odmawiane wiele razy, z
wielkim bélem z powodu
wewnetrznego lodowatego chiodu.
— I'wezwanie do mojej Matki w
niebie — ,Mamo!"—1i do Anioléw



Strézow, 1 do moich dzieci, ktore
ciesza sie Bogiem... i wowczas, obfite
1zy i okrzyki... i modlitwa.
Postanowienia: ,,by¢ wiernym
rozkladowi zaje¢ w zyciu
codziennym”»[1].

Sa to wewnetrzne zapiski, w ktérych
Sw. Josemaria ttumaczy, jak czuje sie
jego dusza, jakie sa jego uczucia, jego
stan ducha. Robi to, uzywajac bardzo
mocnych okreslen: lodowaty chlod,
1zy, pragnienia... Szuka opieki u
swoich Umitlowanych: Ojca, Jezusa,
Maryi. I, co zaskakuje, posrod
wielkich zewnetrznych cierpien
przezywanych w tamtym czasie,
czyni postanowienie, ktore mogtoby
sie wydawac blahe: pilnowac
rozkladu zaje¢ w zyciu codziennym.
Bez watpienia to jeden z elementow
wielkosci $w. Josemarii: laczy¢
relacje uczuciowa z Bogiem —
gleboka i pelng namietnosci — z
wiernoscia w codziennej walce w



drobnych, pozornie nieznaczacych,
sprawach.

Zagrozenie dla tych, ktorzy pragna
podobac sie Bogu

Podobanie sie komus jest
przeciwienstwem zasmucania i
rozczarowywania go. Jako ze chcemy
milowac Boga i podobac sie Mu, jest
czymsS logicznym, ze boimy sie Go
zawie$C. Niemniej jednak, niekiedy
strach moze wprowadzac do naszego
umystu i serca wlasnie to, czego
probujemy unikngc. Z drugiej strony
strach jest uczuciem negatywnym,
ktore nie moze by¢ fundamentem
peinego zycia. By¢ moze dlatego «w
Pi$mie Swietym znajdujemy 365 razy
wyrazenie ,nie lekajcie sie”, ze
wszystkimi jego odmianami. To jakby
powiedzied, ze kazdego dnia roku
Pan chce, abysmy byli wolni od
bojazni»[2].

Istnieje forma strachu, przed ktora
Ojciec ostrzegal nas na poczatku



swojego pierwszego listu. Zachecal,
aby «ukazywac ideatl zycia
chrzescijanskiego bez mylenia go z
perfekcjonizmem, uczyc¢ akceptacji
wlasnej stabosci oraz stabosci innych
0s0b; przyjmowac we wszystkich
okolicznos$ciach postawe ufnego
oddania, opartego na synostwie
Bozym»[3]. Osoba Swieta leka sie
obrazi¢ Boga. Obawia sie rowniez, ze
nie odwzajemni Jego Milosci.
Natomiast perfekcjonista obawia sie,
ze nie zrobi czegos dos¢ dobrze 1 boi
sie, ze z tego powodu Bog bedzie sie
gniewal. Swieto$¢ i perfekcjonizm to
nie to samo, chociaz niekiedy
mozemy je mylicC.

[lez razy napelniamy sie gniewem,
widzac, ze daliSmy sie po raz kolejny
ponie$¢ naszym namietnosciom, ze
znowu zgrzeszyliSmy, ze jesteSmy
zbyt stabi, zeby zrealizowac
najprostsze postanowienia. ZtoScimy
sie 1 dochodzimy do wniosku, Ze Bog
jest rozczarowany: tracimy nadzieje,



ze bedzie mdgl nadal nas mitowac, ze
rzeczywiscie mozemy zy¢
chrzescijanskim zyciem. Opanowuje
nas smutek. W takich chwilach
trzeba przypominadc, ze smutek jest
sprzymierzencem wroga: nie
przybliza nas do Boga, tylko od Niego
oddala. Mylimy nasza ztos¢ i nasz
gniew z rzekomym rozczarowaniem
Boga. Jednakze przyczynag tego
wszystkiego nie jest Milos¢, ktora w
stosunku do Boga odczuwamy, tylko
nasze zranione ,ja”, nasza
nieakceptowana stabosc.

Odczytujac z ust Chrystusa w
Ewangelii: «BadZcie wiec wy
doskonali», pragniemy podazac za tg
radg, czynic ja naszym zyciem, ale
narazamy sie na to, ze bedziemy ja
rozumiec jako: «Robcie wszystko
doskonale». Mozemy dojs¢ do
wniosku, ze jezeli nie robimy
wszystkiego w sposob doskonaly, nie
podobamy sie Bogu, nie jesteSmy
Jego autentycznymi uczniami.



Natomiast Jezus natychmiast
ttumaczy sens swoich stow: «Badzcie
wiec wy doskonali, jak doskonaly jest
Ojciec wasz niebieski» (Mt 5, 48).
Chodzi o doskonatosc¢, jaka Bog
otwiera przed nami, czynigc nas
uczestnikami Jego Boskiej natury.
Chodzi o doskonato$¢ wiekuistej
Milosci, Mitosci najwiekszej, «co
wprawia w ruch stonce i
gwiazdy»[4], tej samej Milosci, ktora
stworzyla nas wolnymi i zbawila nas
«gdysSmy byli jeszcze

grzesznikami» (Rz 5, 8). Dla nas ta
doskonatlo$c polega na zyciu jak
dzieci Boze, Swiadome wartosci, jaka
mamy w Jego oczach bez tracenia
kiedykolwiek nadziei i radosci,
rodzacych sie z poczucia, ze jesteSmy
dzie¢mi tak dobrego Ojca.

Wobec niebezpieczenstwa
perfekcjonizmu mozemy uznac, ze
podobanie sie Bogu nie lezy w
naszych rekach, ale w Jego. «W tym
przejawia sie mitos¢,



ze nie my umitowaliSmy Boga, ale ze
On sam nas umilowatl i postal Syna
swojego jako ofiare przeblagalng za
nasze grzechy» (1] 4, 10). Dlatego
powinnismy zrezygnowac z
wyznaczania Bogu, jak powinien
reagowac na nasze zycie. JesteSmy
stworzeniami i z tego wzgledu
musimy nauczyc sie szanowac Jego
wolnos¢, nie narzucajac Mu,
dlaczego (albo tez dlaczego nie)
nalezy zakladacd, ze powinien nas
milowaé. W rzeczywistosci Bog
udowodnil nam swoja Mitosc¢ i
dlatego pierwsza rzeczg, ktorej od
nas oczekuje, jest to, zebySmy
pozwolili Mu sie mitowac na Jego
Sposob.

Bog miluje nas dobrowolnie

Dlaczego tak wiele kosztuje nas
zrozumienie logiki Boga? Czy nie
mamy wystarczajacych dowodow, co
gotow jest zrobi¢ Bog Ojciec, aby nas
uszczesliwic? Czyz nie jest prawda,



ze Jezus przepasuje sie recznikiem
przed Apostolami i myje im nogi?

Zgodnie ze stowami Sw. Pawla Bog
nie oszczedzil swojego wlasnego
Syna, zeby umozliwi¢ nam szczescie
na zawsze (por. Rz 8, 32). Zechcial
milowac nas najwieksza MiloScig,
posunieta do skrajnosci. Niemniej
jednak, czasami nadal myslimy, ze
Bog bedzie nas milowat w takim
stopniu, w jakim «staniemy na
wysokos$ci zadania» albo bedziemy
zdolni «by¢ przydatni». Nie przestaje
to by¢ paradoksalne. Czy male
dziecko potrzebuje starac sie
«zashuzy¢» na mitos¢ swoich
rodzicow? By¢ moze starajac sie z tak
wielka troska, zeby «zastugiwac»,
poszukujemy samych siebie. By¢
moze to nasza niepewnosc,
koniecznos¢ poszukiwania
stabilnych, stalych punktow
odniesienia i staramy sie odnalez¢ ja
w naszych uczynkach, w naszych



wyobrazeniach, w naszym
postrzeganiu rzeczywistosci.

Natomiast wystarczy nam patrzec¢ na
Boga, naszego Ojca, i spoczywac w
Jego Mitosci. W Chrzcie Jezusa i Jego
Przemienieniu glos Boga Ojca
stwierdza, ze B6Og ma upodobanie w
swoim Synu. My rowniez zostaliSmy
ochrzczenii przez Jego Meke
uczestniczymy w Jego wewnetrznym
zyciu, w Jego zastugach, w Jego lasce.
To sprawia, ze Bog Ojciec moze
patrzec na nas z upodobaniem, z
zachwytem. Eucharystia przekazuje
nam, miedzy innymi, bardzo
wyrazne przestanie na temat tego, co
Bog czuje w stosunku do nas:
odczuwa gldd przebywania przy
kazdym z nas, nadzieje w
oczekiwaniu na nas przez taki czas,
jaki bedzie konieczny, pragnienie
blisko$ci i odwzajemnionej mitosci.

Walka rozmilowanej duszy



Odkrycie Mitosci, jaka obdarza nas
Bdg, to najwazniejsza przyczyna,
jaka mozemy znalezc, zeby milowac.
Tak samo «pierwszg motywacja do
ewangelizacji jest milos¢ Jezusa, jaka
przyjeliSmy, doSwiadczenie bycia
zbawionym przez Niego, sklaniajace
nas, by Go jeszcze bardziej
kochaé»[5]. Nie sa to abstrakcyjne
idee. Widzimy to w tak ludzkich
przykiadach jak opetany z Gerazy,
ktory po uwolnieniu przez Jezusa i
ujrzeniu, jak jego rodacy odrzucaja
Mistrza, «prosit Go [...], zeby modgt
zostac przy Nim» (Mk 5, 18).
Widzimy to rowniez u Bartymeusza,
ktory po uleczeniu go ze Slepoty,
«szed! za Nim droga» (Mk 10, 52).
Widzimy to wreszcie u Piotra, ktory
dopiero po odkryciu Milosci Jezusa,
ktory mu przebacza i ufa po jego
zdradzie, moze pojs$¢ za wezwaniem
Jezusa: «P6jdz za Mna!» (J 21, 19).
Odkrycie Mitosci Boga jest
najpotezniejszym motorem naszego



chrzescijanskiego zycia. Stad rodzi
sie nasza walka.

Swiety Josemaria zachecal nas do
rozwazania tego z perspektywy
naszego Bozego synostwa: «Dzieci...
Jakze staraja sie godnie zachowac¢ w
obecnosci swoich rodzicow!
Podobnie dzieci krdlewskie w
obecnosci swojego ojca, krola —
jakze staraja sie zachowac godnosc
monarszg! A ty... czyz nie wiesz, ze
zawsze znajdujesz sie w obecnosci
Wielkiego Krola, twojego Ojca —
Boga?»[6]. Obecnosc Boga nie
napelnia Jego dzieci strachem. Nawet
woweczas, gdy upadaja. Po prostu
dlatego, ze On sam zechcial nam
powiedzie¢ w jak najbardziej
wyrazny sposob, ze rowniez kiedy
upadamy, czeka na nas. Jak ojciec z
przypowiesci pragnie przybyc¢ na
nasze spotkanie, jezeli Mu na to
pozwolimy, rzucic sie nam na szyje i
nas ucatowac (por. £k 15, 20).



Wobec ewentualnego leku przed
zasmuceniem Boga mozemy zadac
sobie pytania: czy ten lek jednoczy
mnie z Bogiem, czy sprawia, ze
wiecej o Nim mysle? Czy tez sprawia,
ze skupiam sie na samym sobie: na
moich oczekiwaniach, na mojej
walce, na moich osiggnieciach? Czy
prowadzi mnie do proszenia Boga o
przebaczenie w sakramencie
Spowiedzi i napelniania sie radoscig,
bo wiem, ze mi przebacza? Czy tez
prowadzi mnie do rozpaczy? Czy
stuzy mi do tego, zeby na nowo
rozpoczynac z radoscig? Czy tez
zamyka mnie w moim smutku, w
moich uczuciach niemocy, frustracji
rodzacej sie z walki opartej na moich
wlasnych sitach... i na wynikach,
jakie osiggam?

Usmiech Maryi

Pewne wydarzenie z zycia Sw.
Josemarii moze postuzy¢ nam do
lepszego zrozumienia tej kwestii.



Chodzi o jeden z jego zapiskow na
temat zycia wewnetrznego, ktore
prowadzil, zeby ulatwic prace
swojemu kierownikowi duchowemu.
Chociaz notatka jest nieco dluga,
warto zacytowac ja w calosci:

«Tego ranka — jak zawsze, kiedy
pokornie o to poprositem, bez
wzgledu na to, o ktorej szedlem spac
— 7 glebokiego snu usltyszalem, ze do
mnie wolajg, obudzilem sie
przekonany, ze nadszed! czas, by
wstac. Rzeczywiscie, byla za
pietnascie szosta. Wieczorem, takze
jak zawsze, prosilem Pana, aby dat
mi sity, bym zwyciezyl lenistwo, bym
wstal, poniewaz — wyznaje to z
calym wstydem — strasznie duzo
mnie kosztuje rzecz tak drobna i
wielokrotnie zdarza sie, ze pomimo
tego nadprzyrodzonego wezwania,
zostaje jeszcze przez chwile w 16zku.
Dzi$ pomodlilem sie, widzgac, ktora
jest godzina, walczylem i... zostalem
w 10zku. W koncu, gdy na moim



budziku (ktory juz od jakiegos czasu
nie dziala) byl kwadrans po szdstej,
wstalem i upokorzony padiem na
kolana, uznajac swoj btad
powiedzialem — Serviam! —
ubralem sie i zaczalem medytacje.
Potem miedzy wpol do siodmej i za
pietnascie siodma widzialem, przez
dtuzszy czas, jak oblicze mojej
Najswietszej Panienki od
Pocalunkéw wypeinito sie radoscia.
Widzialem dobrze: mysle, ze sie
usmiechala, poniewaz tak wygladala,
choc jej usta sie nie poruszyly.
Uspokojony, prawitem mojej Matce
wiele komplementoéw»[7].

Postanowit sobie cos, co by¢ moze
niekiedy oznacza walke rowniez dla
nas: wstawac punktualnie. I nie
osiggnal tego. Bylo to cos, co go
upokarzalo. Niemniej jednak, nie
myli swojego wybuchu gniewu i
swojego upokorzenia z
wielkodusznosciag serca Boga. I
widzial Maryje Dziewice, ktora



usmiechatla sie do niego po tej
porazce. Czyz nie jest prawda, ze
powinniSmy dazyc do tego, zeby
myslec, ze Bog jest z nas zadowolony,
kiedy, a czasami tylko wowczas,
kiedy postepujemy dobrze? Dlaczego
mylimy nasze osobiste zadowolenie z
usmiechem Boga, z Jego czulosScia i
miloscig? Czyz On nie wzrusza sie
tak samo, kiedy wstajemy po raz
kolejny po nowym upadku?

Czesto zapewne mowiliSmy Maryi
Dziewicy, zeby dobrze mdéwila o nas
Panu — ut loquartis pro nobis bona.
Niekiedy moze nawet wyobrazaliSmy
sobie te rozmowy miedzy Nig a Jej
Synem. W naszej modlitwie dobrze
mozemy wejS¢ w te zazylosé i
prébowac ogladac mito$¢ Maryi i
Jezusa do kazdego z nas.

«Szukanie uSmiechu Maryi nie jest
przejawem naboznego lub
niemodnego sentymentalizmu, lecz
wlasciwym wyrazem zywej i gleboko



ludzkiej wiezi, jaka taczy nas z Ta,
ktora Chrystus dal nam za Matke.
Pragnienie wpatrywania sie w
usmiech Dziewicy nie jest uleganiem
niekontrolowanej wyobrazni»[8].
Benedykt XVI przypomnial o tym w
Lourdes, mdéwigc o malej Bernadecie.
Podczas pierwszego objawienia
NajsSwietsza Maryja Panna, zanim
przedstawila sie jako Niepokalane
Poczecie, tylko uSmiechnela sie do
dziewczynki. Maryja «dala jej
najpierw poznac swoj uSmiech, ktory
byl najwlasciwszym wstepem do
objawienia jej swojej tajemnicy»[9].

My chcemy patrzec i zy¢ rowniez w
tym uSmiechu. Nasze bledy — bez
wzgledu na to, jak wielkie moga by¢
— nie sg w stanie go wymazac. Jesli
ponownie sie podnosimy, mozemy
szukac spojrzeniem Jej oczu i
ponownie zarazimy sie Jej radoscia.

Diego Zalbidea

tlum. Bronistaw Jakubowski



[1] Camino. Edicion critico-historica,
przypis do punktu 746.

[2] Papiez Franciszek, Oredzie
Papieza Franciszka na XXXIIT
Swiatowy Dziert Mlodziezy — 25
marca 2018 r., 11 lutego 2018 r.

[3] F. Ocariz, List pasterski, 14 lutego
2017 r., 8.

[4] Dante Alighieri, Boska komedia,
Raj, Piesrt XXXIII, thum. Julian Korsak.

[5] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 24 listopada 2013
r., 264.

[6] Sw. Josemaria, Droga, 265.

[7] Sw. Josemaria, Zapiski
wewnetrzne, 701; w: A. Vazquez de
Prada, Zalozyciel Opus Dei: zycie
Josemarii Escrivy, t. 1, Panie, zebym
przejrzal!, rozdz. VI ,Zapiski



wewnetrzne”, ttum. Pawet Skibinski,
Wydawnictwo ,,M”-Wydawnictwo
Swietego Jacka, Krakow-Katowice
2002, rozdzial VII. Tworzenie sie
Dzieta, przypis 139.

[8] Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy Swietej dla chorych, Lourdes, 15
wrzes$nia 2008 r.

[9] Tamze.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/podobac-sie-bogu/
(28-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/podobac-sie-bogu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/podobac-sie-bogu/

	Podobać się Bogu

