opusdei.org

Poczucie misji (II)

Sile napedowa apostolstwa
stanowi mitos¢, ktdra jest
darem Bozym: ,w dziecku
Bozym przyjazn i mitosé¢
stanowia jedno: Boskie sSwiatlo,
ktore daje cieplo” (Kuznia, 565).
Kos$ciot wzrasta dzieki mitosci
swoich wiernych, a dopiero
potem pojawia sie Jego
struktura i organizacja, jako
owoc tej mitosci i aby stuzy¢
KoS$ciotowi.

20-09-2018

Pierwsza czesc¢: Poczucie misji (I)


https://opusdei.org/pl-pl/document/poczucie-misji-i/

Sw. Lukasz zywo opisuje zycie
pierwszych wierzacych w
Jerozolimie po zestaniu Ducha
Swietego: ,Codziennie trwali
jednomyslnie w Swiatyni, a lamiac
chleb po domach, przyjmowali
positek z radoscia i prostotg serca.
Wielbili Boga, a caly lud odnosil sie
do nich zyczliwie. Pan za$
przymnazat im codziennie tych,
ktorzy dostepowali zbawienia” (Dz
2,46 -47). Szybko pojawily sie jednak
przeciwnos$ci: pojmanie Jana i Piotra,
meczenstwo Szczepana i w konicu
otwarte przesladowania.

W tym wydarzeniu ewangelista
opisuje co$ zaskakujacego: ,,Ci, ktorzy
sie rozproszyli, glosili w drodze
stowo” (Dz 8,4). Zwraca uwage fakt,
ze w chwili powaznego zagrozenia
zycia nie przestawali mowic o
zbawieniu. I to nie przy jednej okazji.
Stale tak bylo. Chwile pézniej w
Pismie Swietym czytamy: ,,Ci,
ktorych rozproszylo przesladowanie,



jakie wybuchlo z powodu Szczepana,
dotarli az do Fenicji, na Cyprido
Antiochii, gloszac stowo samym tylko
Zydom” (Dz 11,19). Co sk}anialo
pierwszych chrzescijan do mdéwienia
o Panu napotkanym osobom, nawet
gdy uciekali przed
przesladowaniami? Sklaniala ich
rados¢, ktorej zaznali i ktora
wypelniala ich serca: ,,oznajmiamy
wam, coSmy ujrzeli i ustyszelj,
abyscie 1 wy mieli wspotuczestnictwo
znami” (1] 1,3). Oznajmiaja to, tak
zwyczajnie, ,,aby nasza rados¢ byla
peina” (1] 1,4). Milos¢, ktora spotkali
na swojej drodze... Muszg sie nig
podzieli¢. Rados¢ jest zarazliwa. A
czy my, dzisiejsi chrzescijanie, nie
moglibySmy tak zy¢?

Droga przyjazni

Pewien szczegotl tej sceny z Dziejow
Apostolskich jest bardzo znaczacy.
Niektorzy z tych, ktdérzy sie
rozproszyli ,pochodzili z Cypruiz



Cyreny. Oni to po przybyciu do
Antiochii przemawiali tez do Grekow
i opowiadali Dobrga Nowine o Panu
Jezusie” (Dz 11,20). ChrzeScijanie nie
obracali sie w specjalnych kregach,
ani nie probowali dotrzec¢ do
najodpowiedniejszych miejsc, by
glosi¢ Zycie i Wolno$¢, ktore
otrzymali. Kazdy z nich dzieli} sie
Swoja wiara z naturalnoscia, w
swoim otoczeniu, z ludzmi, ktérych
Bog stawial na jego drodze. Tak jak
Filip z Etiopem wracajacym z
Jerozolimy; tak jak Pryscylla i Akwila
z miodym Apollosem (cf. Dz 8,26-40;
18, 24-26). Boza Milos¢, ktéra
napeiniala ich serca, sprawiala, ze
troszczyli sie o te wszystkie osoby,
dzielgc z nimi ten skarb ,ktory czyni
nas wspanialymi i moze uczynic
lepszymi i szczesliwszymi tych,
ktorzy go przyjmuja”[1]. Jesli
wyjdziemy od bliskosci z Bogiem,
bedziemy kierowac sie ku
najblizszym nam ludziom, aby
dzieli¢ sie tym, czym Zyjemy. Nawet



wiecej. Bedziemy chcieli zblizy¢ sie
do coraz wiekszej liczby ludzi, by
dzieli¢ sie z nimi nowym Zyciem,
ktore daje nam Pan. W ten sposob,
tak dzis$ jak i kiedys, bedzie mozna
powiedzied, ze ,reka Panska byla z
nimi, bo wielka liczba uwierzyla i
nawrocila sie do Pana” (Dz 11,21).

Druga mysl, ktorag mozemy rozwazyc¢
na podstawie powyzszej sceny mowi
o0 tym, ze Kosciél wzrastal i nadal
wzrasta dzieki milosci swoich
wiernych bardziej niz dzieki
strukturze i organizacji, ktore
pojawia sie pozniej, jako owoc tej
mitosci i aby stuzy¢ Kosciotowi. W
historii Dziela dostrzegamy co$
podobnego. Wsrod pierwszych,
ktorzy poszli za Sw. Josemarig,
panowatla szczera mitos¢ i w tej
atmosferze Boze przestanie torowato
sobie droge. Tak opisuje sie pierwszy
akademik: ,Mieszkancow
madryckiego akademika przy ulicy
Luchana 33 laczy} ten sam duch



chrzescijanski, ktorego przekazywat
Ojciec. Dlatego wilasnie, jesli komus
spodobala sie atmosfera panujgca
wokot ksiedza Josemarii i 0s6b z nim
przebywajacych, wracal. Do
akademika przy Luchana trafialo sie,
bo sie bylo zaproszonym, a zostawato
tam, bo pojawiala sie przyjazn”[2].

Dobrze jest przypomniec sobie te
aspekty z zycia Kosciola i Dziela,
kiedy, z uptywem lat, obie te
instytucje tak bardzo urosty i
pojawilo sie ryzyko, ze bedziemy
bardziej pokladac nadzieje w
dzietach apostolskich niz w pracy,
ktora moze wykonac kazdy i kazda z
nas. Ojciec chcial nam o tym ostatnio
przypomniec: ,Aktualne okolicznosci
ewangelizacji sprawiajg, ze kontakt
osobisty staje sie — o ile to mozliwe —
jeszcze bardziej niezastapiony.
Relacyjnosc to istota sposobu
apostolowania, jaki Sw. Josemaria
znalazt w opisach
ewangelicznych”[3]. W



rzeczywistosci naturalnie tak sie
dzieje. Jesli sile napedowa
apostolstwa stanowi mitos¢, ktora
jest darem Bozym, to ,w dziecku
Bozym przyjazn i mito$¢ stanowia
jedno: Boskie Swiatlo, ktore daje
ciepto” [4]. Przyjazn to milosc, a dla
dziecka Bozego to prawdziwa caritas.
Dlatego wlasnie nie chodzi o
szukanie przyjaciol, zeby
apostotowac, ale o to, ze przyjazn i
apostolstwo wyrazaja te sama
mito$¢. Nawet wiecej. ,Sama
przyjazn jest apostolstwem, sama
przyjazn jest dialogiem, w ktorym
dajemy i otrzymujemy swiatlo. W
nim powstaja projekty, gdy
wzajemnie poszerzamy swoje
horyzonty. W nim radujemy sie tym,
co dobre, 1 wspieramy w tym, co
trudne. W nim czujemy sie dobrze,
poniewaz Bog, chce, zebySmy byli
zadowoleni”[5]. Nie zaszkodzi zadac
sobie pytanie: ,Jak troszcze sie o
swoich przyjaciot? Dziele sie z nimi
radoscig, wyplywajaca ze



Swiadomosci, jak bardzo Bog mnie
kocha? Staram sie poznac wiecej
0s0b, moze takich, ktore dotad nie
poznaly nikogo wierzacego, by
zblizy¢ je do Bozej miloSci?”.

Na rozdrozach swiata

»,Nie jest dla mnie powodem do
chluby to, ze glosze Ewangelie.
Swiadom jestem cigzgcego na mnie
obowigzku. Biada mi, gdybym nie
glosit Ewangelii!” (1 Kor 9,16). Te
stowa sw. Pawla sa cigglym
wezwaniem dla KoSciola.
Jednoczes$nie jego Swiadomos¢, ze
zostal wezwany przez Boga do
wypelnienia misji jest stale aktualna.
»,Gdybym to czynil z wlasnej woli,
miatbym zaplate, lecz jesli dzialam
nie z wlasnej woli, to tylko speiniam
obowiazki szafarza” (1 Kor 9,17).
Apostol Narodow zdawat sobie
sprawe, ze zostal postany, aby niesc¢
imie Jezusa Chrystusa ,,do pogan i
krolow, i do synow Izraela” (Dz 9,15)



i dlatego ze Swietym posSpiechem
chciat do nich wszystkich dotrzec.

W drugiej podrézy, gdy Duch Swiety
postal Sw. Pawla do Grecji, jego serce
rosto i rozpalalo sie w miare jak
dostrzegal wokot pragnienie Boga. W
Atenach, czekajgc na swoich
towarzyszy, ktorzy zostali w Berei
,ourzyl sie wewnetrznie na widok
miasta pelnego bozkéw” (Dz 17,16),
relacjonuje Sw. Lukasz. Najpierw, jak
zwykl to robic, udal sie do synagogi,
ale to nie wystarczylo. Kiedy tylko
mogl, rozprawial na agorze, az w
konicu sami Atenczycy poprosili go,
zeby zwrocil sie do wszystkich, aby
wylozyc¢ te nowa nauke, ktora glosit
(cf. Dz 17,19). W ten sposob na
Areopagu w Atenach, gdzie spotykaty
sie najbardziej aktualne 1
opiniotworcze prady intelektualne,
sw. Pawel opowiedzial o Jezusie
Chrystusie.



Podobnie jak apostol, my rowniez
sjesteSmy powolani, aby przyczyniac
sie, z inicjatywa i spontanicznoscia,
do polepszania Swiata i kultury
naszych czasow, aby otworzyly sie na
Boze plany wobec ludzkosci:
cogitationes cordis eius — na zamiary
Jego serca, ktore trwaja z pokolenia
na pokolenie (Ps 33 [32] 11)”[6].
Naturalnym jest, ze w wielu
wiernych chrzescijanskich zrodzi sie
chec dotarcia do miejsc, ktore ,,maja
duze znaczenie dla przysziego
ksztaltu spoleczenstwa”[7]. Dwa
tysigce lat temu byly to Ateny i Rzym.
A dzis, co to za miejsca? Czy sa w
nich chrzescijanie, ktérzy moga nies¢
tam ,,milg wonnos$c¢ Chrystusa” (cf. 2
Kor 2,15). Czy my moglibysSmy zrobic
cos, by zblizyc¢ sie do tych miejsc,
ktore czesto nie sg juz nawet zwykla
budowla? Pomyslmy o wielkich
budynkach gdzie wiele osob
podejmuje wazne, zyciowe decyzje.
Ale pomyS$lmy rowniez o centrum
naszego miasta, naszej dzielnicy,



naszego miejsca pracy. Ile moze
zdziala¢ w tych miejscach obecnos¢
ludzi wspierajacych bardziej
sprawiedliwe i solidarne
postrzeganie istoty ludzkiej. Ludzi,
ktorzy nie dziela na bogatych i
biednych, zdrowych i chorych,
miejscowych i obcych, etc.

Dobrze przemyslane, wszystko to
stanowi czes$¢ misji wlasciwej
wiernym swieckim Kosciola. Jak
zaproponowat Sobor Watykanski II:
»lam ich Bog powotuje, aby
wykonujac wiasciwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym
przyczyniali sie do uswiecenia swiata
na ksztatt zaczynu, od wewnqtrz
niejako, i w ten sposdb przykladem
zwlaszcza swego zycia promieniujac
wiarg, nadzieja i mitoscig, ukazywali
innym Chrystusa”[8]. Powolanie to,
wspolne dla wszystkich wiernych
Swieckich, konkretyzuje sie w
specjalny sposob wsrod ludzi, ktorzy
zostali powolani do Opus Dei. Sw.



Josemaria opisuje apostolstwo
swoich corek i synow jako ,,zastrzyk
do krwiobiegu spoleczenstwa”[9].
Widzial, Ze troszcza sie, aby ,zanies¢
Chrystusa do wszystkich dziedzin, w
ktorych rozwija sie ludzka
dziatalnos¢: do fabryki, do
laboratorium, do pracy na roli, do
warsztatu rzemieslniczego, na ulice
wielkich miast i na gorskie
szlaki”[10], stawiajac Go, poprzez
SWo0ja prace, ,na szczycie wszelkiej
ziemskiej dzialalnosci”[11].

Pragngc zachowac te konstytutywna
ceche Dziela, Ojciec zachecal nas w
swoim pierwszym liscie jako Pralat
do ,obudzenia we wszystkich
zawodowej pasji. Dotyczy to za-
rowno studentow, ktorzy powinni
miec¢ wielkie pragnienia budowania
spoleczenstwa, jak i tych, ktorzy juz
pracuja w swym zawodzie. Trzeba,
by wszyscy z czystq intencja
kultywowali w sobie Swietg ambicje
dotarcia jak najdalej w swojej dzie-



dzinie i do pozostawienia po sobie
sladu”[12]. Nie trzeba wszystkiego o
wszystkim wiedzie¢ tylko po to, zeby
sie wykazac. Dla wiernych Opus Dei
,bycie na biezaco, rozumienie
wspolczesnego Swiata jest czyms$
naturalnym i instynktownym, gdyz
to oni, wraz z resztg obywateli takich
jak oni, tworza ten Swiat i nadaja mu
wspolczesny charakter”[13]. Jest to
wspaniale zadanie, wymagajace od
nas stalego wysitku wyjscia poza
nasz maly swiat i wzniesienia oczu
ponad horyzont zbawienia. Caly
Swiat oczekuje ozywiajacej obecnosci
chrzescijan! My natomiast ,ilez razy
czujemy sie pociggani do pozostania
w zaciszu nabrzeza! Ale Pan wzywa
nas, abySmy wypltyneli na glebie i
zarzucili sieci na glebszych wodach
(cf. £k 5, 5). Zacheca nas do
poswiecenia zycia w stuzbie Jemu.
Trzymajac sie Go, jesteSmy
zachecani, abySmy oddawali
wszystkie nasze charyzmaty na
stuzbe innym. ObySmy mogli czuc sie



przynaglani Jego mitoscia (cf. 2 Kor 5,
14) i umieli powiedzie¢ wraz ze Sw.
Pawlem: ,Biada mi, gdybym nie
glosit Ewangelii!” (1 Kor 9, 16)”[14].

Gotowos¢ do tworzenia Dziela

Wraz z checig niesienia zbawienia
wielu ludziom, apostol ma w sercu
»troske o wszystkie koscioty” (cf. 2
Kor 11,28). Potrzeby w Kosciele
istnialy od zawsze. Dzieje Apostolskie
opowiadajg jak Barnaba ,,sprzedat
ziemie, ktora posiadal, a pieniadze
przyniost i ztozyl u stop

Apostoléw” (Dz 4,37). Sw. Pawel
wspomina w wielu swoich listach jak
przygotowywat zbiorke pieniedzy
dla chrzescijan w Jerozolimie. Dzielo
nie bylo pod tym wzgledem
wyjatkiem. Zaledwie tydzien po
przyjezdzie do Rzymu po raz
pierwszy, 30 czerwca 1946, Sw.
Josemaria tak pisat do Rady
Generalnej, ktora znajdowata sie
wowczas w Madrycie: ,MysSle o tym,



by jak najszybciej pojechac do
Madrytu i wroci¢ do Rzymu. Trzeba -
Ricardo![15] — przygotowac szesc¢set
tysiecy peset, takze jak najszybcie;j.
To, przy wszystkich naszych brakach
finansowych, wydaje sie jednym
wielkim szalenstwem. Jednak
musimy kupic tutaj dom”[16]. To by}t
dopiero poczatek potrzeb
finansowych zwigzanych z domami
w Rzymie i dla wszystkich z Dziela,
tak jak dla pierwszych chrzescijan,
byly one bardzo wazne. W ostatnich
latach don Javier z rozrzewnieniem
wspominat historie dwoch ksiezy
rozpoczynajacych dziatalnosé Opus
Dei w Urugwaju. Po jakims czasie
tam spedzonym kto$ ofiarowat duza
sume pieniedzy, ktora wyciggnetaby
ich z trudnosci finansowych, w
jakich sie znajdowali. Jednak bez
chwili wahania przekazali cala
kwote na potrzeby zwiazane z
budowa domow w Rzymie.



Potrzeby materialne nie skonczyty
sie wraz ze Smiercig $w. Josemarii,
ale istniejg i zawsze beda istniec.
Dzieki Bogu, na calym sSwiecie
pojawia sie coraz wiecej inicjatyw
apostolskich, ale trzeba rowniez
mysSle¢ o utrzymaniu tych juz
istniejacych. Dlatego rdGwnie waznym
jest, aby wcigz ozywiac wspdlne
poczucie odpowiedzialnosci za te
potrzeby. Jak przypomina nam Ojciec
,hasza mitos¢ do Kosciola bedzie nas
poruszata do szukania Srodkow
materialnych na rzecz rozwoju prac
apostolskich”[17]. Nie chodzi jedynie
o0 to, abySmy sie dotozyli, ale przede
wszystkim, aby ten wysiltek
wyplywal z mitosci do Dziela. To
samo mozna by powiedziec¢ o innym
wyrazie naszej wiary w Boze
pochodzenie osobistego wezwania do
tworzenia Dziela na ziemi. Dobrze
wiemy, jaka rados¢ sprawialo Sw.
Josemarii radosne oddanie jego corek
i synéw. W jednym ze swoich
ostatnich listow podziekowat Panu za



ich ,calkowitg dyspozycyjnosc —
wsrod obowigzkow swojego stanu —
dla stuzby Bogu i Dzielu”[18]. Na tle
chwil niepewnosci i sprzeciwu
przezywanych w Kosciele i na
Swiecie to oddanie jasnialo
wyjatkowym blaskiem. ,M}odzi i nie
tak mlodzi pokonuja swiat wzdtuz i
wszerz z wielkg naturalnoscia lub
trwajg wierni i niestrudzeni w tym
samym miejscu. Zmieniaja otoczenie,
jesli trzeba, zostawiajg prace i
wkladaja wysilek w inne zajecie,
bardziej potrzebne z punktu
widzenia apostolstwa. Uczg sie
nowych rzeczy, z przyjemnoscia
schodza na dalszy plan, znikajg,
ustepujac miejsca innym: wznosic sie
i opadac”[19].

Mimo ze praca Dziela opiera sie
glownie na osobistym apostolstwie
kazdego z jego wiernych[20], nie
mozna zapominac, ze promuje ona
rowniez, w sposob korporacyjny,
inicjatywy spoteczne, edukacyjne



oraz charytatywne. Sa to rézne
przejawy tej samej palacej mitosci,
ktora Bog zaszczepil w naszych
sercach. Poza tym, formacja, ktora
zapewnia Dzielo wymaga ,,pewnej
struktury”[21], zredukowanej, ale
koniecznej. To samo poczucie misji,
ktore sklania nas do zblizanie sie do
wielu ludzi i starania sie, aby by¢
zaczynem w miejscach, gdzie
podejmuje sie kluczowe decyzje,
podtrzymuje w nas zdrowa troske o
potrzeby calego Dziela.

Wielu wiernych Opus Dei, zyjacych
w celibacie i w malzenstwie, pracuje
na rzecz inicjatyw apostolskich
roznego typu. Niektdrzy maja
zadania zwigzane z ksztalceniem i
zarzadzaniem Dzielem. Mimo iz nie
stanowi to esencji ich powolania, fakt
bycia otwartym na te zadania
stanowi czes$¢ konkretnego sposobu
bycia Opus Dei. Dlatego Ojciec
zacheca ich, by ,,oprocz wielkiego
zapatu zawodowego mieli stalg i



hojna dyspozycyjnosc do
poswiecenia sie, kiedy to koniecznie,
z takim samym zapalem
zawodowym, zajeciom formacyjnym
i zarzadczym”[22]. Nie chodzi o
przyjmowanie tych zadan jako
narzuconych obowigzkdéw, nie
majacych nic wspolnego w wlasnym
zyciem. Wrecz przeciwnie. To cos, co
rodzi sie ze Swiadomosci bycia
wezwanym przez Boga do wielkiego
zadania i, tak jak u sw. Pawla, z checi
stania sie ,niewolnikiem wszystkich,
aby tym liczniejsi byli ci, ktorych
pozyskam” (1 Kor 9,19). Te zadania to
»praca zawodowa wymagajaca
konkretnego i starannego
przygotowania”[23]. Dlatego, gdy
przyjmuje sie tego rodzaju zadania,
robi sie to z poczuciem misji, aby
przezyc je z checig dolozenia swojej
cegielki. I z tego samego powodu
zadania te nie wylaczaja nas ze
Swiata, ale staja sie sposobem na
pozostanie w Swiecie - jednajac go z



Bogiem - i osiami, wokét ktorych
obraca sie nasze uswiecenie.

Uczniowie pierwszego Ko$ciota mieli
sjednego ducha i jedno serce” (Dz
4,32). Zyli zalezni od siebie w
zachwycajacym braterstwie: , Kt0z
odczuwa stabos¢, bym i ja nie czul sie
stabym? Kt6z doznaje zgorszenia,
zebym i ja nie plonal?” (2 Kor 11,29).
Odkad zaznali rado$ci Ewangelii
napeiniali Swiat Swiatlem. Wszyscy
troszczyli sie o zbawienie ludzi
wokol. Wszyscy chcieli uczestniczyc
w pracy apostotow. Uczestniczy¢
swoim oddaniem, goscinnoscig,
pomoca materialng lub bedac
dyspozycyjnym, tak jak towarzysze
podrdzy sw. Pawla. To nie obraz z
przesziosci, ale wspaniate dzis, ktore
urzeczywistnia sie w Kosciele i w
Dziele, i ktére my rowniez mamy za
zadanie urzeczywistniac z cala
aktualnoscia w wolnosci
odpowiadajac na Bozy dar.



Lucas Buch

ttum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Ojciec Swiety Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 131.

[2]]. L. Gonzalez Gullon, DYA - La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocariz, List duszpasterski, 14 11
2017, nr 9.

[4] Swiety Josemaria, KuZnia, nr 565.

[5] F. Ocariz, List duszpasterski, 9 1
2018, nr 14.

[6] F. Ocariz, List duszpasterski, 14 11
2017, nr 8.

[7] Ibidem, nr 29.



[8] Sobor Watykanski II, Konstytucja
Dogmatyczna Lumen Gentium, 1964,
nr 31.

[9] Swiety Josemaria, Instrukcja z 19
[T 1934, nr 42.

[10] Swiety Josemaria, To Chrystus
przechodzi, 2009, nr 105.

[11] Ibidem, nr 183.

[12] F. Ocariz, List duszpasterski, 14
I1 2017, nr 8.

[13] Swiety Josemaria,
Conversaciones, n. 26.

[14] Ojciec Swiety Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 130.

[15] Ricardo Fernandez Vallespin by}
wowczas Administratorem
Generalnym Dziela i mial za zadanie
czuwac nad potrzebami
finansowymi.



[16] A. Vazquez de Prada, Zatozyciel
Opus Dei, tom 3, 2006, s. 52.

[17] F. Ocariz, List duszpasterski, 14
I1 2017, nr 8.

[18] Swiety Josemaria, List 14 IT 1974,
nr 5.

[19] Ibidem.

[20] Swiety Josemaria,
Conversaciones, n. 51.

[21] Ibidem, n. 63.
[22] Ibidem.

[23] Swiety Josemaria, List 29 IX
1957, nr 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/poczucie-misji-ii/ (17-01-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-ii/

	Poczucie misji (II)

