
opusdei.org

Poczucie misji (II)

Siłę napędową apostolstwa
stanowi miłość, która jest
darem Bożym: „w dziecku
Bożym przyjaźń i miłość
stanowią jedno: Boskie światło,
które daje ciepło” (Kuźnia, 565).
Kościół wzrasta dzięki miłości
swoich wiernych, a dopiero
potem pojawia się Jego
struktura i organizacja, jako
owoc tej miłości i aby służyć
Kościołowi.

20-09-2018

Pierwsza część: Poczucie misji (I)

https://opusdei.org/pl-pl/document/poczucie-misji-i/


Św. Łukasz żywo opisuje życie
pierwszych wierzących w
Jerozolimie po zesłaniu Ducha
Świętego: „Codziennie trwali
jednomyślnie w świątyni, a łamiąc
chleb po domach, przyjmowali
posiłek z radością i prostotą serca.
Wielbili Boga, a cały lud odnosił się
do nich życzliwie. Pan zaś
przymnażał im codziennie tych,
którzy dostępowali zbawienia” (Dz
2,46 –47). Szybko pojawiły się jednak
przeciwności: pojmanie Jana i Piotra,
męczeństwo Szczepana i w końcu
otwarte prześladowania.

W tym wydarzeniu ewangelista
opisuje coś zaskakującego: „Ci, którzy
się rozproszyli, głosili w drodze
słowo” (Dz 8,4). Zwraca uwagę fakt,
że w chwili poważnego zagrożenia
życia nie przestawali mówić o
zbawieniu. I to nie przy jednej okazji.
Stale tak było. Chwilę później w
Piśmie Świętym czytamy: „Ci,
których rozproszyło prześladowanie,



jakie wybuchło z powodu Szczepana,
dotarli aż do Fenicji, na Cypr i do
Antiochii, głosząc słowo samym tylko
Żydom” (Dz 11,19). Co skłaniało
pierwszych chrześcijan do mówienia
o Panu napotkanym osobom, nawet
gdy uciekali przed
prześladowaniami? Skłaniała ich
radość, której zaznali i która
wypełniała ich serca: „oznajmiamy
wam, cośmy ujrzeli i usłyszeli,
abyście i wy mieli współuczestnictwo
z nami” (1 J 1,3). Oznajmiają to, tak
zwyczajnie, „aby nasza radość była
pełna” (1 J 1,4). Miłość, którą spotkali
na swojej drodze… Muszą się nią
podzielić. Radość jest zaraźliwa. A
czy my, dzisiejsi chrześcijanie, nie
moglibyśmy tak żyć?

Droga przyjaźni

Pewien szczegół tej sceny z Dziejów
Apostolskich jest bardzo znaczący.
Niektórzy z tych, którzy się
rozproszyli „pochodzili z Cypru i z



Cyreny. Oni to po przybyciu do
Antiochii przemawiali też do Greków
i opowiadali Dobrą Nowinę o Panu
Jezusie” (Dz 11,20). Chrześcijanie nie
obracali się w specjalnych kręgach,
ani nie próbowali dotrzeć do
najodpowiedniejszych miejsc, by
głosić Życie i Wolność, które
otrzymali. Każdy z nich dzielił się
swoją wiarą z naturalnością, w
swoim otoczeniu, z ludźmi, których
Bóg stawiał na jego drodze. Tak jak
Filip z Etiopem wracającym z
Jerozolimy; tak jak Pryscylla i Akwila
z młodym Apollosem (cf. Dz 8,26–40;
18, 24–26). Boża Miłość, która
napełniała ich serca, sprawiała, że
troszczyli się o te wszystkie osoby,
dzieląc z nimi ten skarb „który czyni
nas wspaniałymi i może uczynić
lepszymi i szczęśliwszymi tych,
którzy go przyjmują”[1]. Jeśli
wyjdziemy od bliskości z Bogiem,
będziemy kierować się ku
najbliższym nam ludziom, aby
dzielić się tym, czym żyjemy. Nawet



więcej. Będziemy chcieli zbliżyć się
do coraz większej liczby ludzi, by
dzielić się z nimi nowym Życiem,
które daje nam Pan. W ten sposób,
tak dziś jak i kiedyś, będzie można
powiedzieć, że „ręka Pańska była z
nimi, bo wielka liczba uwierzyła i
nawróciła się do Pana” (Dz 11,21).

Druga myśl, którą możemy rozważyć
na podstawie powyższej sceny mówi
o tym, że Kościół wzrastał i nadal
wzrasta dzięki miłości swoich
wiernych bardziej niż dzięki
strukturze i organizacji, które
pojawią się później, jako owoc tej
miłości i aby służyć Kościołowi. W
historii Dzieła dostrzegamy coś
podobnego. Wśród pierwszych,
którzy poszli za św. Josemaríą,
panowała szczera miłość i w tej
atmosferze Boże przesłanie torowało
sobie drogę. Tak opisuje się pierwszy
akademik: „Mieszkańców
madryckiego akademika przy ulicy
Luchana 33 łączył ten sam duch



chrześcijański, którego przekazywał
Ojciec. Dlatego właśnie, jeśli komuś
spodobała się atmosfera panująca
wokół księdza Josemaríi i osób z nim
przebywających, wracał. Do
akademika przy Luchana trafiało się,
bo się było zaproszonym, a zostawało
tam, bo pojawiała się przyjaźń”[2].

Dobrze jest przypomnieć sobie te
aspekty z życia Kościoła i Dzieła,
kiedy, z upływem lat, obie te
instytucje tak bardzo urosły i
pojawiło się ryzyko, że będziemy
bardziej pokładać nadzieję w
dziełach apostolskich niż w pracy,
którą może wykonać każdy i każda z
nas. Ojciec chciał nam o tym ostatnio
przypomnieć: „Aktualne okoliczności
ewangelizacji sprawiają, że kontakt
osobisty staje się – o ile to możliwe –
jeszcze bardziej niezastąpiony.
Relacyjność to istota sposobu
apostołowania, jaki św. Josemaría
znalazł w opisach
ewangelicznych”[3]. W



rzeczywistości naturalnie tak się
dzieje. Jeśli siłę napędową
apostolstwa stanowi miłość, która
jest darem Bożym, to „w dziecku
Bożym przyjaźń i miłość stanowią
jedno: Boskie światło, które daje
ciepło” [4]. Przyjaźń to miłość, a dla
dziecka Bożego to prawdziwa caritas.
Dlatego właśnie nie chodzi o
szukanie przyjaciół, żeby
apostołować, ale o to, że przyjaźń i
apostolstwo wyrażają tę samą
miłość. Nawet więcej. „Sama
przyjaźń jest apostolstwem, sama
przyjaźń jest dialogiem, w którym
dajemy i otrzymujemy światło. W
nim powstają projekty, gdy
wzajemnie poszerzamy swoje
horyzonty. W nim radujemy się tym,
co dobre, i wspieramy w tym, co
trudne. W nim czujemy się dobrze,
ponieważ Bóg, chce, żebyśmy byli
zadowoleni”[5]. Nie zaszkodzi zadać
sobie pytanie: „Jak troszczę się o
swoich przyjaciół? Dzielę się z nimi
radością, wypływającą ze



świadomości, jak bardzo Bóg mnie
kocha? Staram się poznać więcej
osób, może takich, które dotąd nie
poznały nikogo wierzącego, by
zbliżyć je do Bożej miłości?”.

Na rozdrożach świata

„Nie jest dla mnie powodem do
chluby to, że głoszę Ewangelię.
Świadom jestem ciążącego na mnie
obowiązku. Biada mi, gdybym nie
głosił Ewangelii!” (1 Kor 9,16). Te
słowa św. Pawła są ciągłym
wezwaniem dla Kościoła.
Jednocześnie jego świadomość, że
został wezwany przez Boga do
wypełnienia misji jest stale aktualna.
„Gdybym to czynił z własnej woli,
miałbym zapłatę, lecz jeśli działam
nie z własnej woli, to tylko spełniam
obowiązki szafarza” (1 Kor 9,17).
Apostoł Narodów zdawał sobie
sprawę, że został posłany, aby nieść
imię Jezusa Chrystusa „do pogan i
królów, i do synów Izraela” (Dz 9,15)



i dlatego ze świętym pośpiechem
chciał do nich wszystkich dotrzeć.

W drugiej podróży, gdy Duch Święty
posłał św. Pawła do Grecji, jego serce
rosło i rozpalało się w miarę jak
dostrzegał wokół pragnienie Boga. W
Atenach, czekając na swoich
towarzyszy, którzy zostali w Berei
„burzył się wewnętrznie na widok
miasta pełnego bożków” (Dz 17,16),
relacjonuje św. Łukasz. Najpierw, jak
zwykł to robić, udał się do synagogi,
ale to nie wystarczyło. Kiedy tylko
mógł, rozprawiał na agorze, aż w
końcu sami Ateńczycy poprosili go,
żeby zwrócił się do wszystkich, aby
wyłożyć tę nową naukę, którą głosił
(cf. Dz 17,19). W ten sposób na
Areopagu w Atenach, gdzie spotykały
się najbardziej aktualne i
opiniotwórcze prądy intelektualne,
św. Paweł opowiedział o Jezusie
Chrystusie.



Podobnie jak apostoł, my również
„jesteśmy powołani, aby przyczyniać
się, z inicjatywą i spontanicznością,
do polepszania świata i kultury
naszych czasów, aby otworzyły się na
Boże plany wobec ludzkości: 
cogitationes cordis eius – na zamiary
Jego serca, które trwają z pokolenia
na pokolenie (Ps 33 [32] 11)”[6].
Naturalnym jest, że w wielu
wiernych chrześcijańskich zrodzi się
chęć dotarcia do miejsc, które „mają
duże znaczenie dla przyszłego
kształtu społeczeństwa”[7]. Dwa
tysiące lat temu były to Ateny i Rzym.
A dziś, co to za miejsca? Czy są w
nich chrześcijanie, którzy mogą nieść
tam „miłą wonność Chrystusa” (cf. 2
Kor 2,15). Czy my moglibyśmy zrobić
coś, by zbliżyć się do tych miejsc,
które często nie są już nawet zwykłą
budowlą? Pomyślmy o wielkich
budynkach gdzie wiele osób
podejmuje ważne, życiowe decyzje.
Ale pomyślmy również o centrum
naszego miasta, naszej dzielnicy,



naszego miejsca pracy. Ile może
zdziałać w tych miejscach obecność
ludzi wspierających bardziej
sprawiedliwe i solidarne
postrzeganie istoty ludzkiej. Ludzi,
którzy nie dzielą na bogatych i
biednych, zdrowych i chorych,
miejscowych i obcych, etc.

Dobrze przemyślane, wszystko to
stanowi część misji właściwej
wiernym świeckim Kościoła. Jak
zaproponował Sobór Watykański II:
„Tam ich Bóg powołuje, aby
wykonując właściwe sobie zadania,
kierowani duchem ewangelicznym 
przyczyniali się do uświęcenia świata
na kształt zaczynu, od wewnątrz
niejako, i w ten sposób przykładem
zwłaszcza swego życia promieniując
wiarą, nadzieją i miłością, ukazywali
innym Chrystusa”[8]. Powołanie to,
wspólne dla wszystkich wiernych
świeckich, konkretyzuje się w
specjalny sposób wśród ludzi, którzy
zostali powołani do Opus Dei. Św.



Josemaría opisuje apostolstwo
swoich córek i synów jako „zastrzyk
do krwiobiegu społeczeństwa”[9].
Widział, że troszczą się, aby „zanieść
Chrystusa do wszystkich dziedzin, w
których rozwija się ludzka
działalność: do fabryki, do
laboratorium, do pracy na roli, do
warsztatu rzemieślniczego, na ulice
wielkich miast i na górskie
szlaki”[10], stawiając Go, poprzez
swoją pracę, „na szczycie wszelkiej
ziemskiej działalności”[11].

Pragnąc zachować tę konstytutywną
cechę Dzieła, Ojciec zachęcał nas w
swoim pierwszym liście jako Prałat
do „obudzenia we wszystkich
zawodowej pasji. Dotyczy to za‐
równo studentów, którzy powinni
mieć wielkie pragnienia budowania
społeczeństwa, jak i tych, którzy już
pracują w swym zawodzie. Trzeba,
by wszyscy z czystą intencją
kultywowali w sobie świętą ambicję
dotarcia jak najdalej w swojej dzie‐



dzinie i do pozostawienia po sobie
śladu”[12]. Nie trzeba wszystkiego o
wszystkim wiedzieć tylko po to, żeby
się wykazać. Dla wiernych Opus Dei
„bycie na bieżąco, rozumienie
współczesnego świata jest czymś
naturalnym i instynktownym, gdyż
to oni, wraz z resztą obywateli takich
jak oni, tworzą ten świat i nadają mu
współczesny charakter”[13]. Jest to
wspaniałe zadanie, wymagające od
nas stałego wysiłku wyjścia poza
nasz mały świat i wzniesienia oczu
ponad horyzont zbawienia. Cały
świat oczekuje ożywiającej obecności
chrześcijan! My natomiast „ileż razy
czujemy się pociągani do pozostania
w zaciszu nabrzeża! Ale Pan wzywa
nas, abyśmy wypłynęli na głębię i
zarzucili sieci na głębszych wodach
(cf. Łk 5, 5). Zachęca nas do
poświęcenia życia w służbie Jemu.
Trzymając się Go, jesteśmy
zachęcani, abyśmy oddawali
wszystkie nasze charyzmaty na
służbę innym. Obyśmy mogli czuć się



przynaglani Jego miłością (cf. 2 Kor 5,
14) i umieli powiedzieć wraz ze św.
Pawłem: „Biada mi, gdybym nie
głosił Ewangelii!” (1 Kor 9, 16)”[14].

Gotowość do tworzenia Dzieła

Wraz z chęcią niesienia zbawienia
wielu ludziom, apostoł ma w sercu
„troskę o wszystkie kościoły” (cf. 2
Kor 11,28). Potrzeby w Kościele
istniały od zawsze. Dzieje Apostolskie
opowiadają jak Barnaba „sprzedał
ziemię, którą posiadał, a pieniądze
przyniósł i złożył u stóp
Apostołów” (Dz 4,37). Św. Paweł
wspomina w wielu swoich listach jak
przygotowywał zbiórkę pieniędzy
dla chrześcijan w Jerozolimie. Dzieło
nie było pod tym względem
wyjątkiem. Zaledwie tydzień po
przyjeździe do Rzymu po raz
pierwszy, 30 czerwca 1946, św.
Josemaría tak pisał do Rady
Generalnej, która znajdowała się
wówczas w Madrycie: „Myślę o tym,



by jak najszybciej pojechać do
Madrytu i wrócić do Rzymu. Trzeba –
Ricardo![15] – przygotować sześćset
tysięcy peset, także jak najszybciej.
To, przy wszystkich naszych brakach
finansowych, wydaje się jednym
wielkim szaleństwem. Jednak
musimy kupić tutaj dom”[16]. To był
dopiero początek potrzeb
finansowych związanych z domami
w Rzymie i dla wszystkich z Dzieła,
tak jak dla pierwszych chrześcijan,
były one bardzo ważne. W ostatnich
latach don Javier z rozrzewnieniem
wspominał historię dwóch księży
rozpoczynających działalność Opus
Dei w Urugwaju. Po jakimś czasie
tam spędzonym ktoś ofiarował dużą
sumę pieniędzy, która wyciągnęłaby
ich z trudności finansowych, w
jakich się znajdowali. Jednak bez
chwili wahania przekazali całą
kwotę na potrzeby związane z
budową domów w Rzymie.



Potrzeby materialne nie skończyły
się wraz ze śmiercią św. Josemaríi,
ale istnieją i zawsze będą istnieć.
Dzięki Bogu, na całym świecie
pojawia się coraz więcej inicjatyw
apostolskich, ale trzeba również
myśleć o utrzymaniu tych już
istniejących. Dlatego równie ważnym
jest, aby wciąż ożywiać wspólne
poczucie odpowiedzialności za te
potrzeby. Jak przypomina nam Ojciec
„nasza miłość do Kościoła będzie nas
poruszała do szukania środków
materialnych na rzecz rozwoju prac
apostolskich”[17]. Nie chodzi jedynie
o to, abyśmy się dołożyli, ale przede
wszystkim, aby ten wysiłek
wypływał z miłości do Dzieła. To
samo można by powiedzieć o innym
wyrazie naszej wiary w Boże
pochodzenie osobistego wezwania do
tworzenia Dzieła na ziemi. Dobrze
wiemy, jaką radość sprawiało św.
Josemaríi radosne oddanie jego córek
i synów. W jednym ze swoich
ostatnich listów podziękował Panu za



ich „całkowitą dyspozycyjność –
wśród obowiązków swojego stanu –
dla służby Bogu i Dziełu”[18]. Na tle
chwil niepewności i sprzeciwu
przeżywanych w Kościele i na
świecie to oddanie jaśniało
wyjątkowym blaskiem. „Młodzi i nie
tak młodzi pokonują świat wzdłuż i
wszerz z wielką naturalnością lub
trwają wierni i niestrudzeni w tym
samym miejscu. Zmieniają otoczenie,
jeśli trzeba, zostawiają pracę i
wkładają wysiłek w inne zajęcie,
bardziej potrzebne z punktu
widzenia apostolstwa. Uczą się
nowych rzeczy, z przyjemnością
schodzą na dalszy plan, znikają,
ustępując miejsca innym: wznosić się
i opadać”[19].

Mimo że praca Dzieła opiera się
głównie na osobistym apostolstwie
każdego z jego wiernych[20], nie
można zapominać, że promuje ona
również, w sposób korporacyjny,
inicjatywy społeczne, edukacyjne



oraz charytatywne. Są to różne
przejawy tej samej palącej miłości,
którą Bóg zaszczepił w naszych
sercach. Poza tym, formacja, którą
zapewnia Dzieło wymaga „pewnej
struktury”[21], zredukowanej, ale
koniecznej. To samo poczucie misji,
które skłania nas do zbliżanie się do
wielu ludzi i starania się, aby być
zaczynem w miejscach, gdzie
podejmuje się kluczowe decyzje,
podtrzymuje w nas zdrową troskę o
potrzeby całego Dzieła.

Wielu wiernych Opus Dei, żyjących
w celibacie i w małżeństwie, pracuje
na rzecz inicjatyw apostolskich
różnego typu. Niektórzy mają
zadania związane z kształceniem i
zarządzaniem Dziełem. Mimo iż nie
stanowi to esencji ich powołania, fakt
bycia otwartym na te zadania
stanowi część konkretnego sposobu
bycia Opus Dei. Dlatego Ojciec
zachęca ich, by „oprócz wielkiego
zapału zawodowego mieli stałą i



hojną dyspozycyjność do
poświęcenia się, kiedy to koniecznie,
z takim samym zapałem
zawodowym, zajęciom formacyjnym
i zarządczym”[22]. Nie chodzi o
przyjmowanie tych zadań jako
narzuconych obowiązków, nie
mających nic wspólnego w własnym
życiem. Wręcz przeciwnie. To coś, co
rodzi się ze świadomości bycia
wezwanym przez Boga do wielkiego
zadania i, tak jak u św. Pawła, z chęci
stania się „niewolnikiem wszystkich,
aby tym liczniejsi byli ci, których
pozyskam” (1 Kor 9,19). Te zadania to
„praca zawodowa wymagająca
konkretnego i starannego
przygotowania”[23]. Dlatego, gdy
przyjmuje się tego rodzaju zadania,
robi się to z poczuciem misji, aby
przeżyć je z chęcią dołożenia swojej
cegiełki. I z tego samego powodu
zadania te nie wyłączają nas ze
świata, ale stają się sposobem na
pozostanie w świecie - jednając go z



Bogiem - i osiami, wokół których
obraca się nasze uświęcenie.

Uczniowie pierwszego Kościoła mieli
„jednego ducha i jedno serce” (Dz
4,32). Żyli zależni od siebie w
zachwycającym braterstwie: „Któż
odczuwa słabość, bym i ja nie czuł się
słabym? Któż doznaje zgorszenia,
żebym i ja nie płonął?” (2 Kor 11,29).
Odkąd zaznali radości Ewangelii
napełniali świat światłem. Wszyscy
troszczyli się o zbawienie ludzi
wokół. Wszyscy chcieli uczestniczyć
w pracy apostołów. Uczestniczyć
swoim oddaniem, gościnnością,
pomocą materialną lub będąc
dyspozycyjnym, tak jak towarzysze
podróży św. Pawła. To nie obraz z
przeszłości, ale wspaniałe dziś, które
urzeczywistnia się w Kościele i w
Dziele, i które my również mamy za
zadanie urzeczywistniać z całą
aktualnością w wolności
odpowiadając na Boży dar.



Lucas Buch

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

[1] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 131.

[2] J. L. González Gullón, DYA – La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid, p. 196.

[3] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14 II
2017, nr 9.

[4] Święty Josemaría, Kuźnia, nr 565.

[5] F. Ocáriz, List duszpasterski, 9 I
2018, nr 14.

[6] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14 II
2017, nr 8.

[7] Ibidem, nr 29.



[8] Sobór Watykański II, Konstytucja
Dogmatyczna Lumen Gentium, 1964,
nr 31.

[9] Święty Josemaría, Instrukcja z 19
III 1934, nr 42.

[10] Święty Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 2009, nr 105.

[11] Ibidem, nr 183.

[12] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14
II 2017, nr 8.

[13] Święty Josemaría, 
Conversaciones, n. 26.

[14] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 130.

[15] Ricardo Fernández Vallespín był
wówczas Administratorem
Generalnym Dzieła i miał za zadanie
czuwać nad potrzebami
finansowymi.



[16] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom 3, 2006, s. 52.

[17] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14
II 2017, nr 8.

[18] Święty Josemaría, List 14 II 1974,
nr 5.

[19] Ibidem.

[20] Święty Josemaría, 
Conversaciones, n. 51.

[21] Ibidem, n. 63.

[22] Ibidem.

[23] Święty Josemaría, List 29 IX
1957, nr 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/poczucie-misji-ii/ (17-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-ii/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-ii/

	Poczucie misji (II)

