
opusdei.org

Poczucie misji (I)

Żyć z poczuciem misji oznacza
czuć się posłanym przez Pana
do tego, by nieść Jego miłość
ludziom wokół nas. A to
zakłada decydowanie w
każdym momencie – pod
wpływem Ducha Świętego – jak
postąpić, aby nasze działanie
było zgodne z tą misją, która
nadaje sens i cel naszej
ziemskiej wędrówce.

09-09-2018

Dzieje Apostolskie rozpoczynają się
sceną, która nic nie straciła ze swej



mocy. Apostołowie, po tym, jak
zostali uwięzieni, a następnie
cudownie uwolnieni przez anioła,
zamiast uciekać przed
arcykapłanami, wracają do świątyni,
by nauczać. Zostają więc ponownie
pojmani i przyprowadzeni przed
arcykapłanów, którzy zdziwieni
mówią „Zakazaliśmy wam surowo,
abyście nie nauczali w to imię”.
Apostołowie zaś niewzruszeni
odpowiadają: „Trzeba bardziej
słuchać Boga niż ludzi” (Dz 5, 28–29).

Pierwsi chrześcijanie odziedziczyli to
samo głębokie przekonanie. Dzieje
Apostolskie przedstawiają wiele
przykładów takiej postawy, a historia
pierwszych wieków chrześcijaństwa
ukazuje to wystarczająco jasno. My
także dostrzegamy tę prawdę jako
oczywistą i odczuwamy tę samą
potrzebę: „nie możemy nie mówić
tego, cośmy widzieli i słyszeli” (Dz 4,
20). Wierzący są gotowi ponieść karę,
nawet śmierć, nie tracąc radości.



Mają w sercu coś, co czyni ich
radosnymi: Pełnię i Życie, których
nawet śmierć nie może im odebrać i
którymi nie mogą się przestać
dzielić. My, którzy dużo później
staliśmy się częścią Kościoła,
zadajemy sobie pytanie, czy tak było
kiedyś czy my również powinniśmy
tak żyć.

Aktualność wezwania

Może nam się wydawać, że dzieli nas
od pierwszych chrześcijan przepaść,
że nigdy nie dorównamy im w
świętości, że dzięki przebywaniu z
Jezusem lub przynajmniej z kimś z
Dwunastu byli niemal idealni i pełni
ognia, którego nikt i nic nie mogło
ugasić. Tak naprawdę wystarczy
zajrzeć do Ewangelii, żeby się
przekonać, było jest inaczej.

Apostołowie wiele razy zostali
ukazani jako ludzie mający wady, tak
jak my. Nie mieli żadnego
przygotowania intelektualnego. Jezus



wysłał pierwszych siedemdziesięciu
dwóch zaledwie po kilku tygodniach
przebywania z Nim (por. Łk 10, 1–
12). Jedno jest natomiast jasne dla
wiernych pierwszego Kościoła: Jezus
umarł i zmartwychwstał za każdego
z nich, dał im dar Ducha Świętego i
liczy, że dzięki nim Zbawienie trafi
do wszystkich. Nie chodzi o
przygotowanie ani o specjalne
warunki do apostolstwa. Chodzi o
przyjęcie wezwania Boga, o otwarcie
się na Jego dar i o życie nim. Być
może dlatego papież Franciszek
przypomina nam słowami św. Pawła,
że „Pan każdego z nas wybrał,
«abyśmy byli święci i nieskalani
przed Jego obliczem» (Ef 1, 4)”[1].

Kościół przez wszystkie wieki miał
świadomość, że dostał od Chrystusa
wezwanie, a wraz z nim zadanie.
Nawet więcej - Kościół jest tym
wezwaniem i tym zadaniem. Kościół
„jest misyjny ze swej natury,
ponieważ swój początek bierze



wedle planu Ojca z posłania Syna i z
posłania Ducha Świętego”[2]. Nie
chodzi o ludzkie wyobrażenia ani o
ludzkie przedsięwzięcia, ale o to, że
„posłannictwo (Kościoła) trwa nadal i
rozwija w ciągu dziejów
posłannictwo samego Chrystusa”[3].
Innymi słowy Kościół, a w Nim każdy
z Jego wiernych, kontynuuje misję
Chrystusa, który został posłany na
ziemię, aby uobecnić i
urzeczywistnić Bożą Miłość wśród
ludzi. Jest to możliwe, ponieważ Pan
posłał do Niego i posyła do nas
Ducha Świętego, który jest
początkiem tej miłości.

Zatem my również jesteśmy owocem
wezwania, a nasze życie to zadanie
w świecie i dla świata. Nasze życie
duchowe i postrzeganie apostolstwa
zmieniają się, gdy spojrzymy na nie z
tej perspektywy. Pan nas szukał i
posłał na świat, abyśmy głosili
wszystkim Jego Zbawienie. „«Idźcie i
głoście Ewangelię… Jestem z wami…»



- to powiedział Jezus… i powiedział to
do ciebie”[4]. I do mnie. Do każdej i
każdego z nas. W Bożej obecności
każdy z nas może rozważać tę
prawdę, że jest chrześcijaninem, bo
Bóg go wezwał i posłał. I z głębi
serca, poruszeni siłą Jego Ducha,
odpowiemy słowami psalmu „Oto
przychodzę, Boże, czynić Twoją
wolę!” (por. Ps 40, 8–9).

Doświadczenie bezwzględnego
rozkazu

W latach pięćdziesiątych, podróżując
po Europie i odwiedzając pierwszych
wiernych Opus Dei, którzy wyjechali,
aby rozwijać pracę apostolską Dzieła,
św. Josemaría „prowadził zwykle
wieczorną modlitwę tych, którzy mu
towarzyszyli, przedstawiając im do
rozważania tekst ewangeliczny, w
którym Jezus powiada do apostołów:
- Wybrałem was, abyście szli…, ut
eatis”[5]. Powtarzał to jak refren,
starał się, aby słowa Jezusa



wybrzmiewały w sercach
towarzyszących mu ludzi, by
utwierdzali się oni w prawdzie, która
nadawała sens jego życiu i by mieli
oni wciąż żywe poczucie misji, które
wpływało na wszystko, co czynił.
„Nie wyście Mnie wybrali, ale Ja was
wybrałem i przeznaczyłem was na
to, abyście szli i owoc przynosili, i by
owoc wasz trwał” (J 15, 16).

Czytaliśmy i słyszeliśmy wiele
historii o pierwszych ludziach,
którzy poszli za Panem w Opus Dei.
Pierwszy krąg w przytułku przy 
Porta Coeli w Madrycie; pierwszy
akademik przy madryckiej ulicy
Ferraz; podtrzymywanie przez św.
Josemaríę życia rodzinnego podczas
ciężkich lat hiszpańskiej wojny
domowej; początki ekspansji Dzieła
w Hiszpanii; przyjazd do Rzymu;
szybki rozwój na całym świecie…
Tamci młodzi ludzie, oraz ci już nie
tak młodzi, podążali za Założycielem,
świadomi prawdziwego Bożego



wezwania. Dziki Dziełu spotkali
Jezusa i odkryli skarb, dla którego
warto było poświęcić całe życie:
miłość Chrystusa, misję niesienia tej
miłości na cały świat, zbliżania ludzi
do Jego ciepła, rozpalania serc
świętym ogniem. Nikt nie musiał im
tego przypominać, sami czuli
potrzebę rozniecania tego ognia. To
bardzo zrozumiałe. „Dobro pragnie
zawsze się udzielać. Wszelkie
autentyczne doświadczenie prawdy i
piękna dąży samo z siebie do swej
ekspansji”[6].

Niektórzy byli młodzi i
entuzjastyczni, inni chłodni i
racjonalni, ale wszyscy byli
przekonani, że za tym młodym
księdzem i dziełem, które miał w
rękach stała jasna wola Boża. Dlatego
właśnie byli zdolni odpowiedzieć na
wezwanie Pana, zostawić wszystko i
pójść za Nim. Doświadczyli tego, co
powtarzał im św. Josemaría: „Nie
zapominajcie, że nie jesteście tylko



ludźmi, którzy łączą się z innymi, aby
czynić coś dobrego. To dużo, ale to…
niewiele. Jesteśmy apostołami,
którzy spełniają bezwzględny rozkaz
Chrystusowy”[7]. A ponieważ
podążali za Jezusem w pełnej
wolności, rozkaz ten nie był dla nich
ciężarem. Wręcz przeciwnie. To
także powtarzał im Założyciel: „To
nadprzyrodzone przekonanie o
Bożym charakterze przedsięwzięcia
da wam w rezultacie tak wielki
entuzjazm i miłość do Dzieła, że
poczujecie się najszczęśliwszymi,
poświęcając się, aby się ono
zrealizowało”[8]. Nie potrzebowali
żadnego tłumaczenia tych słów. Żyli
tym.

Nie zajmujemy się apostolstwem.
Jesteśmy apostołami!

Kiedy zastanawiamy się nad
początkami chrześcijaństwa, nie
pozostajemy obojętni na wezwanie
Ewangelii. Minęły wieki od



nauczania apostołów. Ale od
założenia Opus Dei nie minęło
jeszcze nawet sto lat. Cała historia
Kościoła pozwala zrozumieć, że
wezwanie Chrystusa rozbrzmiewa
przez wieki w sercach wierzących, w
naszych sercach. W naszym życiu
pojawiła się Miłość, zostaliśmy
dotknięci przez Chrystusa (por. Flp 3,
12). Każdy z nas musi chwycić tę
Miłość i dać się przemienić przez
Jezusa. Jedno łączy się z drugim. Im
bardziej nasze życie skupia się wokół
Chrystusa, tym bardziej „wzmacnia
się misyjny sens naszego powołania,
a nasze oddanie staje się całkowite i
radosne”[9].

Pierwsze osoby z Dzieła, tak jak
pierwsi chrześcijanie, spotkały
Chrystusa, z całej siły dały się
ponieść Jego Miłości i misji, którą im
przedstawił i zobaczyły jak ich życie
we wspaniały sposób się zmienia.
Spełniło się w nich to, co Ojciec
chciał nam przypomnieć krótko po



tym, jak został wybrany: „Jesteśmy
wolni, aby kochać Boga, który
powołuje; Boga, który jest miłością, i
który daje nam miłość, aby kochać
Jego i innych. Owa miłość daje nam
pełną świadomość naszej misji, która
nie jest sporadycznym działaniem
apostolskim czy jednorazową akcją,
ale ciągłą misją apostolską, która
wypływa z powołania i obejmuje całe
nasze życie”[10]. Misja apostolska,
która wypełnia całe życie, to nie
narzucone przez kogoś zadanie lub
jeszcze jeden obowiązek wśród
innych codziennych zajęć. To
najbardziej trafne wyrażenie naszej
własnej tożsamości, którą odkryliśmy
dzięki Bożemu wezwaniu. „Nie
zajmujemy się apostolstwem, lecz
jesteśmy apostołami!” [11]. Kiedy 
żyjemy tą misją, wzmacnia się
jednocześnie nasza tożsamość
apostołów. Życie świętego Pawła jest
dobrym źródłem inspiracji. Kiedy
czytamy historię jego podróży,
zwraca uwagę jak często w swojej



misji nie osiąga zamierzonych
rezultatów. Zostaje odrzucony przez
Żydów w Antiochii Pizydyjskiej,
wyrzucony z miasta, musi uciekać z
Ikonium, by uniknąć śmierci. Jest
kamienowany w Likaonii… (cf. Dz
13–14).

Mimo wszystkich trudności, Apostoł
Narodów nie traci z pola widzenia
wezwania, które skierował do niego
Jezus w drodze do Damaszku, a
następnie skonkretyzował w tym
mieście. Dlatego powtarza
niestrudzenie: „Miłość Chrystusa
przynagla nas” (2 Kor 5,14). Nawet
gdy pisze do wspólnoty, która go
jeszcze nie zna, nie boi się
przedstawić jako „Paweł, sługa
Chrystusa Jezusa, z powołania
apostoł, przeznaczony do głoszenia
Ewangelii Bożej” (Rz 1,1). To właśnie
on, „z powołania apostoł”. I zaraz
potem zwraca się do tych wiernych
jako do „powołanych przez Jezusa
Chrystusa (…) przez Boga



umiłowanych, powołanych
świętych” (Rz 1,6–7). Paweł czuje się
wezwany przez Boga, ale jest
również świadomy, że tak naprawdę
wszyscy wierni są wezwani[12].
Dzięki swojemu poczuciu misji Paweł
żyje braterstwem sięgającym dalej
niż więzi ziemskie. Analogicznie na
pytanie „Kim ja jestem?” moglibyśmy
odpowiedzieć „Jestem kimś
kochanym przez Boga, zbawionym
przez Jezusa Chrystusa, wybranym,
aby być apostołem, wezwanym, aby
nieść wielu osobom Miłość, którą
otrzymałem. Dlatego apostolstwo nie
jest dla mnie ciężarem, lecz
potrzebą”. Dzięki spotkaniu z
Jezusem Chrystusem wiemy, że
jesteśmy solą i światłem i dlatego nie
możemy przestać nadawać smak i
nieść światło gdziekolwiek jesteśmy.
To jedno z tych odkryć, które
rewolucjonizują życie duchowe i
którego nikt za mnie nie dokona.

Z siłą Ducha Świętego



Kiedy odkrywamy Pana w naszym
życiu, kiedy czujemy się kochani,
wezwani, wybrani i decydujemy się
pójść za Nim „zapala się w nas
światełko; tajemniczy impuls, który
skłania człowieka do poświęcenia
największych pokładów energii na
zadanie, które z biegiem czasu
nabiera kształtów”[13]. Misja
apostolska to po pierwsze „światełko
w nas”. Ciemność egzystencji,
polegająca na niepewności
dotyczącej sensu naszego życia
znika. Zaproszenie, które kieruje do
nas Jezus pozwala nam zrozumieć
przeszłość, wskazując jednocześnie
jasną drogę ku przyszłości. Sam Jezus
przeżył w ten sposób swoje ziemskie
życie. Gdy wiele osób prosi go, by
został z nimi, On wie, że musi iść
dalej, „bo na to został posłany” (Łk
4,43). Nawet w obliczu męki i śmierci
pozostaje pogodny i ufny, jasno
odpowiadając Piłatowi „Ja się na to
narodziłem i na to przyszedłem na



świat, aby dać świadectwo
prawdzie” (J 18,37).

Żyć z poczuciem misji oznacza czuć
się w każdej chwili posłanym przez
Pana, aby nieść Jego miłość ludziom
wokół nas. Na to zostaliśmy
stworzeni. Oznacza to również
decydowanie w każdej chwili jak
postąpić, aby nasze działanie było
zgodne z tą misją, która nadaje sens i
cel naszej ziemskiej wędrówce. Mogą
pojawić się trudności, przeszkody,
przeciwności, ciemność. Ale gwiazda
wskazująca północ nigdy nie gaśnie.
Żyję po coś, widzę światło, które
pozwala mi nie zbłądzić.

To światło misji to jednocześnie 
impuls. Ale nie impuls będący ludzką
siłą. Oczywiście będą w naszym
życiu chwile wielkiego entuzjazmu,
kiedy będziemy chcieli rzucić ogień
Chrystusa na ludzi wokół. Ale każdy
kto już trochę szedł za Chrystusem
wie, że ludzki impuls pojawia się i



znika. I nie ma w tym nic złego. To
ludzkie, a pierwsi doświadczyli tego
święci. Przypomina nam o tym,
daleko nie szukając, życie
błogosławionego Álvaro del Portillo,
który, jak wiadomo, tuż po
poproszeniu o przyjęcie do Dzieła był
zmuszony przyznać się
Założycielowi, że przeszedł mu
entuzjazm[14].

W całej tej misji nie można
zapominać, że prawdziwa siła,
dynamizm, który sprawia, że
wychodzimy poza siebie, by służyć
innym „to nie strategia, lecz siła
Ducha Świętego, odwieczna
Miłość”[15]. Rzeczywiście „żadna
motywacja nie będzie wystarczająca,
jeśli w sercach nie żarzy się ogień
Ducha” i właśnie dlatego „dla
podtrzymania żywego zapału
misyjnego potrzebne jest głębokie
zaufanie do Ducha Świętego,
ponieważ «Duch przychodzi z
pomocą naszej słabości» (Rz 8,26).



Jednakże takie ofiarne zaufanie musi
znaleźć pokarm i dlatego
powinniśmy wzywać Go
nieustannie”[16]. Wierni Opus Dei
wzywają Go codziennie podczas
mszy świętej, w niektórych
modlitwach ustnych, np. w różańcu
lub w Preces Dzieła. Czasem może
być łatwiej wybrać jakąś modlitwę
specjalnie do Ducha Świętego, np.
sekwencję do Ducha Świętego, hymn 
Veni Creator Spiritus lub inne, które
przez wieki Mu poświęcano. We
wszystkich tych modlitwach prosimy
Ducha Świętego, aby przybył,
przemienił nas, zesłał na nas Miłość i
siłę, które poruszyły Pana. Prośmy
Go zatem: „Duchu miłości,
stworzycielu i uświęcicielu dusz,
którego pierwszym dziełem jest
przemienianie nas na obraz Jezusa,
pozwól mi upodobnić się do Niego,
myśleć jak On, mówić jak On, kochać
jak On, cierpieć jak On i we
wszystkim działać jak On”[17].



W ten sposób przemieniający impuls
Ducha Świętego da nam serce
rozpalone na wzór serca Jezusa, a
misja apostolska zamieni się w krew
poruszającą nasze serce. Z biegiem
czasu „zadanie misji nabierze
kształtów”[18]. Jeśli damy się ponieść
Miłości Boga, będziemy uważni na
Jego natchnienia i zwrócimy uwagę
na małe gesty, które nam wskazuje,
apostolstwo zmieni się w zadanie
stanowiące naszą tożsamość. Nikt
nam nie będzie musiał niczego
proponować, nie będziemy
potrzebować wyjątkowych
okoliczności czy miejsca, aby być jak
apostołowie. Tak jak ktoś jest
lekarzem (a nie tylko pracuje jako
lekarz) w każdym miejscu i
okolicznościach (w autobusie, w
którym ktoś mdleje, podczas wakacji,
w tygodniu i w weekend, etc.), my
również jesteśmy apostołami w
każdym miejscu i okolicznościach.
Tak naprawdę mamy być tym kim
już jesteśmy: „wszyscy ci, których



prowadzi Duch Boży, są synami
Bożymi” (Rz 8,14). Najważniejsze to
być otwartym na działanie Parakleta,
uważnym, aby „rozpoznać, w jaki
sposób możemy lepiej wypełnić tę
misję, która została nam powierzona
na Chrzcie świętym”[19] i wcielać to
w życie.

Lucas Buch

tłum. Anna Reicher-Ribeiro

Ciąg dalszy: Poczucie misji (II)

[1] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 2.

[2] Sobór Watykański II, Dekret Ad
Gentes, 1965, nr 2.

[3] Ibidem, nr 5.

[4] Święty Josemaría, Droga, nr 904.

https://opusdei.org/pl-pl/document/poczucie-misji-ii/


[5] A. Vázquez de Prada, Założyciel
Opus Dei, tom 3, 2006, s. 369.

[6] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Evangelii
Gaudium, 2013, nr 9.

[7] Święty Josemaría, Instrukcja z 19
III 1934, nr 27; wydanie krytyczno –
historyczne, komentarz do punktu nr
942 z Drogi.

[8] Święty Josemaría, Instrukcja z 19
III 1934, nr 49 w A. Vázquez de
Prada, Założyciel Opus Dei, tom 1,
2002, s. 630.

[9] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14 II
2017, nr 8.

[10] Ibidem, nr 9.

[11] Ibidem.

[12] Stąd pochodzi termin Kościół, 
ekklesia, który dosłownie oznacza
„zwołanych”, czyli nas wszystkich,
którzy zostaliśmy ochrzczeni i



wierzymy w Boga i którzy zostaliśmy
zwołani przez Pana, Kompendium
Katechizmu Kościoła Katolickiego, nr
121.

[13] Święty Josemaría, List 9 I 1932,
nr 9.

[14] Cf. Święty Josemaría, Droga,
wydanie krytyczno – historyczne,
komentarz do punktu nr 942.

[15] F. Ocáriz, List duszpasterski, 14
II 2017, nr 9.

[16] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Evangelii
Gaudium, 2013, nr 261 i 280. W tym
samym dokumencie papież sugeruje
nam: „Wzywajmy Go dzisiaj,
umocnieni na modlitwie, bez której
każde działanie narażone jest na
ryzyko, że pozostanie puste, i bez
której orędzie w końcu zostaje
pozbawione duszy” (Ibidem, nr 259).



[17] A Riaud, O Działaniu Ducha
Świętego w naszych duszach, wyd.
Kalwaria Zebrzydowska, 1998, ss. 49
– 50.

[18] Święty Josemaría, List 9 I 1932,
nr 9.

[19] Ojciec Święty Franciszek,
Adhortacja Apostolska Gaudete Et
Exsultate, 2018, nr 174.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/poczucie-misji-i/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-i/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poczucie-misji-i/

	Poczucie misji (I)

