
opusdei.org

Początki pracy
apostolskiej Opus
Dei w Polsce
(1980-1990)

Wspomnienia Ricardo Estarriol
(1937-2021). Fragment jego
książki "Un corresponsal en el
frío" (Korespondent na mrozie).

02-09-2022

Korespondent na mrozie W swoich
wspomnieniach Estarriol zabiera
czytelnika w liczne wydarzenia,
które ukształtowały Europę, jaką
znamy, dzięki jego pracy

https://opusdei.org/pl-pl/article/korespondent-na-mrozie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/ricardo/


dziennikarskiej w krajach takich jak
Polska, Związek Radziecki i
Jugosławia. Więcej o książce

ROZDZIAŁ 13B - OPUS DEI W POLSCE

Pisanie wspomnień zajęło mi dużo
czasu. Teraz robię to z mocnym
zamiarem opowiedzenia o kilku
rzeczach, które sprawiły, że moje
życie jest niezasłużonym darem od
Boga. Dane mi było być świadkiem (a
czasem aktorem) wydarzeń epoki,
która naznaczyła historię świata, a
także historię Kościoła. Oczywiście
miałem zwycięstwa i porażki,
widziałem zwycięstwa i porażki
innych.

Aby było to możliwe, w swojej
narracji musiałem skupić się na kilku
bardzo konkretnych momentach
mojego życia, rezygnując z opisu
innych wydarzeń, które
najprawdopodobniej
zainteresowałyby czytelników.

https://www.rialp.com/libro/un-corresponsal-en-el-frio_132693/


To, czego nie udało mi się zrobić, to
zubożenie mojego życia poprzez
podzielenie go na tematy: tu -
polityka; tam - moje życie religijne;
obok - sprawy zawodowe; gdzie
indziej - rodzina; dalej - sprawy
wojskowe; poza tym - sport…

Staram się oddać i zrelacjonować
rzeczywistość mojej życiowej
podróży z tą samą autentycznością, z
jaką zawsze starałem się pisać relacje
dziennikarskie. Kiedyś poczułem się
urażony, gdy dowiedziałem się, że
koledzy z redakcji nadali mi
przydomek "notariusz", ale potem
pomyślałem, że taki przydomek
może mieć pozytywne znaczenie.
Zrozumiałem to także wtedy, gdy po
latach przeczytałem gawędziarskie
relacje, które polscy agenci
kontrwywiadu pisali o mojej pracy:
byli zdumieni moją manią szczegółu.

W imię tej autentyczności opisuję
różne poziomy mojego życia



osobistego. Ponieważ Bóg
wprowadził mnie na drogę
powołania, by szukać świętości w
swojej pracy, od młodości starałem
się odkrywać boskie korzenie mojej
pracy zawodowej. Piszę tu "
próbowałem", bo jeszcze dziś, gdy
piszę te linijki, próbuję i na razie
mogę tylko powiedzieć, że "pracuję
nad tym".

W każdym razie taka „próba” była
integralną częścią mojej pracy
zawodowej, na przykład gdy
próbowałem odkryć obraz Boga w
śląskich górnikach, którzy
towarzyszyli mi w wyrobiskach
węglowych o głębokości 60 metrów.
Albo gdy prosiłem o przebaczenie
Pana (a czasem świętą Barbarę, która
jest patronką górników), gdy w nocy -
po zrobieniu rachunku sumienia -
uświadamiałem sobie, że absurdalny
strach, jaki odczuwałem, będąc w
grzechoczącym górniczym koszu-
windzie, spowodował, że straciłem



nadprzyrodzone widzenie. Łatwiej
było dziękować Bogu, gdy wszystko
szło dobrze, na przykład gdy
widziałem niezapomniany okrągły
drewniany stół w Pałacu Radziwiłłów
w Warszawie, przy którym
uzgodniono demokratyczną drogę
dialogu. Dziękowałem Bogu, gdy
słuchałem wypowiedzi Wałęsy, albo
gdy spotykałem się na drinkach z
grupą dobrych znajomych, którzy nie
byli wierzący, a w myślach prosiłem
ich aniołów stróżów, by dali im
wiarę. Ale starałem się też modlić nie
tylko za ofiary, ale i za kompanie
"ZOMO" (policja uderzeniowa), które
biły ofiary.

Napisałem powyższe, aby uniknąć
interpretacji, które ktoś nie
rozumiejący wiary konsekwentnego
chrześcijanina mógłby nadać moim
opowieściom. Więcej: nie chciałbym,
aby ktokolwiek zrozumiał, że moje
powołanie niesie ze sobą jakieś
szczególne przesłanie polityczne czy



doczesne. Nie przeprowadzałem z
nikim wywiadów ani nie pisałem
pewnych rzeczy na pewne tematy
"ponieważ byłem z Opus Dei", ale
dlatego, że chciałem, aby moi
czytelnicy poznali prawdę, której
byłem świadkiem.

Dlatego w tej książce zebrałem różne
aspekty mojego życia, które nie są "
pomieszanymi wątkami", ale
różnymi poziomami tej samej
rzeczywistości, która w jakiś sposób
zawsze była wyzwaniem dla mojego
życia jako chrześcijanina w służbie
ludziom i Kościołowi, w ramach
moich naturalnych osobistych
słabości.

W tym rozdziale starałem się
bardziej skupić na poziomie tego, co
było moim życiem rodzinnym, czyli
życiem mojej wielkiej rodziny Opus
Dei.



WOLONTARIUSZE Z EUROPY
PRACUJĄ JAKO ROBOTNICY NA
ŚLĄSKU

Ożywienie religijne w Polsce po
wyborze kardynała Wojtyły na
papieża było niezaprzeczalne. W
tych kilku chwilach, w których
absorbująca praca dziennikarska
pozostawiała mi wolne, mogłem
kontynuować przygotowania do
rozpoczęcia pracy duszpasterskiej i
apostolskiej Dzieła w Polsce. Żeby
było jasne: podczas gdy moi koledzy
dzwonili do swoich żon lub mężów,
ja rezerwowałem noclegi na
wolontariat społeczny w Polsce.

Śląskie miasto Pszczyna (50 tys.
mieszkańców) leży na południe od
Katowic, na byłej linii demarkacyjnej
terenów zaboru Polski między
Austrią i Prusami, zaledwie kilka
kilometrów od nazistowskiego obozu
koncentracyjnego Auschwitz.
Wielokrotnie odwiedzałem Śląsk.



Latem 1986 roku pojechałem do
Pszczyny, nie po to, by spotkać się ze
zbuntowanymi związkowcami czy
przedstawicielami administracji
państwowej, ale by zobaczyć, jak
działa ambitny międzynarodowy
projekt wolontariatu społecznego,
który powstał w wyniku współpracy
dzieł korporacyjnych Opus Dei w
ośmiu krajach europejskich. Nie
organizowałem go, ale byłem
entuzjastycznym doradcą tych,
którzy organizowali projekt.

W Pszczynie (po hiszpańsku brzmi to
coś jak "P'stchena") miałem
spotkanie z dynamicznym polskim
proboszczem nazywającym się Józef
Marek. Pierwszą rzeczą, jaką
zobaczyłem w baraku, był oprawiony
w ramki obrazek chłopca o imieniu
Rafael, umieszczony u stóp figury
Matki Bożej w tymczasowym pokoju
księdza Józefa, który służył mu jako
biuro parafialne, jadalnia,
konfesjonał, sypialnia i gabinet do



pracy. Ramka miała czarną obwódkę,
a obok niej leżał bukiet świeżych
kwiatów.

Rafael był Rafaelem Landą, bystrym
młodym człowiekiem z Vitoria-
Gasteiz, który w czerwcu 1986 roku
ukończył szkołę średnią i chciał w
październiku wstąpić na
uniwersytet. Wraz z grupą kolegów z
klasy postanowił spędzić sporą część
wakacji pomagając w budowie szkół,
kościołów i ośrodków społecznych w
nowej parafii w Pszczynie na
polskim Górnym Śląsku.

Inicjatywa została wymyślona przez
austriackich studentów z Wiednia,
Grazu, Salzburga i Innsbrucka, a
koordynowana przez wiedeńską
rezydencję Birkbrunn, którą
przedstawiłem już czytelnikom w
rozdziale trzecim, a która stała się
jednym z najbardziej aktywnych
nieoficjalnych ośrodków
uniwersyteckich w stolicy Austrii.



W wyniku inicjatywy z 1986 roku
około 300 studentów
uniwersyteckich z siedmiu krajów
Europy Zachodniej pracowało - w
różnych zmianach - jako robotnicy
przez trzy miesiące przy budowie
kościołów i ośrodków społecznych na
Górnym Śląsku. Polskie władze
doceniły tę inicjatywę młodych ludzi
ze starego kontynentu, która była
równie spontaniczna, co
zadziwiająco dojrzała i realistyczna.
Byłem wówczas przekonany, że akcja
ta - która wywołała niespodziewane
echo solidarności w Polsce i poza jej
granicami - była sposobem na
wcielenie w życie nowych tendencji,
które umożliwiły wspólnej komisji
Episkopatu Polski i rządu dyskusję
nad "możliwościami wdrażania
nowych publicznych i społecznych
form prawno-instytucjonalnych dla
dobra narodu i grup społecznych,
zwłaszcza zorientowanych na
światopogląd katolicki", jak czytam w
odpowiednim wspólnym



komunikacie opublikowanym w
Warszawie.

Rafael Landa nie zdołał jednak
dotrzeć do Pszczyny: tragiczny
wypadek samochodowy na
austriackiej Westautobahn w pobliżu
Amstetten skrócił jego życie. Po
dwóch dniach spędzonych na
oddziale intensywnej terapii jego
organizm nie wytrzymał poważnych
obrażeń i Rafael zmarł po tym, jak
mógł zobaczyć swoich rodziców,
którzy natychmiast przyjechali z
Madrytu do Austrii.

Reszta grupy Hiszpanów, do której
należał Rafael, nie mogła sobie
wyobrazić, że wiadomość o śmierci
Rafael wywoła takie poruszenie w
polskiej społeczności Pszczyny:
górnicy o pokaleczonych dłoniach i
zmarszczkach na twarzach,
naznaczonych pyłem z kopalni, nie
mogli powstrzymać łez podczas
uroczystej mszy za zmarłego, która



została odprawiona w kościele
barakowym, obok świeżo wylanych
fundamentów budowanego kościoła,
w którym Rafael chciał pracować.
Śląskie dziewczęta i kobiety z
Pszczyny - w kraju, gdzie kwiaty
mają dużą wartość symboliczną -
przyniosły je w hołdzie młodemu
Hiszpanowi, którego nigdy nie
poznały.

Budować tu kościoły to nie tylko
budować kościoły, wyjaśnił mi Martin
Kugler, jeden z austriackich
organizatorów, uciekając się do
prawie nieprzetłumaczalnej gry słów
po niemiecku: Kirchenbau ist hier
nicht einfach nur Kirchen bauen.
Według Kuglera, 23-letniego studenta
historii, pomoc polskim katolikom w
budowaniu kościołów oznaczała
pomoc w ustrukturyzowaniu ich
życia społecznego, bo - mówił -
budując kościół buduje się szkołę,
centrum społeczne, tworzy się
strukturę komunikacji społecznej. W



istocie w tej sytuacji Kościół polski
podejmował w kraju szereg funkcji
pomocniczych, nie tylko religijnych,
ale także społecznych, kulturalnych i
edukacyjnych.

Na początku owych z angielska: work
campów (w lipcu 1986 r.) śląska
telewizja lokalna komentowała tę
inicjatywę nieco ironicznie: podczas
gdy holenderscy katolicy zamykają
swoje kościoły, holenderscy studenci
przyjeżdżają do Polski budować nowe
kościoły - powiedział jeden z
prezenterów. W rzeczywistości
przymusowa industrializacja Śląska
przyciągnęła do tego regionu
ogromną ilość robotników z innych
części kraju. Władze realizowały
szeroko zakrojony program budowy
mieszkań (miasta sypialnie), ale
infrastruktura pozostawała w tyle.
Diecezja uważnie śledziła cały
proces: gdy tylko powstała nowa
aglomeracja, biskup tworzył z
niczego parafię i wysyłał na miejsce



proboszcza z niczym więcej niż
dekretem nominacji. Proboszcz
automatycznie stawał się
organizatorem nowej wspólnoty, w
czym mógł w pełni polegać na
swoich parafianach, którzy musieli
zorganizować wszystko, od
wynegocjowania gruntu pod nowy
budynek, zamówienia planów,
znalezienia materiałów
budowlanych i podzielenia zmian
roboczych, zwykle po
przepracowaniu ośmiu godzin pod
ziemią w kopalniach węgla.

W czasie, gdy pojechałem tam, by się
o tym przekonać, diecezja katowicka
(śląska) budowała w ten sposób... 102
kościoły. Nie myślcie, że są to budynki
improwizowane i źle skonstruowane,
wyjaśnił inny z hiszpańskich
uczestników, architekt z Generalnej
Dyrekcji Sztuk Pięknych w
Ministerstwie Kultury, José Sancho
Roda: są to budynki o niezwykłej
wartości architektonicznej i



znacznych rozmiarach: w jednym z
miejsc chłopaki budują kościół z 1500
miejscami dla siedzących. A to już
dużo jak na kościół.

Oto jak widział sprawy pewien
genueński student, gdy wiózł taczkę
pełną zaprawy: papież od lat wzywa
do rechrystianizacji Europy, prawda?
Cóż, miałem już dość mówienia i
słuchania o "strukturach",
"podnoszeniu świadomości" i tym
podobnych: przyszedłem pomóc, a
pomoc jest tu potrzebna. Co więcej,
świetnie się przy tym bawię.

Grupy studentów z Austrii, Włoch,
Hiszpanii, Francji, Wielkiej Brytanii,
Belgii, Holandii i Niemiec pracowały
przez trzy letnie miesiące w trzech
parafiach: Kostuchnie (w granicach
miasta stołecznego Katowice),
Tychach i Pszczynie. Pięć godzin
pracy dziennie, ponieważ studenci
nie byli przyzwyczajeni do pracy
fizycznej i nie byli w stanie fizycznie



wykonać więcej. Popołudniami i
wieczorami mieli wykłady, warsztaty
i zajęcia, niektóre z nich na
państwowych uczelniach; w
Katowicach i w pobliskim Krakowie.
Ale wszyscy dowiedzieli się czegoś
nowego: nasi parafianie, którzy - po
trzech latach budowy - zaczynali być
zmęczeni pracą, byli zachęceni
faktem, że młodzi obcokrajowcy
przychodzili im pomagać, powiedział
mi inny z proboszczów, który -
mimochodem - zdradził taki szczegół:
popatrzcie, te dzieciaki nie tylko same
zapłaciły za drogę na Śląsk, ale też
oddały parafii prawie całą kwotę
obowiązkowej wymiany, jaką muszą
zrobić przy przekraczaniu granicy, w
wysokości ośmiu dolarów na osobę
dziennie.

Jedną z rzeczy, która najbardziej
uderzyła Polaków, było
doświadczenie, że nie wszystko, co
przychodzi z Zachodu, to kapitalizm i
konsumpcjonizm: Wreszcie



zobaczyliśmy, że możemy się wiele
nauczyć od naszych braci w wierze na
Zachodzie, skomentował mi Sztygar
(nadzorca szybu, najwyższy stopień
wśród śląskich górników) przed
jednym z kościołów - baraków, gdzie
grupa francuskich i belgijskich
studentów wracających z pracy
poszła się pomodlić.

Organizatorzy planowali
kontynuować akcję następnego lata.
Napisałem raport na temat tej
inicjatywy dla La Vanguardia.
Otrzymał więcej cytowań niż
mogłem sobie wyobrazić, ponieważ
zarówno El Correo Español/El Pueblo
Vasco, jak i Heraldo de Aragón (które
publikowały moje relacje) nadały mu
dużo rozgłosu. Następnie
zorganizowałem kilkudniowe
seminarium w Centrum
Konferencyjnym Hohewand (koło
Wiednia) z europejskim sympozjum
pracowników naukowych z
dziewięciu krajów, z udziałem



wybitnych osobistości, takich jak
kardynał Franz König i profesor
Stanisław Stomma. Tematem
przewodnim był dialog Wschód-
Zachód. Prezydent Austrii oficjalnie
powitał uczestników i gorąco
pochwalił wspaniałą inicjatywę
młodych ludzi, którzy nie zadowalają
się słowami, ale chcą przejść do
czynów.

WSPINACZKA GÓRSKA W TATRACH
NADZOROWANA

Czasami jeździłem zimą do
Warszawy, a weekendy spędzałem z
młodymi przyjaciółmi z Krakowa
jeżdżąc na nartach po stokach
Kasprowego Wierchu. Przy tych
okazjach naturalnym było spędzenie
trochę czasu na wspólnej modlitwie.
Przy innej okazji, wiosną,
przekroczyliśmy Kasprowy Wierch w
kierunku wschodnim, mijając Kozi
Wierch [1] i podążając grzbietem
stanowiącym granicę ze Słowacją.



Śniadanie zjedliśmy w schronisku, a
stamtąd wspięliśmy się na szczyt
(1965 metrów). Gdy szliśmy już pół
godziny, zauważyłem, że około
pięćdziesięciu metrów dalej stoi inny
taternik w dobrych butach, ale bez
plecaka czy torby. Kiedy się
zatrzymaliśmy, zwolnił. Gdy po
drodze dotarliśmy na jeden ze
szczytów, postanowiliśmy zjeść obiad
z niesionego przez nas prowiantu.
Nasz towarzysz usiadł nieco dalej. W
końcu postanowiłem się z nim
przywitać i zaproponować mu jedną
z kanapek, które mieliśmy przy
sobie, a przede wszystkim wodę
(która w tych warunkach była
bardzo wskazana). Był wdzięczny, ale
nie przyjął jej. Na pewno słyszał, jak
o dwunastej modliliśmy się na 
Angelus.

Planowaliśmy zjechać inną drogą do
małej wioski, gdzie wiedzieliśmy, że
jest autobus, który zawiezie nas na
nasz parking. Zanim ruszyliśmy w



dół drogi, podszedłem ponownie do
naszego opiekuna i powiedziałem
mu dokładnie, gdzie schodzimy, w
której wiosce wsiądziemy do
autobusu i gdzie jest mój samochód.
W tym momencie jego twarz
rozjaśniła się, powtórzył opis mojej
trasy, podziękował mi i zobaczyłem
gest odprężenia, kiedy zostawił nas,
aby wrócić do miejsca, w którym
zaczęliśmy. Moi przyjaciele nie
czytali Johna Le Carré i do tej pory
nie zdawali sobie sprawy, że byliśmy
pod ścisłą obserwacją państwowej
służby bezpieczeństwa. "Wodzirej"
moich przyjaciół, Marek,
skomentował rozbawiony na koniec 
It's been the most exciting high
mountain trip of my life (to była
najbardziej ekscytująca
wysokogórska wędrówka w moim
życiu).

KSIĄŻKI ŚWIĘTEGO JOSEMARII



Pod koniec lat siedemdziesiątych
poświęciłem sporo czasu na
działania związane z kształceniem
studentów w Wiedniu, zwłaszcza
tych, którzy uczęszczali do
Birkbrunn Residence-Academy,
której byłem jednym z inicjatorów
już w 1964 roku.

Byliśmy na kilku wycieczkach w
Polsce, zarówno wiosną jak i zimą,
mieliśmy wspólne zajęcia ze
studentami z południowej Polski,
którzy z kolei robili wycieczki do
Austrii, kiedy tylko mogli. Była to
jedna z klasycznych form
apostolstwa, których uczyliśmy się
od św. Josemarii. Towarzyszenie
naszym przyjaciołom w pracy,
sporcie czy działalności kulturalnej,
pokazywanie im bez sztuczności i
pedagogicznych gestów, jak mogą
odkryć boskie korzenie we
wszystkim, co robią, i ukazywanie im
atrakcyjności Osoby Jezusa.
Niektórych z nich zabierałem



samochodem. Te podróże zrodziły
potrzebę posiadania kilku książek
św. Josemaríi w języku polskim. W
1966 roku nakładem londyńskiego
wydawnictwa ukazała się Droga.
Trzeba było mieć na uwadze, że
polska emigracja była dość liczna w
Londynie (w czasie wojny miał tam
siedzibę polski rząd emigracyjny).
Książka musiała zostać bardzo
dobrze przyjęta, bo trzy lata później
ukazało się drugie wydanie z
odręczną dedykacją samego autora.
Ale "brytyjskie" egzemplarze Drogi
były już od dawna niedostępne. W
sumie były trzy wydania Scepter-
Veritas (1966, 1969 i 1981).
Pamiętam, jak modliliśmy się z
chłopakami, zatrzymując się w kącie
górskiej chaty, by czytać wcześniej
skserowane wersety Ewangelii i
punkty z Drogi. Stąd wziął się pomysł
wydania jej w Polsce, kraju
komunistycznym, w którym rzeczy
niemożliwe stawały się możliwe
dzięki kilku zabiegom.



W temacie tych wyjazdów pamiętam
mały incydent, który mógł mieć
konsekwencje. Kiedyś zatrzymaliśmy
się na obiad w małym morawskim
lesie na drodze prowadzącej na
północ, do polskiej granicy. Podczas
tego pikniku usłyszeliśmy dudnienie
silnika, niewidocznej maszyny. Jeden
z młodych mężczyzn postanowił
zobaczyć co się dzieje, odkrył małe
lotnisko do użytku rolniczego (do
siewu, nawożenia, nawadniania) i
zrobił kilka zdjęć. Gdy wyjechaliśmy
z zagajnika czekał na nas radiowóz,
dokładnie sprawdzono nasz pojazd a
funkcjonariusz porozumiewał się z
jakąś centralą. To właśnie wtedy,
dzięki upomnieniu policjanta,
poznałem znaczenie słowa zakazan
(zabroniony). Jak tylko mogłem,
mruknąłem do "fotografa", żeby
schował swojego Nikona najlepiej jak
potrafi i zrobiłem wszystko, żeby
przekonać funkcjonariuszy, że
jesteśmy nieprzytomnymi idiotami,
którzy nie znaleźli żadnego miejsca



odpoczynku na drodze E7. Wszyscy
musieliśmy pokazać dokumenty i
wyjaśnić naszą planowaną
wycieczkę: jeden z oficerów
cierpliwie przekazywał wszystkie
dane drogą radiową do bazy danych
w jakimś centralnym biurze. Nie
pasowała im polska tablica
rejestracyjna samochodu (w innym
formacie niż normalne tablice
rejestracyjne). Wiedziałem, że
lotniska są w krajach
komunistycznych tajemnicą
państwową (znak drogowy z
przekreślonym aparatem
fotograficznym oznaczał zakaz
fotografowania). W szczególności to
lotnisko nie pojawiło się na żadnej
mapie, nie widziałem też żadnych
znaków. Ale wiedziałem też, że w
tym czasie Układ Warszawski
przerzucał rakiety krótkiego zasięgu
przez Morawy i Czechy. Ponadto
doświadczyłem wrogości, z jaką
władze czechosłowackie traktowały
pojazdy osób udających się do



"zbuntowanej" Polski. Robiłem
wszystko, by chłopcy nie zdawali
sobie sprawy z nieprzyjemnej
sytuacji, za którą czułem się
odpowiedzialny: miałem około 45 lat,
ale oni mieliby średnio po 20 lat. W
końcu mogliśmy kontynuować
podróż, ale nie czułem się
swobodnie, dopóki nie
przekroczyliśmy granicy i nie
wjechaliśmy do Polski.

Wróćmy do książek. Książki mogły
wydawać tylko kontrolowane przez
państwo wydawnictwa. Państwowa
firma odmówiłaby wydania książki
religijnej, jaką jest Droga. Nie
chciałem iść do sponsorowanego
przez rząd Paxu, wydawnictwa
"postępowych katolików".
Próbowałem zaproponować Drogę
wydawnictwu Znak, instytucji
bliskiej kardynałowi z Krakowa. Ale
to było jak próba sprzedania miodu
pszczelarzowi. W końcu mój guru
Stomma poradził mi, by zwrócić się



do biskupa Herberta Bednorza z
Katowic, stolicy Górnego Śląska, gdyż
w tym przemysłowo-górniczym
regionie zorganizowano bardzo
sprawne wydawnictwo religijne. I
tam poszedłem.

Bednorz, który cieszył się ogromnym
prestiżem wśród górników, najpierw
zapytał mnie "A co to jest Opus Dei?",
choć musiał doskonale wiedzieć,
czym jest Dzieło. Wysłuchał uważnie
mojej odpowiedzi i, jakby dla
uporządkowania myśli, powiedział
do mnie z wielkim przejęciem: "A
więc jesteś exempti...". Ta uwaga
uświadomiła mi, że błędnie myślał,
że my, członkowie Opus Dei, nie
jesteśmy zależni od biskupa, ale od
nie-diecezjalnego przełożonego, na
wzór zakonów. Zrobiłem więc coś, co
w Polsce nie było zbyt częste:
sprzeciwiłem się biskupowi.
Powiedziałem mu konkretnie, że był
on w tym czasie moim biskupem i że
prałat Opus Dei był kompetentny



tylko w sprawach dotyczących
Prałatury, ale nie w sprawach
dotyczących biskupa. Dialog trwał
dalej, a biskup powiedział do mnie,
nie bez pewnej dozy drwiny: "Jakie
są sprawy, w których nie byłbym
kompetentny?” Chciałem dojść do
sedna sprawy i powiedziałem mu:
"Jest to wszystko, co w mojej walce
ascetycznej i apostolstwie ma
związek z duchowością Dzieła, np.
jak staram się osiągnąć jakąś cnotę
lub walczyć z jakąś wadą, jak staram
się zbliżyć do Boga moją rodzinę lub
moich przyjaciół, jak co wieczór
robię rachunek sumienia...".

Po przerwie nie tylko mnie nie
odesłał, ale powiedział: "w przyszłym
tygodniu jadę do Rzymu i tym razem
zobaczę Opus Dei... a potem
porozmawiamy". Poprosił mnie o
przekazanie danych jego sekretarce,
co też uczyniłem.



Kilka tygodni później zadzwoniłem
do niego, a on, nie pytając mnie, czy
będę miał czas w danym dniu,
powiedział, żebym przyszedł na
lunch do jego rezydencji. Był to okres
wielkiego napięcia politycznego.
Niestety, nikt nie poinstruował mnie
w sprawach tajnych: wszystkiego, co
wiedziałem, nauczyłem się z
powieści szpiegowskich Johna Le
Carré. Nie chciałem kłopotów, więc
pojechałem do Katowic (300
kilometrów od Warszawy),
zaparkowałem najdalej jak mogłem,
wskoczyłem do tramwaju, który
podrzucił mnie w pobliże ulicy
Francuskiej (rezydencja biskupia) i
kontynuowałem spacer wokół bloku
do skromnej siedziby biskupa
Bednorza. Wiele lat później, gdy
czytałem protokoły obserwujących
mnie służb specjalnych, z radością
odkryłem, że przy tej okazji nie
wiedzieli, że jestem w Katowicach.



Uzgodniłem z moim redaktorem, że
tego dnia nie będzie relacji "chyba, że
będzie to konieczne". Przez cały czas
nasłuchiwałem radia, aby
dowiedzieć się, czy dzieje się coś
szczególnego, co mogłoby zmusić
mnie do powrotu do Warszawy.

Wchodząc do salonu domu, biskup
Bednorz powitał mnie tak, jakbyśmy
się znali całe życie, i przedstawił
mnie... gronu pedagogicznemu (lub
jego części) katowickiego
seminarium, które mieściło się
wówczas w Krakowie, i powiedział:
"Dziś zaprosiłem pana Estarriola, aby
opowiedział wam o Opus Dei, które
właśnie odwiedziłem w Rzymie i
które mi się spodobało". Zrobiłem, co
mogłem. Pod koniec kawy mój
obecnie biskupi przyjaciel
powiedział do mnie niskim głosem:
"A teraz idź do naszego
wydawnictwa, gdzie czeka na ciebie
dyrektor, pan Paduch, aby
porozmawiać o książce".



Reszta to była bułka z masłem. Pan
Euzebiusz Paduch z wydawnictwa
"Księgarnia Świętego Jacka", miał już
instrukcję - i ja też: dar papieru z
Austrii.

Miałem pewne zastrzeżenia co do
religijnego polskiego stylu
wydawniczego. Pokazałem więc
Paduchowi egzemplarz Drogi w
innym języku, aby posłużył jako
wzór dla polskiego wydania. Byłem
absolutnie zdumiony, kiedy
powiedział mi, że pomyśleli o
nakładzie 20 000 egzemplarzy, kiedy
na Zachodzie nakład 5 000
egzemplarzy dla tego typu książki
byłby bardzo duży ("wyższe nakłady
są tylko dla książek naszego papieża",
powiedział, jakby się
usprawiedliwiając). Ale ponieważ nie
mieli wystarczająco dużo papieru,
musiałem go sprowadzić z Austrii.
Wyeksportowałem i chyba źle
wypełniłem jakieś dokumenty, bo
papier nie do końca trafił do Polski,



tam gdzie powinien. Polski wydawca
miał podpisaną pełnoprawną umowę
z hiszpańskim wydawcą, który
posiadał prawa autorskie. Ponieważ
była to sprawa, która w oczywisty
sposób wchodziła w zakres
kompetencji hiszpańsko-polskich
stosunków handlowych, poprosiłem
o pomoc Joana Badosę, który był
delegatem handlowym Hiszpanii w
Polsce (później został dyrektorem
zarządzającym FENOSA). Uprzejmie
kazał wezwać służby celne i
zainteresowane ministerstwa, aż
sprawa zostanie odblokowana. W
urzędzie celnym podejrzewano, że
rolki papieru posłużą
antykomunistycznej działalności
propagandowej i je zarekwirował w
przekonaniu, że papier biblijny,
będzie używany przez podziemie do
zmniejszenia objętości swoich ulotek.
Nawiasem mówiąc, podczas
ogłaszania stanu wojny, kiedy
podsłuchy były naszym chlebem
powszednim, podobnie jak



podsłuchy telefoniczne, Badosa,
wspaniały człowiek, powiedział do
mnie: "Podnieś słuchawkę, a
usłyszysz szum oddechu" (nawiasem
mówiąc, znalazłem tę historię po
latach w archiwum służb
specjalnych). Udało się więc
wydrukować Drogę w Polsce. Było to
czwarte polskie wydanie, ale
pierwsze wydrukowane w kraju.
Wkrótce, gdy zamówiłem 50
egzemplarzy do wysłania do Rzymu,
z których jeden miał być prezentem
dla Jana Pawła II, nakład 20 000
egzemplarzy był już wyprzedany!
Mieli bardzo sprawny system
dystrybucji nietypowymi kanałami,
na przykład wykorzystując bagażniki
samochodów zakonnic, które mogły
podróżować.

Przed upadkiem reżimu
komunistycznego w Polsce niektóre
dzieła św. Josemaríi były już
publikowane w kraju. Dwa z nich
zostały wydane w czasach



komunistycznych i zanim Opus Dei
miało stabilną pracę w Polsce: dwa
wydania Drogi i jedno wydanie 
Różańca Świętego. Ponadto za moich
czasów ksiądz ze Śląska Antoni
Kajzerek przetłumaczył To Chrystus
przechodzi, a Maciek Stasiński
przetłumaczył Czym jest Opus Dei
Dominique Le Tourneau wydane na
początku lat 90. Teraz, w 2019 roku,
liczba wydanych na świecie książek
św. Josemarii wynosi 10 milionów
(dokładnie 9 496 496). Zaskakujące
jest to, że wydania polskojęzyczne, z
liczbą 298 195 egzemplarzy,
osiągnęły piąte miejsce w światowym
rankingu, po książkach w języku
hiszpańskim (5 995 000), angielskim
(932 000), portugalskim (597 000) i
włoskim (588 000). W każdym razie
więcej niż wydania niemieckie (219
tys.), francuskie (154 tys.),
katalońskie (95 tys.), holenderskie
(54 tys.), japońskie (45 tys.) i
rosyjskie (47 tys.).



JAK OPUS DEI PRZYBYŁO DO POLSKI

Po kilku próbach i po zbadaniu przez
polskie władze moich kwalifikacji
dziennikarskich, mogłem po raz
pierwszy pojechać do Polski w 1971
roku. Moje wyjazdy powtarzały się
wraz z wydarzeniami, takimi jak
wizyta amerykańskiego prezydenta
Nixona, zjazd polskiej partii
komunistycznej, wizyta ministra
spraw zagranicznych Marcelino
Oreja w Warszawie, pierwsza wizyta
papieża w Polsce itd. We wrześniu
1979 r. monsignor Alvaro del Portillo
zrobił nam niespodziankę, udając się
bez zapowiedzi do Warszawy,
Krakowa i Częstochowy. Podczas
swojej wizyty w Wiedniu w
następnym miesiącu mówił nam
dość szczegółowo o tej podróży.

Aby zrozumieć to, co następuje,
myślę, że muszę wprowadzić
czytelnika, jakkolwiek krótko, w to,
co jest obecnie prehistorią



przekształcenia instytutu świeckiego
Opus Dei, który był nieodpowiednią
figurą prawną, jaką posiadał od 1947
roku, w prałaturę personalną, która
jest właściwą strukturą prawną,
umożliwioną od 1965 roku przez
Vaticanum II.

W czerwcu 1978 r. św. Paweł VI
poprosił mons. del Portillo o
przedstawienie odpowiedniej
dokumentacji, aby wystąpić o
przekształcenie w prałaturę. Ale
papież zmarł półtora miesiąca
później. Kardynał Wojtyła został
wybrany papieżem w październiku,
a już w listopadzie kardynał
sekretarz stanu Villot poinformował
Álvaro del Portillo, że Jan Paweł II
uważa za "pilną potrzebę
rozwiązania kwestii statusu
prawnego Opus Dei". W lutym 1979
r. monsignor del Portillo przedstawił
formalną prośbę, popartą przez
kardynała Franza Königa z Wiednia
oraz przez polskiego arcybiskupa



Andrzeja Marię Deskura,
przewodniczącego Papieskiej Komisji
ds. Środków Przekazu.

W tym, co poniżej, przytaczam
opracowanie Valentína Gómeza-
Iglesiasa:

"28 czerwca 1979 r. odbyło się
zwyczajne posiedzenie Kongregacji
ds. Biskupów, na którym jej
członkowie - kardynałowie i biskupi -
przystąpili, na podstawie otrzymanej
dokumentacji, do ogólnego zbadania
przedstawionej petycji, przy czym
wielu z nich formułowało pytania i
wątpliwości, wyrażało trudności,
prosiło o wyjaśnienia, przedstawiało
zastrzeżenia itp. Poinformowano del
Portillo o przebiegu spotkania i
wobec możliwości - choć odległej - że
członkowie Kongregacji ds.
Biskupów, przychylając się do
konieczności rozwiązania
instytucjonalnego problemu Opus
Dei, mogą ostatecznie rozważyć



poszukiwanie konkretnego
rozwiązania innego niż to, którego
domaga się Opus Dei (...) tenże
zdecydował się napisać bezpośrednio
do papieża".

Gómez-Iglesias opowiada dalej, jak
zareagował del Portillo: napisał list
do Papieża, w którym powiedział mu,
że "ośmielam się pokornie błagać,
aby, jeśli z jakiegoś powodu [Ojciec
Święty] będzie uważał za stosowne
zmodyfikować moją propozycję,
określoną w dokumencie
przedstawionym Kongregacji
Biskupów 23 kwietnia 1979 r., aby
wcześniej był uprzejmy wysłuchać
mnie przed podjęciem jakichkolwiek
decyzji" (Mons. Álvaro del Portillo y
el itinerario jurídico del Opus Dei,
opublikowana w t. 2 Vir Fidelis
multum laudabitur pod redakcją
Pablo Gefaella, EDUSC, Rzym 2014,
str. 136-137). W lipcu kardynał
Baggio (Prefekt Kongregacji) poprosił



go [don Alvaro] o dodatkową
dokumentację.

Minęły 11 miesiące od wyboru
kardynała Wojtyły na papieża. Było
jasne, że del Portillo chciał osobiście
poznać kraj, z którego pochodził
papież, który już jako kardynał był
związany z Dziełem w Rzymie:
prowadził wykłady w CRIS (Centro
Romano di Incontri Sacerdotali). Ale
myślę, że jego wyjazd we wrześniu
1979 roku miał też charakter
pielgrzymkowy. Zakładam, że
podróżni zatrzymali się w hotelu
Victoria, ponieważ odprawiali Mszę
św. w dwóch kościołach położonych
najbliżej tego hotelu (dziś Sofitel
Victoria Warszawa, sprawdziłem w
notatkach Javiera Cotelo): jeden z
nich [ kościół ] był prowadzony przez
wspólnotę salezjańską. Były to
kościoły, które dobrze znałem, bo
przy kilku poprzednich pobytach
zatrzymywałem się w tym samym
hotelu. Przełożony mówił po



hiszpańsku i znał Dzieło. Wspólnota
używała do modlitwy polskiego
tłumaczenia Drogi (prawdopodobnie
egzemplarz londyńskiego wydania
emigracyjnego). Ten sam przełożony
pokazał też Don Alvaro egzemplarz 
L'Osservatore Romano, który
zawierał wiadomości i komentarz na
temat audiencji udzielonej przez
Papieża grupie studentów
uniwersytetu z Dzieła.

W sanktuarium częstochowskim on i
jego towarzysze (Javier Echevarría,
Joaquín Alonso i Javier Cotelo)
odnowili poświęcenie Dzieła Sercu
Maryi, którego św. Josemaría
dokonał po raz pierwszy w Loreto,
gdy w 1951 r. prosił Matkę Bożą o
przygotowanie dla nas bezpiecznej
drogi, posługując się aktem
strzelistym: Cor Mariae dulcissimum,
iter para tutum. Wszyscy w Dziele
odnawiamy tę konsekrację co roku
15 sierpnia, w uroczystość
Wniebowzięcia.



W rozdziale 10 opisałem już tło tej
pielgrzymki słowami Don Alvaro,
gdy w październiku następnego roku
udał się do Wiednia na spotkanie z
kardynałem Königiem.

Z Częstochowy kontynuowali podróż
do Krakowa. 7 września, po powrocie
do stolicy, del Portillo, na znak
uprzejmości i szacunku, choć
wcześniej nie prosił o audiencję,
chciał pozdrowić kardynała Stefana
Wyszyńskiego, który przyjął ich z
wielką radością. Było to
zdumiewające, gdyż był on osobą
powściągliwą. Prymas Polski chciał
poznać powód podróży do kraju
rządzonego przez komunistów, na co
Don Alvaro odpowiedział, że
przyjechał modlić się za Kościół i za
papieża oraz złożyć Opus Dei u stóp
Matki Bożej Częstochowskiej.

Kontynuuję tutaj cytowanie autorów
pracy zbiorowej Itinerario Jurídico



del Opus Dei, aby opisać, co stało się
potem:

„W październiku 1979 roku, podczas
procesu przekształcania Opus Dei w
prałaturę personalną, miało miejsce
nieoczekiwane wydarzenie: dwa
dokumenty z dossier (a konkretnie
listy skierowane przez Don Alvaro
del Portillo 23 kwietnia i 2 czerwca
1979 roku do prefekta Kongregacji
ds. Biskupów) wpadły w ręce kogoś,
kto przekazał je kilku biskupom i
prasie w różnych krajach,
przedstawiając je w sposób
tendencyjny. Za pomocą wyboru lub
streszczenia, w którym pewne zdania
zostały wyizolowane, oderwane od
kontekstu i ułożone według z góry
założonej idei, a także za pomocą
uderzających nagłówków w prasie,
starali się wywołać wrażenie, że
Opus Dei aspirowało do stania się
podmiotem, który stronił od
wszelkiego poddaństwa i kontroli.
Zamierzonym rezultatem tego



manewru było niewątpliwie
wzbudzenie podejrzeń niektórych
Prałatów i niektórych części opinii
publicznej, jakoby Opus Dei, stając
się prałaturą personalną, dążyło do
uzyskania niezależności od biskupów
diecezjalnych, a tym samym
utrudnienie procesu powołania
Prałatury.

Opus Dei natychmiast zareagowało,
potępiając fałszowanie faktów
implikowane przez tę informację.
Święta Kongregacja ds. Biskupów
również ubolewa nad tym, co się
stało.” (Itinerario Jurídico del Opus
Dei – Historia y defensa de un
carisma, de Amadeo de Fuenmayor,
Valentín Gómez Iglesias, José Luis
Illanes, EUNSA , Pamplona, 1989).

Kiedy w połowie 2005 r.
przygotowywałem studium na temat
prehistorii Opus Dei w Austrii,
znalazłem w bibliotece wydziału
teologicznego w Innsbrucku pięknie



wydaną książkę z protokołami z tego,
co musiało być jednym z ostatnich
spotkań (od 20 do 29 października
1981 r.) dotyczących reformy
Kodeksu Prawa Kanonicznego.
Znalazłem tam animadversio
(odpowiedź) kardynała Königa z 24
października, świadczące o jego
zaniepokojeniu wspomnianymi
fałszerstwami. Tłumaczę ją z
oryginału łacińskiego:

„Przede wszystkim musimy trzymać
się wyłącznie tego, co jest naszą
misją: analizować te normy prawa
ogólnego, czyli Kodeksu Prawa
Kanonicznego: i nie dopuszczam
żadnego wpływu innych czynników.
W odniesieniu do konkretnego
przypadku, o którym wspomniano
wczoraj w tej sali, uważam - jak
powiedzieli inni - że niewłaściwe
jest, abym poddawał swój osąd
wpływowi pewnych anonimowych i
fałszywych broszur, które
otrzymałem.”



(Acta et Documenta Pontificiae
Commissionis Codici Iuris Canonici
recognoscendo, Congregatio Plenaria
-Diebus 20-29 octobris 1981 habita,
Pontificium Consilium de Legum
Textibus Interpretandis, Typis
Polyglottis Vatiocanis, 1991, pags 414
i 415)

Następnie, około 2005 roku, chciałem
się dowiedzieć, kim dokładnie była
druga osoba, która wraz z
kardynałem Königiem poparła
prośbę del Portillo skierowaną do
papieża. Don Alvaro poznał
przyszłego papieża Jana Pawła II, gdy
ten był biskupem w Krakowie, w
czasie Soboru Watykańskiego II,
właśnie za pośrednictwem bp.
Andrzeja Maria Deskura, w którego
mieszkaniu w Palazzo San Carlo,
wewnątrz Watykanu, zatrzymywał
się kardynał Wojtyła, gdy
podróżował do Rzymu. Pomagał
Karolowi Wojtyle w odnalezieniu się
w świecie kurii watykańskiej.



Deskur pochodził z południowej
Polski. Studiował prawo na
podziemnym uniwersytecie w
Krakowie (w czasie okupacji
niemieckiej), a później teologię w
seminarium duchownym w
Krakowie, w odstępie roku od Karola
Wojtyły. Później studiował także w
Szwajcarii i Francji, w 1950 roku
przyjął święcenia kapłańskie, a w
1952 roku rozpoczął pracę w
Watykanie. Był ekspertem na
Soborze Watykańskim II, gdzie miał
kontakty z Julianem Herranzem
(późniejszym kardynałem).
Współpracował również z innymi
księżmi z Dzieła, takimi jak Salvador
Canals i Francesco Angelicchio.

Bardzo cenił ducha Dzieła i pisma
św. Josemaríi, które często cytował.
W 1966 r. został mianowany
sekretarzem Papieskiej Komisji ds.
Środków Społecznego Przekazu, w
1971 r. został konsekrowany na
biskupa, a w 1973 r. został



przewodniczącym tej samej komisji.
W czerwcu 1975 r. Deskur, składając
kondolencje Don Alvaro, powiedział:
"Dziś odprawiłem Mszę św. o
wieczną chwałę dla niego [mowa o
zmarłym 26 czerwca, założycielu
Dzieła]. Mam nadzieję, że będę
jednym z pierwszych biskupów
postulujących jego beatyfikację. W
1979 roku rekomendował
przekształcenie Opus Dei w prałaturę
personalną.

W tym samym dniu, w którym
Wojtyła został wybrany na papieża
(16 października 1978 r.), Deskur
doznał udaru mózgu i musiał być
hospitalizowany, ale udało mu się
powrócić do zdrowia, choć od tego
czasu poruszał się na wózku
inwalidzkim. W 1985 roku Jan Paweł
II kreował go na kardynała. Zmarł w
2011 roku w wieku 87 lat. A podczas
Światowych Dni Młodzieży w
Krakowie w 2016 r., na które został
zaproszony ks. prałat Javier



Echevarría, tenże modlił się przy jego
grobie w krypcie Sanktuarium św.
Jana Pawła II, znajdującej się w
Krakowie.

W rozdziale 2 opisałem, jak św.
Josemaria Escriva dużo modlił się za
katolickich wiernych z Europy
Wschodniej, którzy cierpieli pod
komunistyczną opresją. Od 1955
roku odmawiał akt strzelisty: Sancta
Maria, Stella Orientis, filios tuos
adiuva! W szczególności modlił się
nim podczas powstania węgierskiego
w 1956 roku, a także podczas
interwencji zbrojnej w
Czechosłowacji. Przez wiele lat, ze
względu na brak wolności religijnej,
działalność Dzieła w tych krajach
praktycznie nie istniała.

W styczniu 1986 roku udało mi się
porozmawiać z Alvaro del Portillo o
sytuacji w Polsce podczas jego wizyty
w Austrii. Opowiedzieliśmy mu kilka
szczegółów o obozie wolontariackim,



który przygotowywaliśmy na lato w
Polsce. W tym czasie zgłosiło się już
ponad dwustu studentów z całej
Europy, a wiedzieliśmy, że
zainteresowanych jest jeszcze wielu.

Jednak dopiero w 1986 roku Opus
Dei zaczęło być obecne w Europie
Środkowej i Wschodniej. Tego lata
członkowie Opus Dei i studenci
uczęszczający do ośrodków
formacyjnych w krajach
europejskich wyjechali pomagać w
budowie kościołów i pracach
społecznych w Polsce. Później to
samo zrobili w Czechosłowacji i na
Węgrzech. Dzięki
udokumentowanym badaniom
mojego rzymskiego przyjaciela,
historyka i profesora Carlo Pioppi,
dowiedziałem się, że w latach
1986-1993 łącznie 2780 studentów
uniwersytetów z Europy i Ameryki
Północnej wyjechało do tych trzech
krajów, aby pracować nad 58
projektami. Znałem tylko dane



związane z wyprawami z Austrii. Ale
Pioppi się też wyłożył, bo nie
zauważył, że w Rumunii byli też na
work campie z włoskimi studentami.
Dzięki jego opracowaniu udało mi się
poskładać wiele rzeczy związanych z
początkami Opus Dei w Polsce, które
mogę teraz zrelacjonować w
pierwszej osobie.

Pisałem regularnie do Don Alvaro
(tak jak to robiłem wcześniej do św.
Josemarii) opowiadając mu o moich
wędrówkach na Wschodzie, a
szczególnie prosząc go, by Opus Dei
mogło wkrótce rozpocząć swoją
pracę apostolską w Polsce, Chorwacji
i na Węgrzech.

Po wyborze papieża liczba polskich
pielgrzymów do Rzymu ogromnie
wzrosła. Nigdy nie wiedziałem
dokładnie jak, ale wielu z nich
wracało z polskojęzycznymi
kartkami informacyjnymi o
założycielu Opus Dei, w których



znajdowała się kartka na darmową
prenumeratę pocztową. Rada
Generalna Dzieła przesłała mi dwa
tuziny adresów na wypadek, gdybym
chciał się z tymi ludźmi
skontaktować. W 1987 roku
zorganizowałem wraz z jednym z
sekretarzy kardynała Glempa
(Tadeuszem Pikusem, do niedawna
biskupem drohiczyńskim), Mszę św.
w rocznicę śmierci, za duszę
Josemaríi Escrivá.

Stopniowo rosła liczba pisemnych
próśb (kilkaset) o więcej informacji o
Escrivie i jego duchowości. Wtedy
skontaktował się ze mną student
inżynierii Robert Malicki, który wraz
ze swoją wspólnotą parafialną
odwiedził Santa María de la Paz,
kościół Prałatury, w którym został
pochowany założyciel. Chciał zostać
członkiem Dzieła. Na razie
zaproponowałem mu
zorganizowanie z jego pomocą na
następny rok (1988) kolejnej Mszy



św. w parafii uniwersyteckiej św.
Anny.

Zaprosiłem osoby, które znałem, a
zaproszenia rozesłaliśmy pocztą do
ludzi z Warszawy i okolic. Robert i
jego żona Iwona, która była wówczas
jego dziewczyną, zajęli się
organizacją w parafii akademickiej
św. Anny. Nie wiedziałem czego się
spodziewać, byłem w drzwiach
kościoła piętnaście minut wcześniej,
aby przywitać się ze znajomymi. Cały
czas przybywało ludzi. Goście witali
się ze mną, wręczali mi koperty z
listami, kwiatami, adresami... W
końcu musiałam wejść do środka, bo
zaraz miała się zacząć Msza. Jak
najdyskretniej próbowałem policzyć
liczbę osób uczestniczących w
spotkaniu: było ponad 250 mężczyzn
i kobiet z najróżniejszych środowisk.
Pikus studiował teologię na
Uniwersytecie Nawarry i wygłosił
homilię, która była czymś w rodzaju
nieformalnej prezentacji Opus Dei w



Polsce. Z inicjatywy Roberta i jego
dziewczyny wielu obecnych
podpisało list skierowany do prałata
Alvaro del Portillo z prośbą o
rozpoczęcie stabilnej pracy Opus Dei
w Polsce. Na koniec, ku mojemu
zaskoczeniu, Malicki zaprosił
chętnych do zejścia do krypty, abym
mógł odpowiedzieć na ich pytania.
Nie wiem, jak długo to trwało, ale
wiem, że nie było mowy o
zakończeniu.

Podarowane mi kwiaty zostawiłam w
kościele u stóp Matki Bożej, a
wieczorem, po powrocie do domu,
spojrzałam spokojnie na stos
papierów i listów, które chowałam
do kieszeni... i podziękowałam Panu.
Od tego czasu minęło sporo czasu,
ale dobrze pamiętam dwa listy: jeden
od młodej dziewczyny, a drugi od
filologa Jana Jarco. Obaj poprosili o
natychmiastowe przyjęcie do Dzieła.
Jan był później jednym z pierwszych
polskich supernumerariuszy i stał się



doskonałym tłumaczem dzieł
świętego Josemaríi.

Jarco, zmarły w 2012 r. ojciec
sześciorga dzieci, był dziennikarzem,
publicystą, popularyzatorem myśli
św. Jana Pawła II, tłumaczem dzieł
założyciela oraz siedmiu tomów
medytacji na każdy dzień Rozmowy z
Bogiem hiszpańskiego autora
Francisco Fernándeza Carvajala, a
także specjalistą od Kościoła
katolickiego obrządku wschodniego.
Przede wszystkim był człowiekiem
wiary, w którym błyszczały cnoty
pracowitości, pokory i wytrwałości
oraz umiłowanie ekumenizmu.

Pod koniec lat 80. wiele prac
poświęcił zagadnieniom związanym
z tysiącleciem chrztu Rusi. W
czasach, gdy w Polsce nie było to zbyt
popularne, zajmował się Kościołem
obrządku wschodniego, a o
pojednaniu polsko-ukraińskim
rozmawiał w 1985 r. z



przebywającym w Rzymie (1985)
greckokatolickim arcybiskupem
większym Lwowa Myrosławem
Lubacziwskim. Rosyjska Akademia
Nauk zaprosiła go do Moskwy, by
opowiedział o "Chrzcie Rusi" i "św.
Andrzeju, apostole Rosji".

Bardzo ciekawe było dla mnie to, że
wcześniej był aktywnym
współpracownikiem wydawnictwa
katolickiej organizacji PAX, która
była wówczas promowana przez
komunistów i nie uznawana przez
hierarchię katolicką. Jednak wybór
kardynała Karola Wojtyły na papieża
w 1978 roku zapoczątkował nowy
etap w jego życiu. Jego pasją, której
poświęcił się całkowicie, było
propagowanie nauczania i wiedzy o
działalności Ojca Świętego. Działał
na zjeździe Solidarności w Gdańsku,
był aktywistą wydawnictw
podziemnych, pisał w prasie
niezależnej.



Gdy pierwszy raz byłem w
Warszawie, dawny zamek królewski
był tylko kilkoma skrawkami muru.
Kiedy w 1971 roku rozpoczęto
odbudowę, zdałem sobie sprawę z
narodowych emocji związanych z tą
dawną rezydencją królów polskich.
Nie wyobrażałem sobie wtedy, że
jednym z pierwszych
współpracowników Opus Dei w
Polsce będzie Jerzy Garus, szef
zespołu badań archeologicznych w
Pałacu Królewskim. Jerzy poznał
Opus Dei w Meksyku, kiedy pracował
nad doktoratem, i napisał
bezpośrednio do prałata Alvaro del
Portillo z prośbą o rozpoczęcie Dzieła
w Polsce. W latach 80. był członkiem
Zarządu Regionu Centralnego
"Solidarność" na Mazowszu, był
uznanym naukowcem. Był jednym z
tych, którzy uczestniczyli w
pierwszym spotkaniu formacyjnym
Opus Dei w Warszawie w listopadzie
1989 r. Zmarł w 2014 r.



ÁLVARO DEL PORTILLO
PRZYGOTOWUJE TEREN

Po kilku spotkaniach "ścisłego
kierownictwa" Solidarności z
ministrem spraw wewnętrznych gen.
Czesławem Kiszczakiem w
podwarszawskiej Magdalence pod
koniec 1988 r. stolarze zaczęli
ukradkiem budować gigantyczny
stół, przy którym miał się odbyć
Okrągły Stół (czyli negocjacje
Solidarności z władzą
komunistyczną).

Już wtedy byłem przekonany, że
dialog społeczny zadziała. Pamiętam,
że jednym z tematów do omówienia
przy tzw. okrągłym stole było
uregulowanie nowego typu
stosunków między państwem a
Stolicą Apostolską. Mój entuzjazm
skłonił mnie do zagłębienia się w tę
sprawę, szczególnie zastanawiając
się nad potrzebą zakotwiczenia
prałatury personalnej Opus Dei w



artykułach przyszłego porozumienia.
Rozmawiałem z wieloma
specjalistami, także z rządu,
studiowałem projekty, zlecałem ich
tłumaczenie i wysyłałem do Rzymu.
Problem polegał na tym, że
komuniści byli gotowi uznać
osobowość prawną tylko dla
ograniczonej listy instytucji
kościelnych. Kościół natomiast
chciał, aby państwo uznało wszystkie
instytucje posiadające osobowość
prawną w ramach Kościoła, co
rozwiązałoby problem uznania Opus
Dei przez państwo. Pamiętam, że
wiele lat później węgierski kardynał
Péter Erdö dziękował mi za
przesłanie mu polskiej dokumentacji,
o której zupełnie zapomniałem, a
która była mu (kardynałowi
prymasowi i kanoniście) bardzo
przydatna w węgierskiej
transformacji.

Wielu wiernych Dzieła przebywało w
Polsce z powodów zawodowych.



Byłem jednym z wielu, może bardziej
intensywnie niż inni.

Na prośbę Álvaro del Portillo, na
początku marca 1989 roku, obecny
prałat Fernando Ocáriz odbył
sześciodniową podróż, aby zbadać in
situ możliwości rozpoczęcia
działalności apostolskiej Prałatury.
Przyjechał sam, ale w Polsce
towarzyszył mu ówczesny diakon
Adam Auguściak (który później jako
kapłan odbudował i wybudował dwa
kościoły poświęcone św. Josemaríi w
zachodniej Polsce). Wizyta ta miała
miejsce właśnie w czasie negocjacji
Okrągłego Stołu (od 6 lutego do 4
kwietnia). Po powrocie do Rzymu
Ocáriz polecił Don Alvaro przyjęcie
oferty biskupa szczecińskiego
Kazimierza Majdańskiego, który był
gotów zakwaterować w seminarium
dwóch księży Dzieła. Fakt, że byli oni
duchownymi, zaproszonych przez
polskiego biskupa, również znacznie
ułatwiłby władzom przyznanie im



wizy na pobyt. Później badano by
możliwość przybycia wiernych
świeckich.

26 czerwca 1989 r. celebrowano
Mszę św. za duszę prałata Escrivy,
również w kościele św. Anny w
Warszawie, w której uczestniczyło
około 350 osób. W rocznicę śmierci
Josemaríi Escrivá artykuł o Opus Dei
ukazał się w tygodniku archidiecezji
warszawskiej.

Pioppi odnalazł w archiwum
Prałatury memorandum, które
wysłałem w lipcu 1989 r. do prałata
del Portillo, w którym z nieukrywaną
niecierpliwością napisałem: "Jeśli
chodzi o sytuację polityczną, kraj
znajduje się w fazie przemian, a więc
niepewności co do przyszłości.
Obecnie jednak istnieje
wystarczająca swoboda, aby
prowadzić normalne apostolstwo.
Nie zaobserwowałem specjalnej
wrogości władz wobec Dzieła:



aktualnymi priorytetami
politycznymi reżimu nie są instytucje
katolickie, lecz pozycja polityczna.
Wszyscy Polacy i cudzoziemcy mogą
swobodnie wjeżdżać i wyjeżdżać z
kraju".

Po latach, gdy miałem dostęp do
różnych akt z archiwów polskich
służb specjalnych, byłem dość
zaskoczony. Konfident, który miał
kryptonim "profeta" (prorok),
informował wydział kontrwywiadu
MSW o spotkaniach biskupa del
Portillo i don Javiera Echevarría z
Ojcem Świętym w ramach
przygotowań do przybycia Opus Dei
do Polski. Te doniesienia od "
proroka" były częścią specjalnego
serwisu, który miał bardzo
ograniczoną dystrybucję. W setkach
dokumentów związanych z tą
sprawą znajdowała się lista
adresatów, a byli nimi wszyscy,
którzy rządzili w Polsce, począwszy
od generała Jaruzelskiego, a



skończywszy na ministrze spraw
wewnętrznych Czesławie Kiszczaku,
tym samym, który miał tyle
problemów z agentami swojego
resortu, którzy dokonali zamachu na
księdza Popiełuszkę.

Z irytacją odkryłem, że polskie
służby kontrwywiadowcze tak
dokładnie śledziły prywatne
audiencje papieża. Nie chciałem
dalej badać sprawy ani dowiadywać
się, kim był tak zwany prorok: zrobią
to inni. Dla mnie te dokumenty po
prostu potwierdzają, że dla polskich
władz Opus Dei było po prostu tym,
czym jest: kolejną instytucją Kościoła
katolickiego, wierną papieżowi.

Myślę, że moim obowiązkiem jest
tutaj, przed zakończeniem tego
rozdziału, odnotować dwa bardzo
osobiste spostrzeżenia.

Pierwsza obserwacja. W młodości
poznałem prześladowania Kościoła
katolickiego przez komunistów w



czasie wojny domowej w Hiszpanii.
Świadczą o tym setki męczenników,
którzy do dziś są kanonizowani.
Jednak rzeczywistość otworzyła mi
oczy na to, że "imperium zła", o
którym mówił Ronald Reagan,
mówiąc o Związku Radzieckim,
przejawiało się w bardzo różnych
scenariuszach, takich jak
nazistowskie obozy koncentracyjne
w Mauthausen i Auschwitz, czy też
nacjonalistyczne ludobójstwa
Ormian w Turcji lub Bośniaków w
Srebrenicy i wiele innych, z którymi
z biegiem lat byłem konfrontowany.
Ci, którzy mnie dobrze znają, wiedzą,
że często zabieram moich
hiszpańskich gości do kamieniołomu
Mauthausen, aby zobaczyli, co
gestapo zrobiło z 7 tysiącami
biednych żołnierzy armii
republikańskiej, którzy w 1939 roku
uciekli do Francji i trafili do komory
gazowej...



Druga obserwacja. Przy kilku
okazjach chciałem zdementować
pewne oszczercze twierdzenia wobec
Opus Dei. W takich przypadkach
stosowałem metodę podobną do tej,
którą stosowałem w życiu
zawodowym: szukać źródeł, aby
odkryć źródło zła... gdy takie istniało.
To, co robiłem wtedy, kiedy czułem,
że jest to konieczne, to kopanie aż do
odkrycia pochodzenia danej
wiadomości. Było dla mnie jasne, że
tak niemoralny system jak
komunizm, który twierdził, że religia
jest opium dla ludu, nie miałby
żadnych skrupułów, by wymyślać
fałszywe informacje w celu
zniszczenia religii i instytucji
Kościoła katolickiego. Dlatego
chciałem się dowiedzieć, czy krytyka
Opus Dei pochodzi ze źródeł
komunistycznych, z tych
komunistycznych "klinik plotek".
Zrobiłem to kilkakrotnie, za każdym
razem poświęcając na to sporo czasu.
Wspomnę tylko o dwóch.



Raz była to gazeta Die Welt, która w
grudniu 1984 roku poprosiła mnie o
komentarz na temat Opus Dei w
związku z oświadczeniami księcia z
dynastii burbońskiej, że Opus Dei
finansuje swoją działalność poprzez
handel bronią i inne rzeczy.
Pojechałem ekspresowo do Kolonii,
aby zrobić badania w swoim stylu,
praca trwała kilka dni. Rezultatem
była długa, licząca 22 800 znaków
analiza opublikowana w Die Welt 14
grudnia 1984 roku pod tytułem Was
ist mit dem Opus Dei in Deutschland
los ("Co się dzieje z Opus Dei w
Niemczech?"), dzięki której, jak
sądzę, odsłoniłem wszystkie lub
prawie wszystkie źródła tego
bełkotu. Żaden z nich nie pochodził z
komunistycznych środowisk. Co
najwyżej były to " przeróbki"
artykułów publikowanych na
Zachodzie z innych źródeł, w tym
wielu klerykalnych.



Podobne doświadczenie miałem w
styczniu 2006 roku, kiedy Adam
Michnik, ówczesny redaktor Gazety
Wyborczej w Warszawie, chciał,
abym wyjaśnił jego czytelnikom
kulisy powstania polskiego gabinetu
rządowego, w którym rzekomo
znalazło się 16 członków Opus Dei.
Zrobiłem to samo, co w 1984 roku:
spędziłem cztery dni w Warszawie,
pracowałem jak zwykle i w końcu
gazeta opublikowała moją, na 32 000
znaków analizę 20 stycznia 2006
roku pod tytułem Opus Dei jest dla
wszystkich. W tym artykule byłem w
stanie spuścić powietrze z balonu o
rzekomym "przejęcia" rządu przez
Opus Dei w Polsce. „Balonu” który
był na okładce polskiego wydania
Newsweeka. Źródła były łatwe do
wykrycia: wystarczyło czasem, że
ktoś kiedyś grał w piłkę nożną w
drużynie rezydencji [ośrodka] Opus
Dei, by na tej podstawie zbudować
mit o przejęciu władzy.



Te i podobne doświadczenia
doprowadziły mnie wielokrotnie do
wniosku, że źródła ataków na Opus
Dei nie pochodziły właśnie od
zewnętrznych wrogów Kościoła,
takich jak komuniści. Często krytyka
i ataki na Opus Dei były
powtórzeniami z innych źródeł, ale
przy innych okazjach były to
oryginalne źródła pochodzące z
kręgów kościelnych oraz od osób lub
grup, które uważały się za
skrzywdzone w jakiś sposób przez
Dzieło. Niejednokrotnie urzędnicy
władzy radzieckiej zbywali moje
protesty, mówiąc mi, że nie zrobili
nic innego, jak tylko powtórzyli
krytykę, która była już publikowana
w kręgach kościelnych na Zachodzie.
Słysząc te odpowiedzi przypomniały
mi się słowa świętego papieża Pawła
VI, kiedy 29 czerwca 1972 roku
wykrył, że "przez jakąś szczelinę
dym szatana dostał się do świątyni
Boga". A teraz, gdy piszę te linijki,
przypomina mi się kilka odniesień



papieża Franciszka do szatańskiego
braku jedności w Kościele, jak na
przykład zdanie, które wypowiedział
we wrześniu 2016 roku w obecności
stu biskupów z terenów misyjnych:
"podziały są bronią, którą diabeł ma
najbardziej pod ręką, aby zniszczyć
Kościół od wewnątrz". Ma dwie
bronie, ale główną jest podział: drugą
są pieniądze. Diabeł wchodzi przez
szczeliny i niszczy językiem, plotką,
która dzieli, i nawykiem
plotkowania, który jest przejawem 
terroryzmu".

Wracam do mojej relacji z przybycia
Opus Dei do Polski. Po czymś, co
nazwałbym fact finding mission
(misją rozpoznawczą) Monsignora
Ocáriza, projekt szczeciński był
studiowany w siedzibie Prałatury.

Według Pioppi pozytywna decyzja w
sprawie projektu szczecińskiego
zapadła w połowie lata 1989 roku: w
sierpniu nastąpiła wymiana



telegramów między prałatem del
Portillo a biskupem Majdańskim w
celu potwierdzenia szczegółów.
Stefan Moszoro, jeden z dwóch
pierwszych księży, którzy
zainicjowali oficjalną pracę Dzieła w
Polsce, mówi mi teraz: "O tym, że
jadę do Polski dowiedziałem się w
maju 1989 roku...". Zazwyczaj Opus
Dei wnosi do Kościoła lokalnego i do
kraju, w którym ma rozpocząć swoją
działalność, pracę i prywatną
inicjatywę swoich wiernych, z
których zdecydowana większość to
ludzie świeccy. Ale ze względu na
ograniczenia ówczesnego
komunistycznego ustawodawstwa,
uzyskanie przez fachowców z
zagranicy pozwolenia na pracę bez
dalszych ceregieli nie miało być
łatwe. To był powód, dla którego
ówczesny prałat Alvaro del Portillo
postanowił wysłać do Polski
początkowo tylko księży. Zazwyczaj
Opus Dei rozpoczyna pracę w danym
kraju ze świeckimi i księżmi. Bez



ludzi świeckich Opus Dei nie byłoby
w stanie otworzyć żadnych ośrodków
w kraju. Na szczęście wszystko
zmieniło się wraz z nowym polskim
prawem o stowarzyszeniach z
kwietnia 1989 roku. Rzeczywiście, w
kwietniu 1990 roku del Portillo
zdołał utworzyć oficjalny ośrodek ze
świeckimi i księżmi w mieszkaniu
przy ulicy Smolnej 12. Kiedy Moszoro
pokazał mi dekret (...presentibus his
litteris erigimus atque erecta
declaramus Delegationem directe a
Nobis dependenten Polonicam...),
trochę się podekscytowałem

2 listopada 1989 roku księża Stefan
Moszoro i Rafael Mora Martín
wyjechali ze mną z Wiednia.
Pojechaliśmy do Szczecina,
przejeżdżając przez Katowice,
Kraków, Częstochowę i Warszawę,
odwiedzając we wszystkich tych
miejscach moich przyjaciół i
znajomych. W Warszawie byliśmy
4-5 listopada; Moszoro dał pierwszy



krąg studyjny dla
współpracowników, w którym
uczestniczyli Robert Malicki, Waldek
Dobrzyński, bracia Krzysztof i
Włodek Dobrowolscy oraz
wspomniany Jerzy Garus.
Następnego dnia odbyło się
spotkanie z dwudziestoma osobami
w domu Marka Kośmickiego, dziś
wybitnego kardiologa. Ja zostałem w
Warszawie, a oni ostatecznie dotarli
do swojego tymczasowego miejsca
przeznaczenia w Szczecinie 8
listopada 1989 roku. Większość z tej
grupy bardzo szybko wstąpiła do
Dzieła, jedni jako numerariusze, inni
jako supernumerariusze, jeszcze inni
zostali mianowani
współpracownikami..

W maju 1990 r. Moszoro i Mora
zostali mianowani odpowiednio
wikariuszem i wikariuszem-
księdzem sekretarzem
nowonarodzonej delegatury.
Wkrótce pojawili się inni



numerariusze, w większości o
polskich korzeniach i z wielu
różnych krajów: Wielkiej Brytanii,
Hiszpanii, Niemiec, Argentyny,
Brazylii i Stanów Zjednoczonych.
Czasopismo Romana w numerach 11
(1990) i 12 (1991) informowało o
pozostałych nominacjach. Na
początku roku akademickiego
przybyli Juan Luis O'Dogherty,
Nicolás Ramírez, José Grau i Andrzej
Sypel: wszyscy zostali mianowani
członkami rady delegacji polskiej.
Miesiąc później (21 listopada)
przyszła nominacja Cristiny de Salas
Murillo, Michèle de Haz Bardinet i
Herminii dos Santos Rocha. Kolejne
wzmocnienia przyszły w następnych
latach. Innymi słowy, pod koniec
1990 roku Opus Dei miało już do
dyspozycji w Polsce księży i
świeckich, zarówno mężczyzn, jak i
kobiety.

Ważną pomocą w zespole tych,
którzy przyszli w pierwszej godzinie,



był mój kolega José Grau Navarro,
dla mnie "Pepe", bo spędziliśmy
razem długi czas w Wiedniu.
Pochodził z Alicante, z wykształcenia
był fizykiem, z hobby humanistą, a z
zawodu dziennikarzem i pisarzem.
Pracował dla ABC i aktywnie
uczestniczył w "lądowaniu" Dzieła w
Polsce do 1992 roku, kiedy to wrócił
do redakcji swojej gazety w
Madrycie. Pepe ma ogromny talent
do nauki języków: nauczył się
niemieckiego bardzo szybko i
systematycznie, tzn. poprzez
studiowanie deklinacji i koniugacji,
czyli metodą, którą niektórzy z nas,
Hiszpanów, pominęli (z
odpowiednimi negatywnymi
konsekwencjami). Następnie zrobił
to samo w Polsce, również z
sukcesem. Wiem, że przed powrotem
do Madrytu udał się jako specjalny
wysłannik na Litwę i nie zdziwiłbym
się, gdyby zaczął zgłębiać tajemnicę
bałtyckiej rodziny językowej.



Pierwsze kontakty kościelne w
listopadzie 1989 r. miały miejsce z
Tadeuszem Pieronkiem w jego domu
na Wawelu, z ówczesnym
kanclerzem diecezji katowickiej
Wiktorem Skworcem oraz z
ówczesnym wicerektorem
warszawskiego seminarium
duchownego Tadeuszem Pikusem.
Kiedy wszyscy trzej zostali później
mianowani biskupami, nadal
doceniali pracę Opus Dei w Kościele
lokalnym. To samo można
powiedzieć o biskupie lubelskim
Józefie Życińskim, znanym z silnej
osobowości i niezależności
intelektualnej, o którym później
mówiono, że wpadł "w szpony Opus
Dei" przez to, że w wielu artykułach z
wielką głębią i elokwencją
przekazywał istotę ducha Dzieła, jego
świeckość, otwarcie na
intelektualizm, docenienie wolności
jednostki.



Do tego czasu nigdy nie poznałem
Stefana Moszoro-Dąbrowskiego. W
1989 roku, kiedy przyjechał do
Polski, miał 32 lata. Był jednym z
synów polskiego małżeństwa, które
w jakiś sposób odzwierciedlało
historyczne realia tygla narodów,
jakim był historyczny region Galicji:

Jego przodkowie ze strony ojca byli z
pochodzenia Ormianami. Ormiańska
eparchia (diecezja) Rosji, Mołdawii i
Wołoszczyzny sięga XIV wieku, a w
XVII wieku została zjednoczona z
Rzymem. Jego ojciec urodził się na
zachodniej Ukrainie, w mieście, które
kolejno wchodziło w skład monarchii
polsko-litewskiej (od 1569 r.),
cesarstwa austriackiego (od 1772 r.) i
austro-węgierskiego (od 1867 r.),
Polski (1920 r.), ZSRR (1946 r.) i
Ukrainy (1991 r.). W skład rodziny
wchodzi dwóch znanych XIX-
wiecznych kościelnych: ormiański
ksiądz katolicki Samuel Moszoro
oraz arcybiskup obrządku



ormiańskiego Izaak Mikołaj
Isakowicz.

Ojciec studiował inżynierię we
Lwowie, w 1938 roku rozpoczął
służbę wojskową, w 1939 roku udało
mu się przedostać z oddziałami,
które uciekły do Rumunii. Potem był
z wojskiem polskim we Francji, a po
upadku Francji wyjechał do
Londynu.

Jego matka, Ludmiła Dąbrowska,
urodzona we Lwowie, zdołała uciec
przed sowiecką policją NKWD do
Krakowa. Tam współpracowała z
Armią Krajową, została aresztowana
i była przetrzymywana do końca
wojny w obozie koncentracyjnym w
Auschwitz. Po wojnie wyemigrowała
do Londynu, gdzie w 1947 roku
poznała swojego męża.

Oboje zdecydowali się na emigrację
do Argentyny. Osiedlili się w Rosario,
gdzie urodziła się ich czwórka dzieci.
Tam poznali Opus Dei i oboje zostali



supernumerariuszami. Najmłodszy
syn, Stefan, studiował inżynierię
elektroniczną w Argentynie i tam, w
ośrodku akademickim El Litoral,
poprosił o przyjęcie do Opus Dei w
1972 roku. Miał okazję osobiście
poznać św. Josemaríę, gdy ten w
czerwcu 1974 r. odwiedził
Argentynę. Po ukończeniu studiów
inżynierskich przeniósł się do
Rzymu, aby studiować teologię. Tam
miał okazję do częstych spotkań z
Alvaro del Portillo. W 1982 roku
przyjął święcenia kapłańskie z rąk
św. Jana Pawła II. Pierwsze posługi
duszpasterskie pełnił w Tucumán,
gdzie był kapelanem ośrodka El
Cebil, aż do przyjazdu do Polski.

Wiem, że jego rodzice starali się, aby
ich dzieci wyrosły na dobrych
Argentyńczyków, ale bez zatracenia
kulturowego i narodowego
charakteru kraju, z którego
pochodzą. Zrozumiałem to, gdy tylko
wjechaliśmy do Polski. W Krakowie



pokazałem mu, co to jest dawna
twierdza i rezydencja królewska,
znana pod ogólną nazwą Wawel, a
on z podziwem skomentował: ach! to
jest ten Wawel... taki mały?. Mówił
poprawnie i płynnie po polsku. Co
mnie rozbawiło, to fakt, że po raz
pierwszy usłyszałem, jak głosił
kazanie po polsku. Polacy mają
tendencję do mówienia nieco
wyższym tonem oktawowym niż ich
sąsiedzi, natomiast Argentyńczycy
mówią znanym im łagodnym,
miękkim tonem La Platy. To, wraz ze
zwykłą retoryką, którą Stefan nabył
jako świecki zawodowiec, było nie do
powtórzenia. Był pierwszym
wikariuszem regionalnym Opus Dei
w Polsce przez dziesięć lat, od 1999
roku, był kierownikiem duchowym, a
od 2013 roku ponownie jest
wikariuszem.

9 kwietnia 1990 r. Prałat del Portillo
dokonał kanonicznego erygowania
Delegatury Opus Dei w Polsce.



Choć nadal jeździłem do Polski,
środek ciężkości mojej aktywności
zawodowej przesunął się nieco
gwałtownie na Bałkany. Pamiętam
jednak, że nowo powstała katolicka
agencja prasowa KAI (Katolicka
Agencja Informacyjna) zaprosiła
mnie do poprowadzenia kursu
dziennikarskiego dla młodych
redaktorów nowych mediów.
Pamiętam też długi wywiad w
Wiedniu dla jednej z polskich
telewizji. I coś podobnego wydarzyło
się w mieście Toruń.

Bardzo szybko pierwsze ośrodki
Dzieła zostały otwarte w Warszawie.
W 1991 roku Prałat del Portillo był w
Polsce dwukrotnie: z czterodniową
wizytą duszpasterską w kwietniu
1991 roku oraz z kolejną trzydniową
wizytą z okazji Światowych Dni
Młodzieży (ŚDM) w sierpniu 1991
roku w Częstochowie.



Patrząc wstecz na mój program
podróży w 1991 roku i ponownie
czytając moje relacje z tamtego
czasu, przypominam sobie teraz, jak
bardzo byłem wtedy zmęczony, do
tego stopnia, że musiałem wyjechać
do Irlandii na trzy tygodnie, aby się
zregenerować... Przed sierpniowymi
ŚDM byłem świadkiem w
Budapeszcie "requiem" dla Układu
Warszawskiego w lutym ("Nie wiem,
jak uda nam się dać pracę
generałom" - powiedział mi rzecznik
czechosłowackiego MSZ); w
Jugosławii, dokąd musiałem udać się
dziesięć razy w tym samym roku,
wrzała niebezpieczna wojna
domowa; Ukraina uczyła się
niepodległości i musiałem tam
pojechać, by przekonać się, że
zamierzają oddać Rosji strategiczne
rakiety na Krymie; Albania była w
chaosie; pojechałem do Rumunii, by
przeprowadzić wywiad z politykiem
i synem hiszpanki (Petre Roman),
który został mianowany szefem



rządu; w lipcu spędziłem prawie
godzinę na rozmowie o Polsce w
telewizji Antena 3.

Ale ŚDM miały dla mnie tym razem
podwójne znaczenie. Z jednej strony
była to pierwsza oficjalna wizyta
polskiego papieża w demokratycznej
Polsce, która wyłoniła się z
wynegocjowanych dwa lata
wcześniej wyborów. Po drugie, była
to druga wizyta prałata del Portillo w
nowej delegaturze Opus Dei w
Polsce. Innymi słowy, było to święto
mojej rodziny.

W osiemnastu językach papież
pozdrowił milion młodych ludzi
obecnych na ŚDM na jasnogórskiej
esplanadzie, mówiąc im, że przyszła
zjednoczona Europa "musi wrócić do
swoich chrześcijańskich korzeni". To
była wigilia głównego dnia ŚDM, a on
właśnie przyjechał do Częstochowy
ze swoich rodzinnych Wadowic.
Przypomniał sobie, że niektórzy z



jego współuczniów byli Żydami i że
napisał list do jednego z nich, w
którym napisał, że "wszystkie narody
powinny się łączyć w bólu
Hebrajczyków, którzy należą do
narodu, który najbardziej cierpiał".
Święty Jan Paweł II dodał: "Powinni o
tym pamiętać ci, którzy mieszkają w
pobliżu Auschwitz", położonego
około pięćdziesięciu kilometrów od
Krakowa.

Święto następnego dnia poświęcone
było młodym pielgrzymom z
narodów i państw, które odzyskały
wolność. Na częstochowskiej
esplanadzie było półtora miliona
młodych ludzi, z czego prawie 100
tysięcy pochodziło z byłych republik
radzieckich. Papież podkreślił
wówczas rolę, jaką młodzież
posttotalitarnego Wschodu może
odegrać we współczesnej
reewangelizacji i dał do zrozumienia,
że Kościół katolicki pokłada w niej
swoje nadzieje. "Nadszedł wasz czas"



- powiedział setkom tysięcy Polaków,
Rosjan, Ukraińców, Czechów,
Słowaków, Rumunów, Bułgarów,
Litwinów i innych młodych ludzi ze
Wschodu, którym przyznał, że
"chrześcijańskie świadectwo często
okupione jest ceną prześladowań i
więzienia".

W przeddzień głównego wydarzenia
ŚDM Don Alvaro odprawił Mszę św.
dla uczestników
hiszpańskojęzycznych, w której
wzięło udział około 3000 młodych
ludzi. Wiedział, że sporo uczestników
pochodzi ze środowisk
duszpasterskich w różnych krajach,
gdzie były ośrodki Dzieła: "Nie bójcie
się podjąć tej wspaniałej przygody
bycia drugim Chrystusem" -
powiedział im. Od niego chciałbym
tu przytoczyć kilka przestróg, które
przekazał pierwszym członkom
Dzieła w Polsce: "Jest dezorientacja, a
ludzie nie są przyzwyczajeni do
pracy. Sam Papież, mówiąc o cnotach



ludzkich, zauważył kiedyś, że w jego
kraju brakuje pracowitości... Trzeba
więc nauczyć ich pracować, i to
pracować dobrze: to jest właściwe
duchowi Opus Dei. Tutaj macie
wspaniałe pole: że ludzie uczą się
dobrze pracować, ofiarowywać
swoją pracę Bogu i brać
odpowiedzialność".

Uroczystość częstochowska miała
miejsce 15 sierpnia 1991 r., w dniu
Wniebowzięcia; teraz czytając La
Vanguardia z dnia następnego,
uświadomiłem sobie, że autorem
kroniki częstochowskiej był mój
współpracownik Maciej Stasiński,
podobnie jak następnej.
Prawdopodobnie jechałem już
samochodem do Esztergom, gdzie
Jan Paweł II miał kontynuować swoją
podróż.

W październiku 1993 roku, na pół
roku przed śmiercią, del Portillo był
ponownie w Polsce.



Wkrótce po nominacji na prałata,
drugi następca Escrivy, Javier
Echevarría (który towarzyszył del
Portillo podczas poprzednich wizyt)
przebywał w Polsce w kwietniu 1995
roku przez kolejne cztery dni. 
Jesienią 1995 roku niewielka grupa
wiernych Dzieła zamieszkała w
Krakowie, między innymi po to, by
odpowiedzieć na nalegania Papieża
Polaka z tego miasta, który raz po raz
przypominał prałatowi w Rzymie, że
"Opus Dei nie zacznie prawdziwie
działać w Polsce, dopóki nie będzie w
Krakowie". Obecnie funkcjonują tam
dwa ośrodki. W latach 1997/98
otwarto kolejne ośrodki w Poznaniu.

W sierpniu 2005 roku Echevarría był
ponownie w Polsce, aby uczestniczyć
w uroczystości ingresu arcybiskupa
Stanisława Dziwisza. Odwiedził
także Warszawę i Szczecin. Sala
kongresowa Pałacu Kultury, z której
loży relacjonowałem trzy kongresy
PZPR (w 1971, 1975 i 1980 roku),



wypełniła się po brzegi, by
wysłuchać Echevarríi. Oczywiście nie
wszyscy uczestnicy spotkania byli
wiernymi prałatury. Nie byłem
obecny, ale jak zobaczyłem filmiki to
się wzruszyłem.

Obecnie Prałatura ma w Polsce około
700 wiernych, z których 14. to
numerariusze kapłani. 55% to
mężczyźni, a 45% to kobiety. Ich
wkład w Kościół lokalny jest
znaczący: w ciągu kilku lat obecności
w Polsce około 200 polskich księży
studiowało na jednym z dwóch
uniwersytetów Opus Dei w Europie:
na wydziale teologicznym
Uniwersytetu Nawarry lub na
Pontificia Università della Santa
Croce w Rzymie: niektórzy z nich byli
moimi studentami podczas semestru,
który prowadziłem na wydziale 
Comunicazione istituzionale, a
później także podczas seminarium
zorganizowanego w Polsce z



udziałem profesorów tego
uniwersytetu.

Nieplanowana spontaniczność, która
zawsze charakteryzowała Opus Dei,
w logiczny sposób sprawiła, że środki
formacji duchowej są udzielane w
wielu innych miastach Polski. Udało
mi się doliczyć co najmniej
następujące: Wrocław, Lublin,
Katowice, Gdańsk, Białystok, Toruń,
Rzeszów, Radom, Siedlce, Łódź,
Olsztyn, Płock, Legnica i Bydgoszcz.

[1] To nie mógł być Kozi Wierch.
Wysokość nie ta. Kozi Wierch nie
leży na głównej grani Tatr, tzn
granicy ze Słowacją. Może Ricardo
Estarriol połączył dwie tatrzańskie
wędrówki? [tłum.]

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/poczatki-pracy-apostolskiej-opus-dei-w-polsce/


pl/article/poczatki-pracy-apostolskiej-
opus-dei-w-polsce/ (23-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/poczatki-pracy-apostolskiej-opus-dei-w-polsce/
https://opusdei.org/pl-pl/article/poczatki-pracy-apostolskiej-opus-dei-w-polsce/

	Początki pracy apostolskiej Opus Dei w Polsce (1980-1990)

