opusdei.org

Pluralizm, przyjazn
obywatelska i
obrona wlasnej
tozsamosci

Thumaczenie tekstu Pluralismo,
amistad civica y defensa de la

propia identidad, Romana nr
78.

11-03-2025

Pluralizm, przyjazn obywatelska i
obrona wlasnej tozsamosci

Pluralismo, amistad civica y
defensa de la propia identidad


https://romana.org/es/78/estudio/pluralismo-amistad-civica-y-defensa-de-la-propia-i/
https://romana.org/es/78/estudio/pluralismo-amistad-civica-y-defensa-de-la-propia-i/

Andrés Irarrazaval Doktor histortii,
Uniwersytet Andyjski (Chile)

Pobierz pdf
1. Wprowadzenie

Niedawna i stopniowa publikacja
krytycznego wydania listow
Josemarii Escrivy umozliwila glebsze
wnikniecie w nauczanie tego
Swietego na rozne tematy zwigzane z
uswieceniem codziennej pracy".
Dokumenty te pozwalajag nam
zanurzyc sie glebiej w jego osobiste
przemyslenia i uzupeiniaja
informacje z pierwszej reki
dostarczone przez jego biografow i
historykéw Opus Dei'.

Wkiad listow jest bardzo cenny,
poniewaz ich refleksyjny ton pomaga
nam zrozumiec zasady kulturowe i
doktrynalne, ktore inspirowaty
Swietego Josemarie do
rozwigzywania roznych problemow,
z ktorymi musial sie zmierzy¢ za


https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Pluralizm%2C%20Romana%20nr%207820250311174237421734.pdf

zycia. Z drugiej strony, zblizajgce sie
obchody piecdziesiagtej rocznicy jego
$mierci, ktoéra miata miejsce w
Rzymie 26 czerwca 1975 r., dobitnie
Swiadczg o tym, Ze jego czasy nie sa
juz terazniejszoscia: Srodowisko
spoteczne i intelektualne, w ktérym
zostal uksztaltowany i zyl, rézni sie
od rzeczywistosci XXI wieku. Chociaz
moze sie to wydawac oczywiste, ten
fakt historyczny jest niezbedny, aby
zrozumieé, ze nie mozna analizowac
jego rzeczywistosci zyciowej z
punktu widzenia terazniejszosci bez
szerszego kontekstu®.
Szczegodlnym aspektem nauczania
Swietego Josemarii byl jego gleboki
szacunek dla wolnosci jednostki, co
sklania go do obrony szeroko
pojetego pluralizmu we wszystkich
obszarach ludzkiej dziatalnosci,
realizowanego w przypadku
katolikow w ramach szerokich ram
doktrynalnych i moralnych
okreslonych przez Magisterium



Kosciola. Uplyw czasu i zmieniajace
sie okolicznosci spoteczne moga
jednak zacierac jego nauczanie w
tym wzgledzie, co podkresla potrzebe
powrotu do zasad, na ktorych opierat
swoje stanowisko, zamiast oceniania
wedlug aktualnych kryteriow
konkretnych decyzji, ktore mogt
podjac w przesziosci.

Dlatego tez niniejsze opracowanie
ma na celu - nie roszczac sobie
pretensji do bycia wyczerpujacym -
zebranie mysli Swietego Josemarii
Escrivy na temat pluralizmu i
wolnosci w sferze politycznej i
spolecznej, przeanalizowanie ich
podstaw i okolicznosci, w ktorych
zostaly opracowane, oraz ocene
aktualnosci tych nauk dzisiaj. Autor
jest wdzieczny Cecilii McIntyre,
Danielowi Mansuy i Juanowi
Eduardo Carrefio, profesorom na
Wydziale Filozofii i Nauk
Humanistycznych Uniwersytetu



Andyjskiego, za komentarze i wkiad
wniesiony do projektu.

2. Magisterium, prawda i opinia

Przed analiza nauczania swietego
Josemarii na temat wolnosci w
kwestiach politycznych i
spotecznych, konieczne jest
dokonanie krétkich rozwazan na
temat tego, co oznacza pluralizm i
inne pojecia, ktore beda uzywane w
tym opracowaniu.

Istota ludzka musi objawiac sie
innym poprzez komunikacje,
zwlaszcza poprzez jezyk werbalny i
pisany: ,Poniewaz czlowiek jest
osoba, potrzebuje spotkania z »ty«.
Jezyk nie ma znaczenia, jesli nie jest
otwarty na innych”", Ten
dialogiczny charakter wymaga w
zamian zdolnosci do stuchania
innych, poznania siebie, aby zostac
przyjetym przez innych: tylko w tym
srodowisku mozliwe bedzie
uksztaltowanie ludzkiej osobowosci,



poznanie wilasnej tozsamosci i
docenienie tozsamosci innych. Ale ta
rzeczywistoSc zaklada
komplementarnosc, ktora nie jest
jednolita, poniewaz kazda osoba jest
wyjatkowa i niepowtarzalna®.
Pojecie pluralizmu jest definiowane
przez stownik Real Academia jako
»System, w ktorym akceptuje sie lub
uznaje wielos¢ doktryn lub
stanowisk”; a terminy réznorodnosc,
odmiennos$c i heterogenicznosc sa
wskazywane jako synonimy
pluralizmuys. Pluralizmm wymaga
szacunku dla stanowisk innych, ale
roznorodno$c¢ nie jest synonimem
dobra, ani tez kazda roznica nie
powinna by¢ mile widziana tylko
dlatego, ze jest inna'”. Z tego samego
powodu pluralizm nie moze by¢
utozsamiany z permisywizmem:
roznorodnosc¢ nie jest wartoscia
absolutnag, a szacunek dla pluralizmu
wykracza poza zwykla tolerancje'®.
Wolnos¢ opinii nie pozwala takze na



definiowanie dobra i zla: podczas
gdy sumienie moralne ,$wiadczy o
autorytecie prawdy odnoszacej sie do
najwyzszego Dobra, do ktorego osoba
ludzka czuje sie przyciggana”®, nie
jest ona najwyzszg instancjg, ani nie
moze lekcewazyc¢ uniwersalnej
prawdy o dobru™”.

Z tego powodu, choc¢ z uwagi na
niezbywalng godnos¢ kazdej istoty
ludzkiej, osobie wyrazajacej inne
opinie nalezy sie nieodlaczny
szacunek, tresc jej wypowiedzi moze
byc¢ podzielana w mniejszym lub
wiekszym stopniu. Z drugiej strony,
jesli na poziomie spotecznym lub
rodzinnym wladza w sposob
paternalistyczny pilnuje wlasciwego
korzystania przez innych z wolnosci,
moze to prowadzic¢ do
autorytaryzmu; poniewaz
nadmierna kontrola prowadzi do
arbitralnego niedoceniania zdolnosci
0s0b, ktore nie sg uwazane za



dojrzate lub kompetentne do wziecia
[11)

na siebie odpowiedzialnosci .

W sferze doktrynalnej katolicy sa
proszeni o przyjecie
nadprzyrodzonego objawienia oraz
prawd dotyczacych wiary 1
moralnosci z niego wyplywajacych,
przedstawionych w nauczaniu
Kosciota poprzez konkretng definicje
lub poprzez zwyczajne powszechne
magisterium. Przylgniecie do tych
tresci doktrynalnych nie jest
arbitralnym narzuceniem, poniewaz
pochodza one ze Stowa Bozego 1
nauczania Jezusa Chrystusa, ktore
oswieca rozum zraniony przez
grzech pierworodny™. Dla katolik6w
istnieje zatem okreslony obszar
wiary, ktory jest wiazacy, oraz caly
szeroki zakres innych spraw -
duchowych lub nie - w ktérych
istnieje zdrowy i konieczny
pluralizm.



Dlatego wierni katoliccy akceptuja
koscielne magisterium w sprawach
wiary 1 moralnosci, do ktorego
musza sie stosowa¢ w formutowaniu
swoich sagdow i wyrazaniu opinii.
Chociaz wiara zawsze wymaga drogi
wewnetrznej dojrzatosci, decyzja o
odejsciu od magisterium nie bylaby
przejawem pluralizmu, ale braku
jednosci w odniesieniu do
prawowitego autorytetu kosScielnego
1 prawdopodobnie braku
nadprzyrodzonej wizji.
Odpowiedzialnosc za troske o
doktryne katolicka jest wspdlna dla
wszystkich ochrzczonych, ale
spoczywa szczegolnie na tych, ktorzy
sprawuja wladze nauczania w
Kosciele; maja oni szczegolng misje
w zachowaniu czystosci wiary i
moralnosci wérod reszty wiernych™.

Ze swej strony Swieccy odgrywaja
priorytetowa role w opracowywaniu
roznych rozwiazan spotecznych i
kulturowych, ktére wykraczaja poza



nauczanie magisterialne, biorac pod
uwage ich powolanie do
ksztaltowania swiata od
wewnatrz"", To wyzwanie wymaga
oczywiscie dobrej formacji
doktrynalnej, poniewaz magisterium
koscielne wplywa z wieksza lub
mniejsza glebia na rézne aspekty
codziennego zycia ludzi.

Swiety Josemaria, ktérego duchowe
przestanie skierowane jest przede
wszystkim do wiernych swieckich,
kobiet i mezczyzn zyjacych posraod
Swiata, rozwing}t w kilku swoich
pismach tematy zwigzane ze
wspolistnieniem spolecznym,
pluralizmem i szacunkiem dla
innych. W swojej wizji tych kwestii
mial na uwadze magisterium
Kosciola, wskazania plynace z
przestania, do ktérego szerzenia
zostal powoltany, a takze wlasne
rozlegle doSwiadczenie

duszpasterskie i osobiste™,



3. Pluralizm i odpowiedzialnosc u
Swietego Josemarti

W polowie ubieglego wieku Swiety
Josemaria zwracatl sie do
publicznosci, ktora podzielala te
samag antropologiczng wizje
czlowieka 1 spoteczenstwa. Wyjasnia
to, dlaczego jego nauczanie na temat
pluralizmu koncentruje sie na tym,
jak w chrzescijanski sposob radzic
sobie z dyskusja na temat réznych
stanowisk, ktore istnieja w sprawach
doczesnych lub duchowych o
charakterze podlegajacym opiniom, i
dlaczego zalecal jednos¢ w tych
kwestiach, w ktorych w gre
wchodzila definicja magisterialna.

Dzis ten scenariusz ewoluowal w
kierunku istnienia roznych podejsc
antropologicznych w spoleczenstwie
- pogladdw, ktoére dotykaja sedna
tego, co rozumie sie przez istote
ludzka, osobe, mezczyzne i kobiete,
rodzine itp. To zagadnienie oraz



spostrzezenia, jakich w tym nowym
kontekscie moze dostarczyc
nauczanie swietego Josemarii,
zostang omowione w czesci 4.

3.1 Odpowiedzialnosc¢ i mentalnosc¢
Swiecka

16 maja 1966 r. francuski
dziennikarz Jacques Guillemé-Brulon
zapytal Swietego Josemarie: ,,Czy
fakt, ze niektorzy cztonkowie Dziela
obecni sg w zyciu publicznym kraju
nie upolitycznil w jakims$ sensie Opus
Dei w Hiszpanii? Czy nie narazaja
oni w ten sposob Dziela, a nawet
samego KoSciota?” Odpowiedz
zalozyciela byla glosna: ,Ani w
Hiszpanii, ani gdziekolwiek
indziej”""®. Zagadnienie mialo swoja
racje bytu, poniewaz w tym czasie
czterech czlonkow Opus Dei byto
ministrami w rzadzie Francisco
Franco, zaledwie miesigc przed
wejsciem w zycie nowej ustawy o
prasie i druku, a projekt nowe;j



ustawy organicznej panstwa
hiszpanskiego by} przygotowywany
do plebiscytu w listopadzie™”. Swiety
Josemaria dalej wyraznie mowi:
,<Podkreslam, ze kazdy czlonek Opus
Dei dziala z pelng wolnoscig i
osobistg odpowiedzialnoscia nie
narazajac ani Kosciola, ani Dziela,
gdyz nie wykorzystuja oni tych
instytucji do osiggniecia swych
osobistych celow”™®,

Aby w pelni zrozumiec to
stwierdzenie, nalezy pamietac o
Swieckim charakterze przestania,
ktorego Swiety Josemaria nauczat
przez lata, rozpowszechniajac
wezwanie do Swietosci wszystkich
mezczyzn i kobiet, bez wzgledu na
wiek, stan cywilny, rase lub zasoby
ekonomiczne. Jak napisal w jednym
ze swoich listow, ,,Swietos¢ nie jest
dla uprzywilejowanych, ze Pan
powotluje nas wszystkich, ze od
wszystkich oczekuje Milosci. Od
wszystkich, gdziekolwiek sg. Od



wszystkich, bez wzgledu na ich stan,
zawod czy zajecie”™. Te szerokg
perspektywe uzupelnial apelem o
wlasng odpowiedzialnosc, takze w
odniesieniu do wiary i relacji z
Kosciolem, na co wskazywal juz w
numerach 7551519 Drogi: ,,0d tego,
czy ty 1ja postepujemy tak, jak chce
Bog — nie zapominaj o tym — zalezy
wiele istotnych rzeczy.” oraz , Te
okrzyk - »serviam!« - oznacza wole
jak najwierniejszego »stuzenia«
Kosciotlowi Bozemu nawet za cene
majatku, honoru i zycia””.

Swiety Josemaria wyjasnil te idee z
wiekszym zatrzymaniem w liscie
Legitima hominum, z dnia 31 maja
1943 r. i opublikowanym dla
wiernych Dziela w lutym 1967 r.
Powiedzial w nim: ,Pierwsza rzecza,
na ktora pragne Wam, drogie corki i
drodzy synowie moi, zwroci¢ uwage
—a mowilem o niej juz wiele razy -
jest Swieckos$¢ naszego zadania, bo
podejmujemy sie go jako zwykli



obywatele — rowni innym
obywatelom, a jednoczesnie rozniqgcy
sie od innych tym, ze wypelniajac
posrod Swiata nasze obowiazki
zawodowe szukamy Swietosci i
apostolujemy”®!. I kilka akapitow
pdzniej odnidst sie bardziej
konkretnie co implikuje ta doktryna
w sferze publicznej, wyrazajac swoje
zaniepokojenie swieckimi ,ktorzy
ostentacyjnie nazywajg siebie
katolikami” i ktorzy nie sa w stanie
przyjac na siebie osobistej
odpowiedzialnosci jako obywatele,
ktorzy ,,przylgneli do Kosciola jak
bluszcz do muru, najpierw
zakrywajac go swoimi lisémi, a
potem niszczac go korzeniami
szukajacymi soku w peknieciach
szlachetnych fundamentow”®?,

Od katolika oczekiwal, ze w swojej
dzialalnosci politycznej bedzie
dzialal z czystymi intencjami i
osobista odpowiedzialnoscig, w pelni
ponoszac konsekwencje swoich



decyzji. Oto jak sam podsumowuje:
,Krotko mowiac, stuzcie duszom jako
ludzie dojrzali i gotowi zdac sprawe
ze swoich czyndw, nie angazujac w
swoja dzialalnos¢ obywatelska ani
Oblubienicy Jezusa Chrystusa, ani
Dziela”™,

Pomysty te, cho¢ dla niektérych
moga wydawac sie oczywiste, nie sg
oczywiste dla wielu ludzi, zaréwno
duchownych, jak i Swieckich. Dla
tych pierwszych moze wydawac sie
logiczne, jak to mialo miejsce przy
tak wielu okazjach w historii
Kosciotla, ze hierarchia powinna
interweniowac z sugestiami lub
prosbami, wykorzystujac katolicki
status mezczyzny lub kobiety, ktérzy
zajmuja stanowiska w zyciu
publicznym, ktore powinny by¢
naturalnie uwzglednione przez te
osobe ze wzgledu na jednosc. Jednym
z przykladow, ktory dotyczy! pralata
Escrive, jest to kiedy Rzym zachecat
hiszpanskie wiadze koscielne do



zdystansowania sie od rezimu
Franco pod koniec lat 60-tych. W tym
kontekscie zastepca sekretarza stanu,
pratat Giovanni Benelli poprosit go o
przekazanie instrukcji cztonkom
Opus Dei sprawujgacym urzedy
polityczne w Hiszpanii, aby wspierali
tworzenie partii politycznej
podobnej do wloskiej Democrazia
Cristiana; ale Swiety Josemaria
odmoéwil z powodu szacunku dla
wolnosci swoich synow w tej
doczesnej i podlegajacej opiniom
sprawie™,

Wiernym swieckim moze by¢ latwiej
zrozumiec te osobista wolnos¢ w
sprawach doczesnych, ale moze by¢
im trudniej uszanowac rozne opinie
innych ludzi, katolikow lub nie. Na
przyklad, moze sie zdarzyc, ze ze
wzgledu na duchowe
pokrewienstwo, osoba moze byc
uderzona faktem, ze inna osoba
dochodzi do odmiennych wnioskow
W sposobie radzenia sobie z



konkretnymi sytuacjami, w
sprawach, ktore sa formalnie
kwestiami podlegajacymi opinii:
moze nie zgadzac sie w ramach tej
relacji; -politycznych, glosujac na
innego kandydata, lub zatrudnienia,
zmieniajac prace- moze rowniez
krytykowac tresc takiej decyzji,
zachowujac szacunek dla osoby i w
ramach obowigzujacych przepisow
prawa; ale nie moze zaslaniac sie
wiara katolicka, aby kwestionowac
druga osobe.

Swiety Josemaria odnidst sie réwniez
do tego konkretnego aspektu bardzo
wyraznie: ,,Wy, ktorzy macie
powolanie polityczne, dzialajcie
swobodnie na tej niwie bez
rezygnacji z praw, ktore jako
obywatelom Wam przystuguja i
szukajcie tam Waszego uswiecenia,
stuzac Kosciolowi i ojczyZnie,
starajac sie o dobro wspdlne dla
wszystkich w sposob, ktory wyda sie
Wam najodpowiedniejszy, dlatego ze



w kwestiach doczesnych nie ma
dogmatow”®'. A dla tych, ktérzy nie
byli zaangazowani w taka
dzialalnos¢, wskazal, ze powinni
wiernie wypeinia¢ swoje obowigzki i
domagac sie swoich praw. Jest to
stary temat w jego nauczaniu, ktory
poruszyt w Drodze: , Ta falszywa
pokora to wygodnictwo — w ten
sposob, odgrywajac role
maluczkiego, zrzekasz sie praw...
ktére sg obowigzkami”®®,
Nadprzyrodzony ton jego mysli jest
niezwykly, daleki od jakichkolwiek
stronniczych lub ludzkich
uprzedzen, z wyraznymi
odniesieniami do poszukiwania
swietosci, stuzby z mitosci do Boga i
blizniego, a poSrednio do cnot takich
jak pokora i mestwo.

3.2 Wolnosc i przyjazn obywatelska

Swiety Josemaria wskazal w innym
ze swoich listdw - numer 6, zwany
Sincerus est -, na bardziej ogolna



perspektywe: ,jesteSmy przyjaciolmi
pokojowej wspolpracy ze wszystkimi
wlasnie dlatego, ze szanujemy,
powazamy w calej jej ogromnej
wartosci godnos¢ i wolnosc, jaka Bog
dal stworzeniu rozumnemu od samej
chwili Stworzenia”®”. Powodem
uzasadniajacym te postawe nie byla
po prostu ludzka skutecznosc lub
promowanie zdrowej empatii, ale
wskazywanie na co$ bardziej
fundamentalnego, rowng godnos¢
wszystkich oséb z woli Boga. W ten
sposob odniost sie ponownie do sfery
nadprzyrodzonej i do szerokiej,
Swieckiej perspektywy, ktora jest w
stanie odpowiedzialnie ocenic opinie
innych wedlug ich wlasciwej miary.
W tym samym dokumencie
kontynuowal nieco dalej nastepujaca
refleksje: ,Zawsze rozumowaltem w
ten sposob, w jaki powinniscie
rozumowac rowniez Wy i uczyc¢ tego
innych. Jezeli Pan pozostawil tak
wiele spraw do swobodnej dyskusji
ludziom, dlaczego ma by¢ moim



nieprzyjacielem czlowiek, ktory
mysli w inny sposob niz ja?”*¥.

A jakby to nie wystarczylo, rozwinat
w tym samym tekscie kilka
praktycznych przejawow, takich jak
unikanie kidtni, spokojne
studiowanie racji innych,
zrozumienie ich stanowiska, zycie w
przyjazni z tymi, ktérzy mysla
inaczej, tworzenie klimatu zaufania
itp. Thumaczy, ze ,,z gwaltownej
dyskusji — z kl6tni — nie wychodzi
Swiatlo: uniemozliwia to
namietnos¢” i ze z tego powodu
»trzeba umiec stuchac rozmowecy i
mowic pogodnie, chocby oznaczalo
to niekiedy wewnetrzny wysiltek
panowania nad soba, wysitek
zastlugujacego umartwienia”™.

Nastepnie Swiety Josemaria
przeszed} do bardziej duchowego
punktu: ,zyjac w przyjazni z Bogiem
— najwazniejszej, ktorag musimy
kultywowac i pomnaza¢ — bedziecie



umieli zdobywa¢ wielu prawdziwych
przyjaciol” i zaproponowat jako wzor
przyjazni ,praca, ktorg Pan wykonat
1 wcigz wykonuje z nami, zeby
utrzymac nas w swojej przyjazni”,
praca, ktora chce powiela¢ w wielu
duszach poprzez wierzacych. Z tego
powodu wyjasnil, ze czuje sie
»przyjacielem wszystkich” i ze
»~prawdziwy przyjaciel nie moze miec
dla swojego przyjaciela dwéch
twarzy. Przyjazn, jezeli ma byc¢
lojalna i szczera [...] wymaga
wyrzeczen, prawosci, wymiany lask,
wymiany szlachetnych i godziwych
przyshug”t”,

Swiety Josemaria stosowal te kryteria
zdrowego pluralizmu takze w sferze
apostolskiej. Juz w latach
trzydziestych XX wieku wyraznie na
to wskazywat: ,Zdziwilo cie, ze
aprobuje brak ,jednolitosci” w
apostolstwie, w ktérym pracujesz.
Wyjasnilem ci wiec: Jednos¢ i
roznorodnosc. — Powinniscie tak



roznic sie miedzy soba, jak roznia sie
Swieci w niebie, gdyz kazdy z nich
ma swoje cechy, bardzo
indywidualne. — Ale tez powinniscie
by¢ tak do siebie podobni, jak
podobni sa Swieci, ktorzy nie byliby
Swietymi, gdyby kazdy z nich nie
utozsamit sie z Chrystusem.”"",
Zachecat cztonkow Dziela i
wspotpracownikow do udziatu w
instytucjach publicznych i
prywatnych, w ktorych mogliby
stuzyc spoleczenstwu swoja praca,
bez koniecznosci robienia tego jako
grupa: ,Indywidualnie, nie tworzac
grupy — jest niemozliwe, zZebyscie ja
tworzyli, dlatego ze wszyscy razem i
kazdy z osobna cieszycie sie
nieograniczong wolnoscig we
wszystkich sprawach doczesnych —
bierzcie czynny i skuteczny udziat w
oficjalnych lub prywatnych
stowarzyszeniach, dlatego ze nigdy
nie sg one obojetne dla dobra

doczesnego i wiecznego ludzi”™.



Nauczanie swietego Josemarii jest
zgodne z magisterium Kosciola w
tych kwestiach, zarowno wtedy, jak i
teraz. Jego stowa na temat
odpowiedzialnosci za wlasne czyny,
szacunku dla odmiennych opinii i
zycia razem w pokoju pokrywaja sie
z trescig roznych dokumentow
wydanych przez Stolice Apostolska w
ostatnich latach. Na przyklad
konstytucja apostolska Gaudium et
spes wskazala, Ze nalezy szanowac i
kochac tych, ktérzy zajmuja rozne
stanowiska w sprawach spotecznych,
politycznych, a nawet religijnych®, a
Kompendium Nauki Spotecznej
Kosciota wskazuje, ze kazdy czlowiek
musi z pasja ceni¢ wlasng wolnosc i
brac¢ odpowiedzialnos¢ za decyzje
osobiste i spoleczne™,

Warto podkreslic, ze Papiez
Franciszek powiazuje otwartos¢ na
innych z cnotliwym zyciem: aby
dazyc¢ do Swietosci, nie wystarczy
rozwija¢ cnot moralnych na



poziomie indywidualnym; nasze
dzialania musza by¢ ukierunkowane
na innych®'. Swiety Josemaria
dostrzegal rGwniez wezwanie do
peinego przezywania wiary 1
zachecal cztonkow Opus Dei do
»Stuzby bez zastrzezen, jako
odpowiedzialni obywatele katoliccy,
Ko$ciolowi Swietemu, Papiezowi
Rzymskiemu i wszystkim duszom”'
Innymi slowy, nie ograniczat
powolania do osobistego dazenia do
Swietosci, ale uwazatl je za Scisle
zwigzane z dobrem innych.

36]

Kompendium Nauki Spotecznej
Kosciota przypomina w tym
kontekscie, ze ,,Rzeczywiscie, natura
czlowieka jawi sie jako natura istoty,
ktora odpowiada na swoje potrzeby
zgodnie z podmiotowosciq relacyjng,
a wiec na sposob bytu wolnego i
odpowiedzialnego, uznajacego
koniecznosc¢ taczenia sie i
wspolpracy ze swoimi bliZznimi oraz
zdolnego do wspolnoty z nimi w



porzadku poznania i mitosci”®®”.

Swiety Josemaria w ten sam sposéb
rozumiat powolanie chrzcielne i
powolanie do Swietos$ci Swieckich, a
takze cztonkow i1 0sob bliskich Opus
Dei. Nigdy nie postrzegal pracy
Dziela jako sposobu grupowej
obrony, pewnego rodzaju
wyidealizowanego zakatka, w
ktorym jego cztonkowie
opiekowaliby sie sobg nawzajem z
dala od trudnosci $wiata®®. Nic nie
mogto by¢ dalsze od takiego
rozumienia Swieckos$ci przez
niego™.

3.3 Wzajemny szacunek 1
chrzescijanska tozsamosc

Oczywiscie, w nauczaniu tym
zawarte sg aspekty ascetyczne. U
chrzescijanina, powolanego od
chrztu do uswiecania calej swojej
pracy i zycia w peini mitoscig,
szacunek dla roznorodnosci opinii
czesto wymaga ¢wiczenia réznych



cnot, w niektorych przypadkach w
stopniu heroicznym. Jednym z
aspektow, ktory Swiety Josemaria
rozwijal ze szczegolnym naciskiem,
byto to, co nazywat ,,Swieta
nieustepliwoscig” i ,,Swieta
ustepliwoscig”. W liscie nr 4,
zatytutlowanym Vos autem,
datowanym na 16 lipca 1933 r.1
opublikowanym 21 stycznia 1966 r.,
po odniesieniu sie do faktu, ze
postawa dziecka Bozego powinno
by¢ utopienie zta w obfitosci dobra,
wyjasnil, ze ,znacie rowniez regule
pozwalajacqa wprowadzac¢ w czyn
tego ducha: $wieta nieustepliwos¢
wobec bleddw i Swieta ustepliwosc
wobec 0sob pozostajacych w
bledzie”™. Przez ,bledy” rozumie
opinie sprzeczne z kos$cielnym
magisterium: ,prawda jest jedna,
moje Dzieci, i chociaz w sprawach
ludzkich nielatwo jg ustali¢, inaczej
wyglada to w sprawach wiary”. Tego
magisterium nalezy bronic
s~przykladem, stowem, Waszymi



pismami, wszystkimi prawymi
$rodkami jakimi dysponujecie”™".,

Swiety Josemaria opisal cnoty, ktére
powinny towarzyszyc¢ Swietej
nieustepliwosci, aby zapobiec jej
znieksztalceniu lub niezrozumieniu:
,Nie chcemy niszczy¢ nikogo. Swieta
nieustepliwos¢ nie jest
nieustepliwoscia sucha,
nieokrzesang i szorstka. Nie bedzie
Swieta, jezeli nie towarzyszy jej
Swieta ustepliwosc. Powiem Wam
wiecej: zadnej z tych dwoch nie
mozemy nazwac swietg, jezeli nie
wigzg sie z praktykowaniem — obok
cnot teologalnych — czterech cnot
kardynalnych”*”. I po podkres$leniu
znaczenia roztropnosci,
sprawiedliwos$ci, mestwa i
wstrzemiezliwosci w tej kwestii,
konkluduje: ,Najukochansze Corki i
najukochansi Synowie, jak widzicie,
harmonijne praktykowanie swietej
ustepliwosci i Swietej nieustepliwosci
jest zarazem latwe i trudne. Latwe,



dlatego ze przynagla nas mitos¢
Chrystusa i pomaga nam Jego taska.
Trudne, dlatego ze przeszkadzaja
nasze zle sklonnosci wynikajace z
osobistej nedzy; a poza tym trzeba
mie¢ na uwadze liczne
uwarunkowania”*,

Swiety Josemaria nie redukowat
Swietej nieustepliwosci do praktyki
cnot, ale faczylja z intymna
rzeczywistoscig chrzescijanina, jego
Bozym synostwem w Chrystusie.
Podazajac za nauczaniem Swietego
Pawla**, podkreslal rowniez $cisly
zwigzek miedzy stanem bycia
dziec¢mi Bozymi a wolnoscia: aby sie
do tego odnie$¢, mowit o ,wolnosci
chwaly dzieci Bozych”**'. Wyrazenie
to nie tylko implikuje duchowe
odniesienie do wolnosci, ale
integruje ja jako istotna czesc¢ osoby
ludzkiej i priorytetowg wartosc dla

chrzescijanina™®.



Takie rozumienie wolnosci osobistej,
ktore wykracza poza swobode
poruszania sie czy prosta redukcyjng
wizje autonomicznego
podejmowania decyzji, pozostaje
szczegoOlnie istotne, poniewaz taczy
wolnos$c i tozsamos¢. Dar Bozego
synostwa ksztaltuje chrzescijanina i
okresla go w jego najbardziej
intymnej rzeczywistosci: nie jest
zewnetrznym czynnikiem
wzmacniajacym osobowosc, ale
konstytutywna podstawa jego
tozsamosci i wiezi z bliznimi"”. Ta
sama osobista tozsamos$¢ - nasza
wolnosc¢ jako dzieci Bozych - jest tym,
co pozwala nam odnosic¢ sie do
innych ludzi, szanujac ich
stanowisko i decyzje, nawet jesli ich
nie podzielamy. W tym sensie jasnos¢
co do wlasnego stanowiska nie
powinna by¢ czynnikiem
konfrontacji, ale raczej punktem
oparcia dla doceniania tego, ze inni
akceptuja nasze opinie i ze my
akceptujemy opinie innych. Oto jak



papiez Franciszek wyjasnit to w
encyklice Fratelli tutti: ,Nie
spotykam sie z innym, jesli nie
posiadam podloza, na ktorym twardo
stoje i jestem zakorzeniony,
poniewaz to na tym fundamencie
moge przyjac dar drugiego i

ofiarowa¢ mu co$ autentycznego”?.

Z tego powodu silna Swiadomosc¢
Bozego synostwa chrzescijanina
prowadzi do poszanowania innych i
ich opinii, takze w kwestiach
doktrynalnych. Jak wyjasnit to Swiety
Josemaria na podstawie wlasnego
doswiadczenia: ,Nie jestem i nigdy
nie bylem przeciwko nikomu.
Odrzucam idee przeciwne wierze lub
moralnosci Chrystusowej, ale
rownoczesnie mam obowigzek
przyjecia z mitoscig Chrystusa tych
wszystkich, ktorzy je wyznajg”™*”. w
tym sensie tozsamos¢ chrzescijanska
nie jest przedstawiana jako
rzeczywistosc identycznosci, co
mogloby podwazy¢ pluralizm lub



zredukowac go do zwyklego
powstrzymywania sie od osgdzania,
ale wrecz przeciwnie, wzmacnia ja
poprzez integracje mitosci i szacunku
dla wolnosci innych.

Chrzescijanska milos$c jest
przejawem Bozego synostwa. To
dazenie i staranie nie jest czyms
wylacznym dla jednej grupy ludzi,
ani tez nikt nie moze uwazac sie za
kogos$ wyzszego, kto stara sie nim
zy¢, tak jakby bylo to specjalne
Swiatlo, a nie istotna czesc
chrzescijanskiego przestania, do
ktorego powotani sg wszyscy ludzie.
Same sytuacje konfrontacji lub
krytyki, ktore moga sie pojawic, nie
powinny by¢ postrzegane jako
pretekst do umniejszania drugiej
osoby, ktora je wywotuje, lub
usprawiedliwiania negatywnych lub
gniewnych mysli. Czesto za tymi
nieporozumieniami kryje sie
bardziej brak komunikacji, formacji i
zrozumienia niz prawdziwa wrogosc,



dlatego chrzescijaniska postawa jest
przebaczenie i uwazne stuchanie.
Milos¢ powinna zawsze prowadzic¢
nas do poszerzenia naszych serc:
»Dzialania wynikaja z jednosci, ktora
coraz bardziej kieruje sie ku drugiej
osobie, uwazanej za cenng, godna,
milg i piekng, niezaleznie od jej
aspektu fizycznego i moralnego.
Milo$¢ do drugiego cztowieka z
powodu tego, kim jest, pobudza nas
do poszukiwania tego, co najlepsze
dla jego zycia. Jedynie pielegnujac
ten sposob nawigzywania relacji,
umozliwimy przyjazn spoteczna,
ktora nikogo nie wyklucza, oraz
braterstwo otwarte na
wszystkich”®”,

4. Pluralizm i relatywizm dzisiaj

Po tym krotkim przegladzie
niektorych aspektow nauczania
Swietego Josemarii mozna lepiej
zrozumiec jego podejscie do
zagadnienia: Swieckie powolanie do



Swietosci, wlasciwe temu, kto wie, ze
jest powolany do bycia dzieckiem
Bozym, oznacza zaangazowanie w
sprawy Swiata, poszanowanie
roznych opinii w sprawach
doczesnych oraz obrone wolnosci
osobistej 1 wolnosci innych. Postawa
ta nie ma na celu zaszycia sie w kacie
- ,balkonowania si¢”, jak
powiedzialby papiez Franciszek"™",
spogladajac z pewnej wysokosci na
awatary na ulicy - ale wzmocnienie
dzialania wiernych swieckich, ktérzy
dodadza do Swiatla wiary bogactwo
roznorodnych stanowisk
uzgodnionych z innymi w tak wielu
kwestiach podlegajacych opinii.
Oczywiscie, takie rozumienie nie jest
czyms$ zewnetrznym dla
chrzescijanina, sposobem dzialania
przy pewnych okazjach, a tym
bardziej strategig przyciggania
zwolennikow: jest istotng czescig
powszechnego powolania do
Swietosci, wspdlnego dla kazdego
ochrzczonego, czescia jego katolickiej



tozsamosci jako dziecka Bozego.
Fundamentem tej doktryny jest
zatem Swieckos¢ wiasciwa wiernym
Swieckim oraz synostwo Boze, do
czego powolani sa wszyscy
chrzescijanie.

W ciggu prawie pot wieku od Smierci
Swietego Josemarii zmienity sie
polityczne i kulturowe
uwarunkowania swiata. Koniec
drugiego tysiaclecia byl naznaczony
roznymi zjawiskami politycznymi i
technologicznymi - koricem tak
zwanej zimnej wojny, wzmocnieniem
Unii Europejskiej 1 stworzeniem
euro, pojawieniem sie internetu i
Swiata cyfrowego itp. - ktore daly
pewien przeblysk bardziej
zglobalizowanej i, w pewnym sensie,
zjednoczonej i braterskiej
przysztosci®”. Ale ta wzmozona
globalizacja i komunikacja
miedzynarodowa moze miec
rowniez negatywny wplyw na
spoleczenstwo, jak ostrzegal Swiety



Jan Pawel II na poczatku nowego
tysiaclecia: ,Dzieje sie tak, ze zmiany
w technologii i stosunkach pracy
zachodza zbyt szybko, aby kultury
mogly na nie zareagowac¢”™*.
Ogolnie rzecz biorac, panorama ta
zostala zachwiana na Zachodzie po
ataku na Twin Towers w 2001 roku i
nowych konfrontacjach, ktore po
nim nastgpity. Od tego czasu w
roznych krajach europejskich i
amerykanskich ponownie pojawily
sie rozne ruchy nacjonalistyczne i
populistyczne, ktore w kilku
przypadkach doprowadzily do
kryzysow spotecznych, duzych
ruchow migracyjnych i rosnacych
napiec politycznych. W kilku krajach
spoleczenstwo ewoluowato od
wzglednej jednorodnosci kulturowej
do wspolistnienia - nie bez napiec¢ -
roznych wizji antropologicznych i
obrony tozsamosci. Do tego i tak juz
zlozonego scenariusza dotaczyla
pandemia z 2020 r., ktora miala



reperkusje i wstrzasnela duza
czescia planety, wojna miedzy Rosja
a Ukraing, a ostatnio konflikt w
Ziemi Swietej. Koscidl nie przestal
by¢ obecny w tych trudnosciach,
zwlaszcza papiez Franciszek, ktory w
licznych wystgpieniach prosit nas o
skierowanie naszych wysitkow na
opieke nad najbardziej
potrzebujacymi, ktorzy jako pierwsi
zostali dotknieci tymi
miedzynarodowymi lub
wewnetrznymi napieciami w
kazdym kraju i na calej planecie®.

Dezintegracja spoteczna idzie w
parze z ideologiami, ktore podwazaja
fundamenty wspolczesnej kultury.
Nie jest to tylko jednorazowy ruch
reakcyjny, ale kwestionowanie
doktrynalnych podstaw, ktore
pozwolily na budowe panstw
narodowych w XIX wieku 1
demokracji przedstawicielskiej w
ramach modelu liberalnego®. Jak
zasugerowat Patrick Deneen,



liberalizm, ,ktéry aspirowal do
promowania wiekszej rownosci,
obrony pluralistycznej tkaniny
roznych kultur i przekonan, ochrony
ludzkiej godnosci i, oczywiscie,
poszerzania wolnosci”, zawiodt w
swoich zamiarach, poniewaz jego
wdrozenie ,w praktyce generuje
tytaniczng nierownos¢, promuje
jednolito$c¢ i homogenicznosc,
prowadzi do materialnej i duchowej
degradacji oraz podwaza
wolno$¢”™. Rzeczywiscie, pomimo
osiggnietego rozwoju naukowego i
technologicznego, postep demokracji
przedstawicielskiej w wielu krajach
nie doprowadzil do wiekszej
spojnosci obywateli.

Wolnos¢ opinii i pluralizm same w
sobie nie zapewniaja wzajemnego
szacunku w spoleczenstwie. Manfred
Svensson ostrzega przed pochopna
harmonizacjg, gdy utozsamiamy
spotecznos$¢ demokratyczng ze
spolecznoscia pluralistyczna, 1



konkluduje, ze ,zadaniem polityki
nie jest zatem prosta afirmacja
roznorodnosci, ale jej przewodzenie i
powigzanie z innymi dobrami”®®”.
WSsrod tych dobr mozna rowniez
uznac¢ dowartosciowanie tych
aspektow, ktore wyznaczaja wiasna
tozsamosc¢ spotecznosci, ktorej nie
mozna oddzieli¢ od jej pochodzenia i
historii®. Osoba lub spoleczenstwo,
ktore nie wie, jak ocali¢ wszystkie
pozytywne aspekty wilasnej
przesztosci i terazniejszosci,
pozostaje podatne na ruchy
ideologiczne i przemijajace mody,
tracgc lub przynajmniej ostabiajac
wlasng zdolno$¢ do bycia wolnym®™”.

Ten relatywizm, ktory na pierwszy
rzut oka moze wydawac sie czyms
niewinnym, zdominowatl znaczng
czeSc zachodniej mysli i zaszczepit
postulat, by nie broni¢ wlasnych
pogladdow, ostatecznie nie miec
tozsamosci lub przynajmniej
ukrywac ja w sferze prywatnosci z



powodu zle rozumianego szacunku
dla wolnosci innych'®”. Kardynat
Ratzinger, w swojej ostatniej homilii
przed wyborem na papieza,
zdecydowanie potepit konsekwencje
tej nowej doktryny: ,Ustanawia sie
dyktature relatywizmu, ktdra nie
uznaje niczego za ostateczne i ktdra
pozostawia jako ostateczng miare
jedynie siebie i swoje kaprysy”'®. A
brak przekonan ma negatywny
wplyw na spoleczenstwo:
»Wspolczesna utrata wiary, ktora
dotyczy nie tylko Boga czy
zasSwiatow, ale takze samej
rzeczywistosci, czyni ludzkie zycie
catkowicie efemerycznym”*®,

Tak wiec, cho¢ mozna by
wnioskowac, ze dominujacy
relatywizm powinien ulatwiac dialog
miedzyludzki poprzez obrone
roznych tozsamosci kulturowych i
unikanie zajmowania ostrych
stanowisk, a tym samym okazji do
konfrontacji, rzeczywisto$¢ okazala



sie odwrotna. W $§wiecie, ktory
niektorzy intelektualisci okreslili
mianem plynnego™®, poczucie
przynaleznosci do wspdlnoty jest
oslabiane na rzecz indywidualizmu,
wplywajacego na obrone wlasnego
postrzegania i poznania. Dlatego
»pluralizm wymaga nie tylko
rozroznienia rodzajow
réznorodnosci, ale takze
skoordynowania pluralizmu z
innymi wartosciami wspolnego
zycia. Spoteczenstwo pluralistyczne
musi by¢ nie tylko pluralistyczne, ale
przede wszystkim musi by¢
spoleczenstwem”'*,

W dzisiejszym rozbitym i kruchym
Swiecie cenne jest nauczanie, ktore
wzmacnia spoteczne porozumienie.
Chociaz idee wyrazone przez
Swietego Josemarie musza by¢
rozwazane bez ignorowania upltywu
czasu 1 zmiany okolicznosci, moga
rzuci¢ wazne Swiatlo na
wspoliczesnosé, poniewaz on rowniez



zyl w czasach zmian i pytan.
Powszechne powolanie wiernych
Swieckich i Boze synostwo jako
fundament ich tozsamos$ci prowadza
do szacunku dla innych i ich
roznorodnosci, bez wyrzekania sie
wilasnych idei 1 przekonan.
Wspieranie dialogu, przyjazni,
wzajemnego poznania i stuzby sg
podstawa zdrowego pluralizmu,
ktory jest dzis tak potrzebny. W tej
wzajemnej i swobodnej wymianie
istnieje sila, ktéra wplywa na
spoleczenstwo i aktywizuje je w
pozytywny sposob.

5. Rozwazania koricowe

Nauczanie swietego Josemarii na
temat pluralizmu spotecznego
pozostaje aktualne rowniez dzis.
Mozna je doglebnie studiowac, aby
znalez¢ konkretne rozwigzania w
naszym obecnym $wiecie, aby
odnowic sposoby rozumienia i
dialogu, aby wzmocni¢ nadzieje, ze



mozliwe jest wieksze porozumienie
spoteczne. Wszyscy chrzescijanie -
takze dzieki swiatty, jakie niosg
wiara i mito$¢ - moga pomoc w
budowaniu dialogu i twdrczego
dzialania we wspolnotach
spotecznych, w ktérych zyjaiw
ktorych sa uczestnikami.

Fakt, ze Srodowisko kulturowe, w
ktorym Swiety Josemaria szerzyt
Swoje nauczanie na temat
pluralizmu i wolnosci, zostalo
uksztaltowane przez bardziej
jednolite ramy antropologiczne, nie
umniejsza zainteresowania jego
trescia. Wrecz przeciwnie, te same
idee oSwietlaja nasza terazniejszosc i
podkreslaja znaczenie wzmacniania
wlasnej tozsamosci chrzescijanskie;j -
W jej podstawowych aspektach,
takich jak synostwo Boze, i jego
praktyczne aspekty, takie jak
¢wiczenie sie w cnotach, ktore
ulatwiaja zdrowe wspolistnienie
spoteczne - w celu wspierania



dialogu i przyjazni miedzy
obywatelami.

Podazajac za Swietym Josemaria i
pokazujac jego aktualnosc¢, Pralat
Fernando Ocariz przypomina w
ostatnich latach o znaczeniu
szacunku dla innych. Juz w swoim
pierwszym liscie jako Pralat Opus Dei
poswiecit temu kilka linijek: ,,umie¢
rozmawiac z innymi, uczyc sie od
wszystkich i szanowac¢ wolnos¢
kazdego; tym bardziej, jesli chodzi o
sprawy, w ktorych mozna miec rézne
zdanie”™™'. A w pézniejszym liscie,
poswieconym przyjazni, wskazak:
»istnieja pewne sposoby wyrazania
sie, ktore moga przeszkadzac lub
utrudni¢ tworzenie atmosfery
przyjazni. Na przyklad bycie zbyt
kategorycznym w wyrazaniu wiasnej
opinii; sprawianie wrazenia, ze
uwazamy Swoje ujecie tematow za
ostateczne lub brak czynnego
zainteresowania tym, co mowia inni,
to sposoby postepowania, ktore



zamykaja osobe na innych. Czasami
tego typu zachowania ukazuja brak
zdolnosci do odrdzniania tego, co
podlega opinii od tego, co jej nie
podlega lub trudnos$c¢ w
relatywizowaniu spraw, ktore nie
maja tylko jednego rozwigzania”'*®,

Jak wspomniano na poczatku,
niniejsze opracowanie nie
wyczerpuje tematu pluralizmu w
nauczaniu swietego Josemarii. Jest
ono nadal aktualne i stanowi impuls
do patrzenia w przyszto$c¢ z
optymizmem. Z tego powodu
przydatne moze byc dalsze
zglebianie jego pism i wypowiedzi
oraz konkretnych konsekwencji,
jakie mozna z nich wyciagnac.
Aspekty takie jak relacja miedzy
tozsamoscig chrzescijanska a
wolnoscig, Swieckos¢ i rola swieckich
w budowaniu spoteczenstwa,
szacunek dla innych w srodowisku
kulturowym bez jednolitej wizji
antropologicznej, zrozumienie



roznych trudnosci, ktore naznaczaja
kazde pokolenie, cnoty ludzkie i
nadprzyrodzone, ktore wplywaja na
wspolistnienie spoleczne, i wiele
innych zarysowanych tematow moze
by¢ dalej rozwijanych.

MW chwili pisania tego artykulu
opublikowano krytyczne wydania
dziewieciu listow Swietego Josemarii,
te ponumerowane od 1 do 8 w dwdéch
tomach i numer 29 w artykule
naukowym. Por. Josemaria
Escriva,Cartas, tomos I y I (Madrid:
Rialp, Edicidn critica de Luis Cano,
2020y 2022), i Luis Cano, “La Carta
n° 29 de san Josemaria Escriva sobre
la obra de San Gabriel”, w Studia et
Documenta 17 (2023): 279-351.

! por. na przyklad Andrés Vazquez
de Prada, Zalozyciel Opus Dei, tomy
[-IIT (Krakow: Wydawnictwo M,
Kisegarnia $w. Jacka, odpowiednio
2002, 2003 1 2006) oraz José Luis
Gonzalez Gullon - John F. Coverdale,



Historia Opus Dei (Poznan, FWEIK -
SAXUM, 2023).

®1'To samo mozna powiedzieé o jego
nauczaniu, konkretnych decyzjach i
ich rezultatach. Rézne nurty
historiograficzne ostatnich
dziesiecioleci dyskutowaly na temat
relacji miedzy terazniejszoscia a
przeszioscia oraz samej zdolnosci do
poznania przesziosci z pewnym
obiektywizmem w odniesieniu do
oceny, jaka historyk moze dokonac
na podstawie czynnikow
warunkujacych jego wlasne czasy.
Wiecej informacji mozna znalez¢ w
Jaume Aurell, La escritura de la
memoria. De los positivismos a los
postmodernismos (Valencia,
Universitat de Valéncia, 2005), str.
113-147.

"I Ricardo Yepes S. - Javier Aranguren
E., Fundamentos de Antropologia
(Pamplona, EUNSA, wydanie 4, 1999),
68.



B! papiez Jan Pawel II szczegdlowo
omowit wartos¢ kazdej osoby
ludzkiej w encyklice Evangelium
vitae z 25 marca 1995 r., nr 1-28.
Papiez Franciszek, z okazji 25.
rocznicy publikacji tej encykliki,
powiedziat: ,Drodzy bracia i siostry,
kazde ludzkie zycie, bedac
wyjatkowym i niepowtarzalnym,
stanowi bezcenng wartosc i musi by¢
zawsze gloszone na nowo, z odwaga
stow i odwaga czynow. Wymaga to
solidarnosci i braterskiej mitosci do
wielkiej rodziny ludzkiej i do
kazdego z jej cztlonkéw”. Papiez
Franciszek, Audiencja generalna, 25
marca 2020 r.

® Real Academia Espafiola,
Diccionario de la lengua espafiola
(Madryt, wydanie 23 [wersja 23.7
online], 2014). Dostepny pod adresem
https.//dle.rae.es (dostep 23-03-2024).

[l Kwestia ta zostala niedawno
poruszona w Manfred Svensson,


https://dle.rae.es

Pluralismo. Una alternativa a las
politicas de identidad (Santiago de
Chile, IES, 2022). Autor ostrzega w
swojej pracy przed zlozonoscig
pluralizmu tozsamosci, zwlaszcza na
str. 15-36 1 75-130.

81 Rzeczywiscie istnieje bardzo $cisty
zwigzek miedzy tolerancjg a
pluralizmem, ale rowniez w tym
przypadku nie powinnismy zaczynac
od zakladania pelnej identyfikacji.
Nie sg one tozsame przez prosty fakt,
ze tolerancja jest specyficznym
rodzajem odpowiedzi na specyficzny
rodzaj réznicy. To nie z powodu
pluralizmu, z powodu mglistego
istnienia tego, co inne, potrzebujemy
tolerancji, ale dlatego, ze istnieja
roznice, ktore powoduja nasze
obiekcje. Svensson, Pluralizm.
Alternatywa..., str. 157-158.

T Katechizm, 1777.

1ol [...] w niektérych nurtach mysli

wspolczesnej do tego stopnia



podkresla sie znaczenie wolnosci, ze
czyni sie z niej absolut, ktory ma byc¢
Zrodtem wartosci. W tym kierunku
ida doktryny, ktore zatracajg zmyst
transcendencji lub ktdére otwarcie
deklaruja sie jako ateistyczne. [...]
Zanik idei uniwersalnej prawdy o
dobru, dostepnym poznawczo dla
ludzkiego rozumu, w nieunikniony
sposob doprowadzit takze do zmiany
koncepcji sumienia: nie jest juz ono
postrzegane w swojej rzeczywistosci
pierwotnej, czyli jako akt
rozumowego poznania dokonywany
przez osobe, ktora w okreslone;j
sytuacji ma zastosowac wiedze
uniwersalng o dobru i tym samym
wyrazic¢ swoj sad o tym, jaki sposob
postepowania nalezy uznac tu i teraz
za shuszny. Powstala tendencja, by
przyznac¢ sumieniu jednostki
wylgczny przywilej autonomicznego
okreslania kryteriow dobra i zla oraz
zgodnego z tym dzialania” Jan Pawel
I1, Encyklika Veritatis Splendor, 6
sierpnia 1993, nr 32.



" Aby zapoznac sie z tematem, patrz
Yepes - Aranguren, Fundamentos de
Antropologia..., 132-136.

(121 7 tego powodu czlowiek

potrzebuje Swiatla Objawienia
Bozego nie tylko wtedy, gdy chodzi o
to, co przekracza mozliwosci jego
zrozumienia, lecz takze, "by nawet
prawdy religijne i moralne, ktore
same przez sie nie sa niedostepne
rozumowi, w obecnym stanie
rodzaju ludzkiego mogtly by¢
poznane przez wszystkich w sposob
fatwy, z zupeing pewnoscia i bez
domieszki btedu"” Katechizm, 38;
Zob. takze numery od 2032 do 2051
Katechizmu.

131 Misja pasterska Urzedu

Nauczycielskiego jest
ukierunkowana na czuwanie, by Lud
Bozy trwal w prawdzie, ktdra
wyzwala. Do wypelniania tej stuzby
Chrystus udzielil pasterzom
charyzmatu nieomylnosci w



dziedzinie wiary i moralnosci.”
Katechizm, 890.

14 Inicjatywa chrzescijan $wieckich

jest szczegolnie konieczna, gdy
chodzi o odkrywanie i poszukiwanie
sposobdw, by rzeczywistosci
spoleczne, polityczne i ekonomiczne
przenikna¢ wymaganiami nauki i
zycia chrzescijanskiego.” Katechizm,
899.

3! Na przyklad, jak powszechnie
wiadomo, ksigdz Escriva
doswiadczy! na wlasnej skorze
konsekwencji ideologii sprzecznych z
wolnoscig religijng podczas
hiszpanskiej wojny domowej. Por.
Gonzalez Gullon, Escondidos. El Opus
Dei en la zona republicana durante
la guerra civil espafiola (1936-1939)
(Madryt: Rialp, 2018), str. 23-77;
113-133; 157-193; 289-367.

1% 70sé Luis Illanes (rez.),

Conversaciones con monsefior Escrivd
de Balaguer, edicion critico-historica



(Madryt: Rialp, 2012), str. 248.
Historyczna relacja miedzy
panstwem a Kosciolem w Hiszpanii
ma swoje wlasne cechy, ktore
odrozniaja ja od innych narodow
europejskich, takich jak Francja,
Anglia czy Niemcy, a tym bardziej od
krajow na innych kontynentach. W
XX wieku ta specyfika ujawnila sie
rowniez w Hiszpanii, na przyklad w
religijnym komponencie
zaangazowanym w konflikt cywilny.
W tym sensie odniesienie Swietego
Josemarii do ,,gdziekolwiek indziej”
nie opiera sie na ignorowaniu tych
roznic, ale na uniwersalnym
charakterze ducha Opus Dei,
majacym zastosowanie do roznych
okolicznosci spotecznych i
kulturowych.

U7 Wiecej informacji na temat tej
sytuacjiijej zwigzku z Opus Dei
mozna znalez¢ w Gullon - Coverdale,
Historia Opus Dei. Czterema
ministrami byli Gregorio Lopez



Bravo (1962-1973), Laureano Lopez-

Rodo (1965-1974), Juan José Espinosa
(1965-1969) i Faustino Garcia Monco

(1965-1969).

"8 Rozmowy z Pratatem Escriva, 38.
" List nr 2, 2c.

9 yide escriva.org, Droga.

“1 1ist nr 8, 18b.

2 Thidem, 26b.

23 Ihidem, 38 in fine.

241 por. Gonzdalez Gullén - Coverdale,
Historia Opus Dei.

51 List nr 3, 43c.
% Droga, 603.
271 ist nr 6, 66a.

8 1 podsumowuje ze wspanialym
pedagogicznym znaczeniem: ,Jezeli
nie mamy tych samych idei i mnie



przekona, zaakceptuje jego opinie.
Jezeli ja go przekonam, bedzie mys$lal
jak ja. Jezeli zaden z nas nie
przekona drugiego, zawsze mozemy
sie szanowac, chcie¢ nawzajem
swojego dobra, zy¢ w pokoju.” Oba
cytaty ibidem, 68b, 68c.

I Dwa cytaty odpowiadaja
punktowi 69a Listu nr 6. Nastepnie,
w punkcie 69b, wskazal na bardzo
obrazowy przykiad: ,Nie powinniscie
watpic, Ze czasami kto$ uwaza, ze ma
catkowita racje, a ma tylko racje
czeSciowa lub wzgledna. Przedmiot,
ktory dla jednych jest wklesty, dla
innych jest wypukly — zalezy to
tylko od punktu widzenia. Dlatego
stuszne jest spokojne, chlodne
studiowanie racji innych i
rozwazanie mentalnej pozycji tego,
kto nam zaprzecza.”.

B39 cytaty odpowiadajg punktom 70a,
70c 1 71a Listu nr 6. Szerzej na temat
przyjazni u Swietego Josemarii zob.



Lourdes Flamarique, ,Amistad”, w:
José Luis Illanes (coord.), Diccionario
de san Josemaria Escriva de Balaguer
(Burgos: Editorial Monte Carmelo,
2013), str. 99-105.

B Droga, 947.

B2 1 ist nr 29, 21a.

33 Trzeba jednak odréznia¢ blad,

ktory zawsze winno sie odrzucac, od
bladzacego, ktory wcigz zachowuje
godnos¢ osoby, nawet jesli ulegl
falszywym czy mniej Scistym
pojeciom religijnym. Sam Bog jest
sedzia i badajacym serca, dlatego
zabrania on nam wyrokowac o
czyjejkolwiek wewnetrznej winie”
Gaudium et Spes, nr 28.

B4 Czlowiek stusznie wysoko ceni

sobie wolno$c i zarliwie o nia
zabiega: stusznie pragnie, i powinien,
formowac i kierowac swoja wolng
inicjatywa, swoim zyciem osobistym
i spotecznym, biorgc za nie osobistg



odpowiedzialno$¢” Kompendium
Nauki Spolecznej Kosciola, nr 135b.

[35]

[36]

7 Kompendium..., 149a.

81 Tak samo jak posrod pierwszych

nasladowcow Chrystusa, posrod
naszych supernumerariuszy jest
obecne cate wspolczesne
spoteczenstwo. I bedzie obecne
zawsze: intelektualisci i ludzie
interesu, specjalisci i rzemie$lnicy,
przedsiebiorcy i robotnicy,
dyplomaci, handlowcy, rolnicy,
finansisci i literaci, dziennikarze,
ludzie teatru, kina i cyrku,
sportowcy. Mlodzi i starzy. Zdrowi i
chorzy. Organizacja
zdezorganizowana, jak samo zycie,
cudowna. Specjalizacja prawdziwego
1 autentycznego apostolstwa, dlatego
ze wszystkie ludzkie powolania —



czyste, godne — staja sie apostolskie,
Boze”. List nr 29, 11b.

3 W punkcie 10e Listu nr 4
zauwazyl w tym wzgledzie: ,Przy
zachowaniu odpowiednich zasad
ostroznos$ci nie musimy odrzucac
nikogo, poniewaz mamy dostateczne
srodki duchowe, ascetyczne i
intelektualne, zeby nie dac sie
zepsuc. Dziecko Boze w Dziele nie
ulega wplywom Srodowiska, tylko
musi by¢ tym, ktory je ksztaltuje jako
sSrodowisko nasze, jako Srodowisko
Pana Jezusa Chrystusa, ktory
przebywat z grzesznikami”.

“9 1isty nr 4, cytat odpowiada
punktowi 6d, dalsze punktami 6a i
12g.

“I' 1 kontynuuje: ,Réwnoczes$nie,
poruszani mitoscig do wolnosci
wszystkich, bedziecie umieli
szanowac cudze poglady w
kwestiach podlegajacych dyskus;ji
albo wlasciwych réznym szkotom,



dlatego ze w tych zagadnieniach —
jak we wszystkich innych sprawach
doczesnych — Dzielo jako calosé,
nigdy nie bedzie mialo wilasnej
opinii, jezeli Koscid!l nie zobowigze
do jej przyjecia wszystkich wiernych
na mocy swojej wladzy” - List nr 4,
8d.

“2 Thidem, 8g.
431 Thidem, 10a.

144 Stworzenie bowiem zostalo
poddane marnosci - nie z wlasnej
checi, ale ze wzgledu na Tego, ktory
je poddatl - w nadziei, Ze rowniez i
ono zostanie wyzwolone z niewoli
zepsucia, by uczestniczy¢ w wolnosci
i chwale dzieci Bozych”, Rz 8 20-21.

431 Czy rozumiecie? Wolnosé

uzyskuje swoj autentyczny sens
dopiero wtedy, kiedy jest
wykorzystywana w stuzbie
wyzwalajgcej prawdy, kiedy spala sie
w poszukiwaniu nieskonczonej



Milosci Boga, ktory nas wyswobadza
z wszelkich wiezéw niewoli. Coraz
bardziej wzrasta moje pragnienie
gloszenia tego niezglebionego
bogactwa chrzescijan: wolnosci i
chwaly dzieci Bozych!.” Przyjaciele
Boga, 27.

8 Bardziej szczegdlowa analize
zagadnienia wolnosci u Swietego
Josemarii mozna znalez¢ w Cornelio
Fabro, ,El primado existencial de la
libertad”, w Scripta Theologica 13
(1981/2-3), str. 323-337 oraz w Ernst
Burkhart - Javier Lopez, Vida
cotidiana y santidad en San
Josemaria, str. 323-337: oraz Ernst
Burkhart - Javier Lopez,Vida
cotidiana y santidad en San
Josemaria. Estudio de teologia
espiritual, tom II (Madrid, Rialp,
2011), str. 161-283.

7] Nie oznacza to, Ze ta tozsamos$¢
jest w peini osiggnieta w momencie
chrztu, ale zZe jest to wedrowka, ktora



nalezy odby¢, przyjmujac Boza taske
i dazac do tego, aby osiggnac
dojrzatos¢ we wlasnym zyciu. ,, Ten,
kto wierzy w Chrystusa, staje sie
synem Bozym. To przybrane
synostwo przemienia go, pozwalajac
mu i8¢ za przykladem Chrystusa;
uzdalnia go do prawego dzialania i
do czynienia dobra. W zjednoczeniu
ze swym Zbawicielem uczen osigga
doskonalo$¢ milosci - $wieto$¢. Zycie
moralne, ktore dojrzalo w lasce,
wypeinia sie w zyciu wiecznym, w
chwale nieba”. Katechizm Kosciola
Katolickiego, nr 1709.

U831 Fratelli tutti, nr 143.
"9 List nr 4, 24d.
591 Fratelli tutti, nr 94

51 papiez Franciszek uzyl tego
terminu na poczatku swojego
pontyfikatu, z okazji Swiatowych Dni
Mlodziezy w Rio de Janeiro w 2013
roku: ,,Prosze was, abyscie byli



budowniczymi §wiata, byscie podjeli
trud na rzecz lepszego Swiata. Droga
milodziezy, prosze was: nie patrzcie
na zycie ,,z balkonu”, zaangazujcie
sie w nie — Jezus nie stal na balkonie,
zanurzyl sie w zZyciu - nie patrzcie na
zycie ,,z balkonu”, zanurzcie sie w
nim jak Jezus”. Por. Papiez
Franciszek, Czuwanie modlitewne z
mlodziezg, Rio de Janeiro, 27 lipca
2013 r.

521 Test to uogdlnione stwierdzenie,

poniewaz w tamtym czasie byto kilka
powaznych konfliktow, ktore mogty
podwazyc te nadzieje, takich jak
wojny w Iraku, bylej Jugostawii,
Rwandzie i Kongo, Afganistanie itp.

3 1an Pawel II, Przemodwienie do

Papieskiej Akademii Nauk
Spolecznych, 27 kwietnia 2001, nr 3.
Cytat rozwija te kwestie: ,Gwarancje
spoleczne, prawne i kulturowe -
wynik wysitkow ludzi w obronie
wspolnego dobra - sa niezbedne, jesli



jednostki i grupy posredniczgce maja
utrzymac swoja centralng pozycje.
Jednak globalizacja czesto grozi
zniszczeniem tych starannie
zbudowanych struktur, wymuszajac
przyjecie nowych stylow pracy, zycia
i organizowania spolecznosci”.

54 Pod tym wzgledem wyrdzniaja sie
encykliki Laudato si' z 24 maja 2015
r. 1 Fratelli tutti z 3 pazdziernika 2020
r.

531 7Zwigzek miedzy budowg panstwa
narodowego a generowaniem
cywilizowanej jednolito$ci
kulturowej byt omawiany przez
roznych autoréw, np. Bernard
Marquardt, Historia Universal del
Estado, tom 3, El Estado de la doble
revolucion ilustrada e industrial
(1776-2008) (Bogota, Kolumbia:
Universidad Nacional de Colombia -
La Carreta, 2009), 23-112.

% patrick J. Deneen, ¢Por qué ha
fracasado el liberalismo? (Madrid:



Rialp, trans. by David Cerda, 2018),
str. 25. Deneen ma szczegolny poglad
na liberalizm, poniewaz twierdzi, ze
rozlegly rozwdj osiggniety przez ten
nurt oznaczal jego wlasna erozje i
koniec. Chociaz jego teza ma
dyskusyjne aspekty, wydaje sie jasne,
ze w ostatnich latach niektore
liberalne zalozenia i ich
konsekwencje w spoleczenstwie
zostaly zakwestionowane.

57 Syensson, Pluralismo. Una
alternativa..., str. 132.

58 Zalozenie to zostalo rozwiniete i
wyjasnione przy wielu okazjach
przez papieza Franciszka, na
przyklad: ,Przyzwyczajenie sie do
ponownego odczytywania wiasnego
zycia ksztalci nasze spojrzenie,
wyostrza je, pozwala nam dostrzec
mate cuda, ktore dobry Bog czyni dla
nas kazdego dnia. Kiedy stajemy sie
ich $wiadomi, dostrzegamy inne
mozliwe kierunki, ktére wzmacniaja



nasz wewnetrzny smak, spokoj i
kreatywnosc¢. A przede wszystkim
uwalnia nas od toksycznych
stereotypow. Madrze powiedziano,
ze cztowiek, ktory nie zna swojej
przesziosci, skazany jest na jej
powtarzanie”. Papiez Franciszek,
Audiencja generalna Elementy
rozeznawania. Ksiega wtasnego zycia,
19 pazdziernika 2022 r.

59 pDlatego wazne jest, aby regularnie
zastanawiac sie nad fundamentami
naszej tozsamosci, wzmacniac je
wewnetrznie i zakotwicza¢ w nich
wolnos$c¢ osobistg; zapobiega to
powierzchownej reakcji na
nieoczekiwane sytuacje lub
dostrzeganiu kontrastu miedzy nasza
tozsamoscig a nasza wolnoscia tam,
gdzie go nie ma.

%! Wigcej ogdlnych informacji na ten
temat mozna znalez¢ w R.L.
Arrington, Rationalism, Realism, and
Relativism, Cornell (London,



University Press, 1989); oraz Rémi
Brague, El reino del hombre: génesis
y fracaso del proyecto moderno,
(Madrid, Ediciones Encuentro, 2016).
Relatywizm wplynal na sama
teologie, a jego owocem jest ,teologia
pluralistyczna”; krytyczna analiza
tego stanowiska znajduje sie w José
Morales, El valor distinto de las
religiones, (Madryt, Rialp, 2003).

“' Joseph Ratzinger, Homilia podczas
Mszy Pro eligendo Pontifice, 18
kwietnia 2005 r.

2l cytat kontynuuje: ,Nigdy nie bylo
tak efemeryczne jak teraz. Ale nie
tylko ono jest efemeryczne, podobnie
jak Swiat jako taki. Nic nie jest stale i
trwale. W obliczu tego braku Bytu
pojawia sie nerwowoS$c i niepokdj”.
Byung-Chul Han, La sociedad del
cansancio (Madryt, Herder, 2016), 46.

% por. na przyklad Zygmunt
Bauman, Modernidad liquida



(México, Fondo de Cultura
Econdmica, 2003).

641 Syensson, Pluralismo. Una
alternativa..., str. 131.

%! Fernando Océriz, List, 14 lutego
2017 r.,nr 17.

%! Fernando Océriz, List, 1 listopada
2019 r., nr 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/pluralizm-przyjazn-
obywatelska-i-obrona-wlasnej-
tozsamosci/ (04-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/

	Pluralizm, przyjaźń obywatelska i obrona własnej tożsamości

