
opusdei.org

Pluralizm, przyjaźń
obywatelska i
obrona własnej
tożsamości

Tłumaczenie tekstu Pluralismo,
amistad cívica y defensa de la
propia identidad, Romana nr
78.

11-03-2025

Pluralizm, przyjaźń obywatelska i
obrona własnej tożsamości

Pluralismo, amistad cívica y
defensa de la propia identidad

https://romana.org/es/78/estudio/pluralismo-amistad-civica-y-defensa-de-la-propia-i/
https://romana.org/es/78/estudio/pluralismo-amistad-civica-y-defensa-de-la-propia-i/


Andrés Irarrázaval Doktor historii,
Uniwersytet Andyjski (Chile)

Pobierz pdf

1. Wprowadzenie

Niedawna i stopniowa publikacja
krytycznego wydania listów
Josemaríi Escrivy umożliwiła głębsze
wniknięcie w nauczanie tego
świętego na różne tematy związane z
uświęceniem codziennej pracy[1].
Dokumenty te pozwalają nam
zanurzyć się głębiej w jego osobiste
przemyślenia i uzupełniają
informacje z pierwszej ręki
dostarczone przez jego biografów i
historyków Opus Dei[2].

Wkład listów jest bardzo cenny,
ponieważ ich refleksyjny ton pomaga
nam zrozumieć zasady kulturowe i
doktrynalne, które inspirowały
świętego Josemaríę do
rozwiązywania różnych problemów,
z którymi musiał się zmierzyć za

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Pluralizm%2C%20Romana%20nr%207820250311174237421734.pdf


życia. Z drugiej strony, zbliżające się
obchody pięćdziesiątej rocznicy jego
śmierci, która miała miejsce w
Rzymie 26 czerwca 1975 r., dobitnie
świadczą o tym, że jego czasy nie są
już teraźniejszością: środowisko
społeczne i intelektualne, w którym
został ukształtowany i żył, różni się
od rzeczywistości XXI wieku. Chociaż
może się to wydawać oczywiste, ten
fakt historyczny jest niezbędny, aby
zrozumieć, że nie można analizować
jego rzeczywistości życiowej z
punktu widzenia teraźniejszości bez
szerszego kontekstu[3].

Szczególnym aspektem nauczania
świętego Josemaríi był jego głęboki
szacunek dla wolności jednostki, co
skłania go do obrony szeroko
pojętego pluralizmu we wszystkich
obszarach ludzkiej działalności,
realizowanego w przypadku
katolików w ramach szerokich ram
doktrynalnych i moralnych
określonych przez Magisterium



Kościoła. Upływ czasu i zmieniające
się okoliczności społeczne mogą
jednak zacierać jego nauczanie w
tym względzie, co podkreśla potrzebę
powrotu do zasad, na których opierał
swoje stanowisko, zamiast oceniania
według aktualnych kryteriów
konkretnych decyzji, które mógł
podjąć w przeszłości.

Dlatego też niniejsze opracowanie
ma na celu - nie roszcząc sobie
pretensji do bycia wyczerpującym -
zebranie myśli świętego Josemaríi
Escrivy na temat pluralizmu i
wolności w sferze politycznej i
społecznej, przeanalizowanie ich
podstaw i okoliczności, w których
zostały opracowane, oraz ocenę
aktualności tych nauk dzisiaj. Autor
jest wdzięczny Cecilii McIntyre,
Danielowi Mansuy i Juanowi
Eduardo Carreño, profesorom na
Wydziale Filozofii i Nauk
Humanistycznych Uniwersytetu



Andyjskiego, za komentarze i wkład
wniesiony do projektu.

2. Magisterium, prawda i opinia

Przed analizą nauczania świętego
Josemaríi na temat wolności w
kwestiach politycznych i
społecznych, konieczne jest
dokonanie krótkich rozważań na
temat tego, co oznacza pluralizm i
inne pojęcia, które będą używane w
tym opracowaniu.

Istota ludzka musi objawiać się
innym poprzez komunikację,
zwłaszcza poprzez język werbalny i
pisany: „Ponieważ człowiek jest
osobą, potrzebuje spotkania z »ty«.
Język nie ma znaczenia, jeśli nie jest
otwarty na innych”[4]. Ten
dialogiczny charakter wymaga w
zamian zdolności do słuchania
innych, poznania siebie, aby zostać
przyjętym przez innych: tylko w tym
środowisku możliwe będzie
ukształtowanie ludzkiej osobowości,



poznanie własnej tożsamości i
docenienie tożsamości innych. Ale ta
rzeczywistość zakłada
komplementarność, która nie jest
jednolita, ponieważ każda osoba jest
wyjątkowa i niepowtarzalna[5].

Pojęcie pluralizmu jest definiowane
przez słownik Real Academia jako
„system, w którym akceptuje się lub
uznaje wielość doktryn lub
stanowisk”; a terminy różnorodność,
odmienność i heterogeniczność są
wskazywane jako synonimy 
pluralizmu[6]. Pluralizm wymaga
szacunku dla stanowisk innych, ale
różnorodność nie jest synonimem
dobra, ani też każda różnica nie
powinna być mile widziana tylko
dlatego, że jest inna[7]. Z tego samego
powodu pluralizm nie może być
utożsamiany z permisywizmem:
różnorodność nie jest wartością
absolutną, a szacunek dla pluralizmu
wykracza poza zwykłą tolerancję[8].
Wolność opinii nie pozwala także na



definiowanie dobra i zła: podczas
gdy sumienie moralne „świadczy o
autorytecie prawdy odnoszącej się do
najwyższego Dobra, do którego osoba
ludzka czuje się przyciągana”[9], nie
jest ona najwyższą instancją, ani nie
może lekceważyć uniwersalnej
prawdy o dobru[10].

Z tego powodu, choć z uwagi na
niezbywalną godność każdej istoty
ludzkiej, osobie wyrażającej inne
opinie należy się nieodłączny
szacunek, treść jej wypowiedzi może
być podzielana w mniejszym lub
większym stopniu. Z drugiej strony,
jeśli na poziomie społecznym lub
rodzinnym władza w sposób
paternalistyczny pilnuje właściwego
korzystania przez innych z wolności,
może to prowadzić do
autorytaryzmu; ponieważ
nadmierna kontrola prowadzi do
arbitralnego niedoceniania zdolności
osób, które nie są uważane za



dojrzałe lub kompetentne do wzięcia
na siebie odpowiedzialności[11].

W sferze doktrynalnej katolicy są
proszeni o przyjęcie
nadprzyrodzonego objawienia oraz
prawd dotyczących wiary i
moralności z niego wypływających,
przedstawionych w nauczaniu
Kościoła poprzez konkretną definicję
lub poprzez zwyczajne powszechne
magisterium. Przylgnięcie do tych
treści doktrynalnych nie jest
arbitralnym narzuceniem, ponieważ
pochodzą one ze Słowa Bożego i
nauczania Jezusa Chrystusa, które
oświeca rozum zraniony przez
grzech pierworodny[12]. Dla katolików
istnieje zatem określony obszar
wiary, który jest wiążący, oraz cały
szeroki zakres innych spraw -
duchowych lub nie - w których
istnieje zdrowy i konieczny
pluralizm.



Dlatego wierni katoliccy akceptują
kościelne magisterium w sprawach
wiary i moralności, do którego
muszą się stosować w formułowaniu
swoich sądów i wyrażaniu opinii.
Chociaż wiara zawsze wymaga drogi
wewnętrznej dojrzałości, decyzja o
odejściu od magisterium nie byłaby
przejawem pluralizmu, ale braku
jedności w odniesieniu do
prawowitego autorytetu kościelnego
i prawdopodobnie braku
nadprzyrodzonej wizji.
Odpowiedzialność za troskę o
doktrynę katolicką jest wspólna dla
wszystkich ochrzczonych, ale
spoczywa szczególnie na tych, którzy
sprawują władzę nauczania w
Kościele; mają oni szczególną misję
w zachowaniu czystości wiary i
moralności wśród reszty wiernych[13].

Ze swej strony świeccy odgrywają
priorytetową rolę w opracowywaniu
różnych rozwiązań społecznych i
kulturowych, które wykraczają poza



nauczanie magisterialne, biorąc pod
uwagę ich powołanie do
kształtowania świata od
wewnątrz[14]. To wyzwanie wymaga
oczywiście dobrej formacji
doktrynalnej, ponieważ magisterium
kościelne wpływa z większą lub
mniejszą głębią na różne aspekty
codziennego życia ludzi.

Święty Josemaría, którego duchowe
przesłanie skierowane jest przede
wszystkim do wiernych świeckich,
kobiet i mężczyzn żyjących pośród
świata, rozwinął w kilku swoich
pismach tematy związane ze
współistnieniem społecznym,
pluralizmem i szacunkiem dla
innych. W swojej wizji tych kwestii
miał na uwadze magisterium
Kościoła, wskazania płynące z
przesłania, do którego szerzenia
został powołany, a także własne
rozległe doświadczenie
duszpasterskie i osobiste[15].



3. Pluralizm i odpowiedzialność u
świętego Josemaríi

W połowie ubiegłego wieku święty
Josemaria zwracał się do
publiczności, która podzielała tę
samą antropologiczną wizję
człowieka i społeczeństwa. Wyjaśnia
to, dlaczego jego nauczanie na temat
pluralizmu koncentruje się na tym,
jak w chrześcijański sposób radzić
sobie z dyskusją na temat różnych
stanowisk, które istnieją w sprawach
doczesnych lub duchowych o
charakterze podlegającym opiniom, i
dlaczego zalecał jedność w tych
kwestiach, w których w grę
wchodziła definicja magisterialna.

Dziś ten scenariusz ewoluował w
kierunku istnienia różnych podejść
antropologicznych w społeczeństwie
- poglądów, które dotykają sedna
tego, co rozumie się przez istotę
ludzką, osobę, mężczyznę i kobietę,
rodzinę itp. To zagadnienie oraz



spostrzeżenia, jakich w tym nowym
kontekście może dostarczyć
nauczanie świętego Josemarii,
zostaną omówione w części 4.

3.1 Odpowiedzialność i mentalność
świecka

16 maja 1966 r. francuski
dziennikarz Jacques Guillemé-Brulon
zapytał świętego Josemarię: „Czy
fakt, że niektórzy członkowie Dzieła
obecni są w życiu publicznym kraju
nie upolitycznił w jakimś sensie Opus
Dei w Hiszpanii? Czy nie narażają
oni w ten sposób Dzieła, a nawet
samego Kościoła?” Odpowiedź
założyciela była głośna: „Ani w
Hiszpanii, ani gdziekolwiek
indziej”[16]. Zagadnienie miało swoją
rację bytu, ponieważ w tym czasie
czterech członków Opus Dei było
ministrami w rządzie Francisco
Franco, zaledwie miesiąc przed
wejściem w życie nowej ustawy o
prasie i druku, a projekt nowej



ustawy organicznej państwa
hiszpańskiego był przygotowywany
do plebiscytu w listopadzie[17]. Święty
Josemaría dalej wyraźnie mówi:
„Podkreślam, że każdy członek Opus
Dei działa z pełną wolnością i
osobistą odpowiedzialnością nie
narażając ani Kościoła, ani Dzieła,
gdyż nie wykorzystują oni tych
instytucji do osiągnięcia swych
osobistych celów”[18].

Aby w pełni zrozumieć to
stwierdzenie, należy pamiętać o
świeckim charakterze przesłania,
którego święty Josemaría nauczał
przez lata, rozpowszechniając
wezwanie do świętości wszystkich
mężczyzn i kobiet, bez względu na
wiek, stan cywilny, rasę lub zasoby
ekonomiczne. Jak napisał w jednym
ze swoich listów, „świętość nie jest
dla uprzywilejowanych, że Pan
powołuje nas wszystkich, że od
wszystkich oczekuje Miłości. Od
wszystkich, gdziekolwiek są. Od



wszystkich, bez względu na ich stan,
zawód czy zajęcie”[19]. Tę szeroką
perspektywę uzupełniał apelem o
własną odpowiedzialność, także w
odniesieniu do wiary i relacji z
Kościołem, na co wskazywał już w
numerach 755 i 519 Drogi: „Od tego,
czy ty i ja postępujemy tak, jak chce
Bóg – nie zapominaj o tym – zależy
wiele istotnych rzeczy.” oraz „Te
okrzyk - »serviam!« - oznacza wolę
jak najwierniejszego »służenia«
Kościołowi Bożemu nawet za cenę
majątku, honoru i życia”[20].

Święty Josemaría wyjaśnił te idee z
większym zatrzymaniem w liście 
Legitima hominum, z dnia 31 maja
1943 r. i opublikowanym dla
wiernych Dzieła w lutym 1967 r.
Powiedział w nim: „Pierwszą rzeczą,
na którą pragnę Wam, drogie córki i
drodzy synowie moi, zwrócić uwagę
– a mówiłem o niej już wiele razy –
jest świeckość naszego zadania, bo
podejmujemy się go jako zwykli



obywatele – równi innym
obywatelom, a jednocześnie różniący
się od innych tym, że wypełniając
pośród świata nasze obowiązki
zawodowe szukamy świętości i
apostołujemy”[21]. I kilka akapitów
później odniósł się bardziej
konkretnie co implikuje ta doktryna
w sferze publicznej, wyrażając swoje
zaniepokojenie świeckimi „którzy
ostentacyjnie nazywają siebie
katolikami” i którzy nie są w stanie
przyjąć na siebie osobistej
odpowiedzialności jako obywatele,
którzy „przylgnęli do Kościoła jak
bluszcz do muru, najpierw
zakrywając go swoimi liśćmi, a
potem niszcząc go korzeniami
szukającymi soku w pęknięciach
szlachetnych fundamentów”[22].

Od katolika oczekiwał, że w swojej
działalności politycznej będzie
działał z czystymi intencjami i
osobistą odpowiedzialnością, w pełni
ponosząc konsekwencje swoich



decyzji. Oto jak sam podsumowuje:
„Krótko mówiąc, służcie duszom jako
ludzie dojrzali i gotowi zdać sprawę
ze swoich czynów, nie angażując w
swoją działalność obywatelską ani
Oblubienicy Jezusa Chrystusa, ani
Dzieła”[23].

Pomysły te, choć dla niektórych
mogą wydawać się oczywiste, nie są
oczywiste dla wielu ludzi, zarówno
duchownych, jak i świeckich. Dla
tych pierwszych może wydawać się
logiczne, jak to miało miejsce przy
tak wielu okazjach w historii
Kościoła, że hierarchia powinna
interweniować z sugestiami lub
prośbami, wykorzystując katolicki
status mężczyzny lub kobiety, którzy
zajmują stanowiska w życiu
publicznym, które powinny być
naturalnie uwzględnione przez tę
osobę ze względu na jedność. Jednym
z przykładów, który dotyczył prałata
Escrivę, jest to kiedy Rzym zachęcał
hiszpańskie władze kościelne do



zdystansowania się od reżimu
Franco pod koniec lat 60-tych. W tym
kontekście zastępca sekretarza stanu,
prałat Giovanni Benelli poprosił go o
przekazanie instrukcji członkom
Opus Dei sprawującym urzędy
polityczne w Hiszpanii, aby wspierali
tworzenie partii politycznej
podobnej do włoskiej Democrazia
Cristiana; ale święty Josemaría
odmówił z powodu szacunku dla
wolności swoich synów w tej
doczesnej i podlegającej opiniom
sprawie[24].

Wiernym świeckim może być łatwiej
zrozumieć tę osobistą wolność w
sprawach doczesnych, ale może być
im trudniej uszanować różne opinie
innych ludzi, katolików lub nie. Na
przykład, może się zdarzyć, że ze
względu na duchowe
pokrewieństwo, osoba może być
uderzona faktem, że inna osoba
dochodzi do odmiennych wniosków
w sposobie radzenia sobie z



konkretnymi sytuacjami, w
sprawach, które są formalnie
kwestiami podlegającymi opinii:
może nie zgadzać się w ramach tej
relacji; -politycznych, głosując na
innego kandydata, lub zatrudnienia,
zmieniając pracę- może również
krytykować treść takiej decyzji,
zachowując szacunek dla osoby i w
ramach obowiązujących przepisów
prawa; ale nie może zasłaniać się
wiarą katolicką, aby kwestionować
drugą osobę.

Święty Josemaría odniósł się również
do tego konkretnego aspektu bardzo
wyraźnie: „Wy, którzy macie
powołanie polityczne, działajcie
swobodnie na tej niwie bez
rezygnacji z praw, które jako
obywatelom Wam przysługują i
szukajcie tam Waszego uświęcenia,
służąc Kościołowi i ojczyźnie,
starając się o dobro wspólne dla
wszystkich w sposób, który wyda się
Wam najodpowiedniejszy, dlatego że



w kwestiach doczesnych nie ma
dogmatów”[25]. A dla tych, którzy nie
byli zaangażowani w taką
działalność, wskazał, że powinni
wiernie wypełniać swoje obowiązki i
domagać się swoich praw. Jest to
stary temat w jego nauczaniu, który
poruszył w Drodze: „Ta fałszywa
pokora to wygodnictwo – w ten
sposób, odgrywając rolę
maluczkiego, zrzekasz się praw…
które są obowiązkami”[26].
Nadprzyrodzony ton jego myśli jest
niezwykły, daleki od jakichkolwiek
stronniczych lub ludzkich
uprzedzeń, z wyraźnymi
odniesieniami do poszukiwania
świętości, służby z miłości do Boga i
bliźniego, a pośrednio do cnót takich
jak pokora i męstwo.

3.2 Wolność i przyjaźń obywatelska

Święty Josemaría wskazał w innym
ze swoich listów - numer 6, zwany 
Sincerus est -, na bardziej ogólną



perspektywę: „jesteśmy przyjaciółmi
pokojowej współpracy ze wszystkimi
właśnie dlatego, że szanujemy,
poważamy w całej jej ogromnej
wartości godność i wolność, jaką Bóg
dał stworzeniu rozumnemu od samej
chwili Stworzenia”[27]. Powodem
uzasadniającym tę postawę nie była
po prostu ludzka skuteczność lub
promowanie zdrowej empatii, ale
wskazywanie na coś bardziej
fundamentalnego, równą godność
wszystkich osób z woli Boga. W ten
sposób odniósł się ponownie do sfery
nadprzyrodzonej i do szerokiej,
świeckiej perspektywy, która jest w
stanie odpowiedzialnie ocenić opinie
innych według ich właściwej miary.
W tym samym dokumencie
kontynuował nieco dalej następującą
refleksję: „Zawsze rozumowałem w
ten sposób, w jaki powinniście
rozumować również Wy i uczyć tego
innych. Jeżeli Pan pozostawił tak
wiele spraw do swobodnej dyskusji
ludziom, dlaczego ma być moim



nieprzyjacielem człowiek, który
myśli w inny sposób niż ja?”[28].

A jakby to nie wystarczyło, rozwinął
w tym samym tekście kilka
praktycznych przejawów, takich jak
unikanie kłótni, spokojne
studiowanie racji innych,
zrozumienie ich stanowiska, życie w
przyjaźni z tymi, którzy myślą
inaczej, tworzenie klimatu zaufania
itp. Tłumaczy, że „z gwałtownej
dyskusji — z kłótni — nie wychodzi
światło: uniemożliwia to
namiętność” i że z tego powodu
„trzeba umieć słuchać rozmówcy i
mówić pogodnie, choćby oznaczało
to niekiedy wewnętrzny wysiłek
panowania nad sobą, wysiłek
zasługującego umartwienia”[29].

Następnie święty Josemaria
przeszedł do bardziej duchowego
punktu: „żyjąc w przyjaźni z Bogiem
— najważniejszej, którą musimy
kultywować i pomnażać — będziecie



umieli zdobywać wielu prawdziwych
przyjaciół” i zaproponował jako wzór
przyjaźni „praca, którą Pan wykonał
i wciąż wykonuje z nami, żeby
utrzymać nas w swojej przyjaźni”,
praca, którą chce powielać w wielu
duszach poprzez wierzących. Z tego
powodu wyjaśnił, że czuje się
„przyjacielem wszystkich” i że
„prawdziwy przyjaciel nie może mieć
dla swojego przyjaciela dwóch
twarzy. Przyjaźń, jeżeli ma być
lojalna i szczera […] wymaga
wyrzeczeń, prawości, wymiany łask,
wymiany szlachetnych i godziwych
przysług”[30].

Święty Josemaria stosował te kryteria
zdrowego pluralizmu także w sferze
apostolskiej. Już w latach
trzydziestych XX wieku wyraźnie na
to wskazywał: „Zdziwiło cię, że
aprobuję brak „jednolitości” w
apostolstwie, w którym pracujesz.
Wyjaśniłem ci więc: Jedność i
różnorodność. – Powinniście tak



różnić się między sobą, jak różnią się
święci w niebie, gdyż każdy z nich
ma swoje cechy, bardzo
indywidualne. – Ale też powinniście
być tak do siebie podobni, jak
podobni są święci, którzy nie byliby
świętymi, gdyby każdy z nich nie
utożsamił się z Chrystusem.”[31].
Zachęcał członków Dzieła i
współpracowników do udziału w
instytucjach publicznych i
prywatnych, w których mogliby
służyć społeczeństwu swoją pracą,
bez konieczności robienia tego jako
grupa: „Indywidualnie, nie tworząc
grupy — jest niemożliwe, żebyście ją
tworzyli, dlatego że wszyscy razem i
każdy z osobna cieszycie się
nieograniczoną wolnością we
wszystkich sprawach doczesnych —
bierzcie czynny i skuteczny udział w
oficjalnych lub prywatnych
stowarzyszeniach, dlatego że nigdy
nie są one obojętne dla dobra
doczesnego i wiecznego ludzi”[32].



Nauczanie świętego Josemarii jest
zgodne z magisterium Kościoła w
tych kwestiach, zarówno wtedy, jak i
teraz. Jego słowa na temat
odpowiedzialności za własne czyny,
szacunku dla odmiennych opinii i
życia razem w pokoju pokrywają się
z treścią różnych dokumentów
wydanych przez Stolicę Apostolską w
ostatnich latach. Na przykład
konstytucja apostolska Gaudium et
spes wskazała, że należy szanować i
kochać tych, którzy zajmują różne
stanowiska w sprawach społecznych,
politycznych, a nawet religijnych[33], a
Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła wskazuje, że każdy człowiek
musi z pasją cenić własną wolność i
brać odpowiedzialność za decyzje
osobiste i społeczne[34].

Warto podkreślić, że Papież
Franciszek powiązuje otwartość na
innych z cnotliwym życiem: aby
dążyć do świętości, nie wystarczy
rozwijać cnót moralnych na



poziomie indywidualnym; nasze
działania muszą być ukierunkowane
na innych[35]. Święty Josemaría
dostrzegał również wezwanie do
pełnego przeżywania wiary i
zachęcał członków Opus Dei do
„służby bez zastrzeżeń, jako
odpowiedzialni obywatele katoliccy,
Kościołowi Świętemu, Papieżowi
Rzymskiemu i wszystkim duszom”[36].
Innymi słowy, nie ograniczał
powołania do osobistego dążenia do
świętości, ale uważał je za ściśle
związane z dobrem innych.

Kompendium Nauki Społecznej
Kościoła przypomina w tym
kontekście, że „Rzeczywiście, natura
człowieka jawi się jako natura istoty,
która odpowiada na swoje potrzeby
zgodnie z podmiotowością relacyjną,
a więc na sposób bytu wolnego i
odpowiedzialnego, uznającego
konieczność łączenia się i
współpracy ze swoimi bliźnimi oraz 
zdolnego do wspólnoty z nimi w



porządku poznania i miłości”[37].
Święty Josemaría w ten sam sposób
rozumiał powołanie chrzcielne i
powołanie do świętości świeckich, a
także członków i osób bliskich Opus
Dei. Nigdy nie postrzegał pracy
Dzieła jako sposobu grupowej
obrony, pewnego rodzaju
wyidealizowanego zakątka, w
którym jego członkowie
opiekowaliby się sobą nawzajem z
dala od trudności świata[38]. Nic nie
mogło być dalsze od takiego
rozumienia świeckości przez
niego[39].

3.3 Wzajemny szacunek i
chrześcijańska tożsamość

Oczywiście, w nauczaniu tym
zawarte są aspekty ascetyczne. U
chrześcijanina, powołanego od
chrztu do uświęcania całej swojej
pracy i życia w pełni miłością,
szacunek dla różnorodności opinii
często wymaga ćwiczenia różnych



cnót, w niektórych przypadkach w
stopniu heroicznym. Jednym z
aspektów, który święty Josemaria
rozwijał ze szczególnym naciskiem,
było to, co nazywał „świętą
nieustępliwością” i „świętą
ustępliwością”. W liście nr 4,
zatytułowanym Vos autem,
datowanym na 16 lipca 1933 r. i
opublikowanym 21 stycznia 1966 r.,
po odniesieniu się do faktu, że
postawą dziecka Bożego powinno
być utopienie zła w obfitości dobra,
wyjaśnił, że „znacie również regułę
pozwalającą wprowadzać w czyn
tego ducha: święta nieustępliwość
wobec błędów i święta ustępliwość
wobec osób pozostających w
błędzie”[40]. Przez „błędy” rozumie
opinie sprzeczne z kościelnym
magisterium: „prawda jest jedna,
moje Dzieci, i chociaż w sprawach
ludzkich niełatwo ją ustalić, inaczej
wygląda to w sprawach wiary”. Tego
magisterium należy bronić
„przykładem, słowem, Waszymi



pismami, wszystkimi prawymi
środkami jakimi dysponujecie”[41].

Święty Josemaria opisał cnoty, które
powinny towarzyszyć świętej
nieustępliwości, aby zapobiec jej
zniekształceniu lub niezrozumieniu:
„Nie chcemy niszczyć nikogo. Święta
nieustępliwość nie jest
nieustępliwością suchą,
nieokrzesaną i szorstką. Nie będzie
święta, jeżeli nie towarzyszy jej
święta ustępliwość. Powiem Wam
więcej: żadnej z tych dwóch nie
możemy nazwać świętą, jeżeli nie
wiążą się z praktykowaniem — obok
cnót teologalnych — czterech cnót
kardynalnych”[42]. I po podkreśleniu
znaczenia roztropności,
sprawiedliwości, męstwa i
wstrzemięźliwości w tej kwestii,
konkluduje: „Najukochańsze Córki i
najukochańsi Synowie, jak widzicie,
harmonijne praktykowanie świętej
ustępliwości i świętej nieustępliwości
jest zarazem łatwe i trudne. Łatwe,



dlatego że przynagla nas miłość
Chrystusa i pomaga nam Jego łaska.
Trudne, dlatego że przeszkadzają
nasze złe skłonności wynikające z
osobistej nędzy; a poza tym trzeba
mieć na uwadze liczne
uwarunkowania”[43].

Święty Josemaria nie redukował
świętej nieustępliwości do praktyki
cnót, ale łączył ją z intymną
rzeczywistością chrześcijanina, jego
Bożym synostwem w Chrystusie.
Podążając za nauczaniem świętego
Pawła[44], podkreślał również ścisły
związek między stanem bycia
dziećmi Bożymi a wolnością: aby się
do tego odnieść, mówił o „wolności
chwały dzieci Bożych”[45]. Wyrażenie
to nie tylko implikuje duchowe
odniesienie do wolności, ale
integruje ją jako istotną część osoby
ludzkiej i priorytetową wartość dla
chrześcijanina[46].



Takie rozumienie wolności osobistej,
które wykracza poza swobodę
poruszania się czy prostą redukcyjną
wizję autonomicznego
podejmowania decyzji, pozostaje
szczególnie istotne, ponieważ łączy
wolność i tożsamość. Dar Bożego
synostwa kształtuje chrześcijanina i
określa go w jego najbardziej
intymnej rzeczywistości: nie jest
zewnętrznym czynnikiem
wzmacniającym osobowość, ale
konstytutywną podstawą jego
tożsamości i więzi z bliźnimi[47]. Ta
sama osobista tożsamość - nasza
wolność jako dzieci Bożych - jest tym,
co pozwala nam odnosić się do
innych ludzi, szanując ich
stanowisko i decyzje, nawet jeśli ich
nie podzielamy. W tym sensie jasność
co do własnego stanowiska nie
powinna być czynnikiem
konfrontacji, ale raczej punktem
oparcia dla doceniania tego, że inni
akceptują nasze opinie i że my
akceptujemy opinie innych. Oto jak



papież Franciszek wyjaśnił to w
encyklice Fratelli tutti: „Nie
spotykam się z innym, jeśli nie
posiadam podłoża, na którym twardo
stoję i jestem zakorzeniony,
ponieważ to na tym fundamencie
mogę przyjąć dar drugiego i
ofiarować mu coś autentycznego”[48].

Z tego powodu silna świadomość
Bożego synostwa chrześcijanina
prowadzi do poszanowania innych i
ich opinii, także w kwestiach
doktrynalnych. Jak wyjaśnił to święty
Josemaría na podstawie własnego
doświadczenia: „Nie jestem i nigdy
nie byłem przeciwko nikomu.
Odrzucam idee przeciwne wierze lub
moralności Chrystusowej, ale
równocześnie mam obowiązek
przyjęcia z miłością Chrystusa tych
wszystkich, którzy je wyznają”[49]. W
tym sensie tożsamość chrześcijańska
nie jest przedstawiana jako
rzeczywistość identyczności, co
mogłoby podważyć pluralizm lub



zredukować go do zwykłego
powstrzymywania się od osądzania,
ale wręcz przeciwnie, wzmacnia ją
poprzez integrację miłości i szacunku
dla wolności innych.

Chrześcijańska miłość jest
przejawem Bożego synostwa. To
dążenie i staranie nie jest czymś
wyłącznym dla jednej grupy ludzi,
ani też nikt nie może uważać się za
kogoś wyższego, kto stara się nim
żyć, tak jakby było to specjalne
światło, a nie istotna część
chrześcijańskiego przesłania, do
którego powołani są wszyscy ludzie.
Same sytuacje konfrontacji lub
krytyki, które mogą się pojawić, nie
powinny być postrzegane jako
pretekst do umniejszania drugiej
osoby, która je wywołuje, lub
usprawiedliwiania negatywnych lub
gniewnych myśli. Często za tymi
nieporozumieniami kryje się
bardziej brak komunikacji, formacji i
zrozumienia niż prawdziwa wrogość,



dlatego chrześcijańską postawą jest
przebaczenie i uważne słuchanie.
Miłość powinna zawsze prowadzić
nas do poszerzenia naszych serc:
„Działania wynikają z jedności, która
coraz bardziej kieruje się ku drugiej
osobie, uważanej za cenną, godną,
miłą i piękną, niezależnie od jej
aspektu fizycznego i moralnego.
Miłość do drugiego człowieka z
powodu tego, kim jest, pobudza nas
do poszukiwania tego, co najlepsze
dla jego życia. Jedynie pielęgnując
ten sposób nawiązywania relacji,
umożliwimy przyjaźń społeczną,
która nikogo nie wyklucza, oraz
braterstwo otwarte na
wszystkich”[50].

4. Pluralizm i relatywizm dzisiaj

Po tym krótkim przeglądzie
niektórych aspektów nauczania
świętego Josemaríi można lepiej
zrozumieć jego podejście do
zagadnienia: świeckie powołanie do



świętości, właściwe temu, kto wie, że
jest powołany do bycia dzieckiem
Bożym, oznacza zaangażowanie w
sprawy świata, poszanowanie
różnych opinii w sprawach
doczesnych oraz obronę wolności
osobistej i wolności innych. Postawa
ta nie ma na celu zaszycia się w kącie
- „balkonowania się”, jak
powiedziałby papież Franciszek[51],
spoglądając z pewnej wysokości na
awatary na ulicy - ale wzmocnienie
działania wiernych świeckich, którzy
dodadzą do światła wiary bogactwo
różnorodnych stanowisk
uzgodnionych z innymi w tak wielu
kwestiach podlegających opinii.
Oczywiście, takie rozumienie nie jest
czymś zewnętrznym dla
chrześcijanina, sposobem działania
przy pewnych okazjach, a tym
bardziej strategią przyciągania
zwolenników: jest istotną częścią
powszechnego powołania do
świętości, wspólnego dla każdego
ochrzczonego, częścią jego katolickiej



tożsamości jako dziecka Bożego.
Fundamentem tej doktryny jest
zatem świeckość właściwa wiernym
świeckim oraz synostwo Boże, do
czego powołani są wszyscy
chrześcijanie.

W ciągu prawie pół wieku od śmierci
świętego Josemarii zmieniły się
polityczne i kulturowe
uwarunkowania świata. Koniec
drugiego tysiąclecia był naznaczony
różnymi zjawiskami politycznymi i
technologicznymi - końcem tak
zwanej zimnej wojny, wzmocnieniem
Unii Europejskiej i stworzeniem
euro, pojawieniem się internetu i
świata cyfrowego itp. - które dały
pewien przebłysk bardziej
zglobalizowanej i, w pewnym sensie,
zjednoczonej i braterskiej
przyszłości[52]. Ale ta wzmożona
globalizacja i komunikacja
międzynarodowa może mieć
również negatywny wpływ na
społeczeństwo, jak ostrzegał święty



Jan Paweł II na początku nowego
tysiąclecia: „Dzieje się tak, że zmiany
w technologii i stosunkach pracy
zachodzą zbyt szybko, aby kultury
mogły na nie zareagować”[53].

Ogólnie rzecz biorąc, panorama ta
została zachwiana na Zachodzie po
ataku na Twin Towers w 2001 roku i
nowych konfrontacjach, które po
nim nastąpiły. Od tego czasu w
różnych krajach europejskich i
amerykańskich ponownie pojawiły
się różne ruchy nacjonalistyczne i
populistyczne, które w kilku
przypadkach doprowadziły do
kryzysów społecznych, dużych
ruchów migracyjnych i rosnących
napięć politycznych. W kilku krajach
społeczeństwo ewoluowało od
względnej jednorodności kulturowej
do współistnienia - nie bez napięć -
różnych wizji antropologicznych i
obrony tożsamości. Do tego i tak już
złożonego scenariusza dołączyła
pandemia z 2020 r., która miała



reperkusje i wstrząsnęła dużą
częścią planety, wojna między Rosją
a Ukrainą, a ostatnio konflikt w
Ziemi Świętej. Kościół nie przestał
być obecny w tych trudnościach,
zwłaszcza papież Franciszek, który w
licznych wystąpieniach prosił nas o
skierowanie naszych wysiłków na
opiekę nad najbardziej
potrzebującymi, którzy jako pierwsi
zostali dotknięci tymi
międzynarodowymi lub
wewnętrznymi napięciami w
każdym kraju i na całej planecie[54].

Dezintegracja społeczna idzie w
parze z ideologiami, które podważają
fundamenty współczesnej kultury.
Nie jest to tylko jednorazowy ruch
reakcyjny, ale kwestionowanie
doktrynalnych podstaw, które
pozwoliły na budowę państw
narodowych w XIX wieku i
demokracji przedstawicielskiej w
ramach modelu liberalnego[55]. Jak
zasugerował Patrick Deneen,



liberalizm, „który aspirował do
promowania większej równości,
obrony pluralistycznej tkaniny
różnych kultur i przekonań, ochrony
ludzkiej godności i, oczywiście,
poszerzania wolności”, zawiódł w
swoich zamiarach, ponieważ jego
wdrożenie „w praktyce generuje
tytaniczną nierówność, promuje
jednolitość i homogeniczność,
prowadzi do materialnej i duchowej
degradacji oraz podważa
wolność”[56]. Rzeczywiście, pomimo
osiągniętego rozwoju naukowego i
technologicznego, postęp demokracji
przedstawicielskiej w wielu krajach
nie doprowadził do większej
spójności obywateli.

Wolność opinii i pluralizm same w
sobie nie zapewniają wzajemnego
szacunku w społeczeństwie. Manfred
Svensson ostrzega przed pochopną
harmonizacją, gdy utożsamiamy
społeczność demokratyczną ze
społecznością pluralistyczną, i



konkluduje, że „zadaniem polityki
nie jest zatem prosta afirmacja
różnorodności, ale jej przewodzenie i
powiązanie z innymi dobrami”[57].
Wśród tych dóbr można również
uznać dowartościowanie tych
aspektów, które wyznaczają własną
tożsamość społeczności, której nie
można oddzielić od jej pochodzenia i
historii[58]. Osoba lub społeczeństwo,
które nie wie, jak ocalić wszystkie
pozytywne aspekty własnej
przeszłości i teraźniejszości,
pozostaje podatne na ruchy
ideologiczne i przemijające mody,
tracąc lub przynajmniej osłabiając
własną zdolność do bycia wolnym[59].

Ten relatywizm, który na pierwszy
rzut oka może wydawać się czymś
niewinnym, zdominował znaczną
część zachodniej myśli i zaszczepił
postulat, by nie bronić własnych
poglądów, ostatecznie nie mieć
tożsamości lub przynajmniej
ukrywać ją w sferze prywatności z



powodu źle rozumianego szacunku
dla wolności innych[60]. Kardynał
Ratzinger, w swojej ostatniej homilii
przed wyborem na papieża,
zdecydowanie potępił konsekwencje
tej nowej doktryny: „Ustanawia się
dyktaturę relatywizmu, która nie
uznaje niczego za ostateczne i która
pozostawia jako ostateczną miarę
jedynie siebie i swoje kaprysy”[61]. A
brak przekonań ma negatywny
wpływ na społeczeństwo:
„Współczesna utrata wiary, która
dotyczy nie tylko Boga czy
zaświatów, ale także samej
rzeczywistości, czyni ludzkie życie
całkowicie efemerycznym”[62].

Tak więc, choć można by
wnioskować, że dominujący
relatywizm powinien ułatwiać dialog
międzyludzki poprzez obronę
różnych tożsamości kulturowych i
unikanie zajmowania ostrych
stanowisk, a tym samym okazji do
konfrontacji, rzeczywistość okazała



się odwrotna. W świecie, który
niektórzy intelektualiści określili
mianem płynnego[63], poczucie
przynależności do wspólnoty jest
osłabiane na rzecz indywidualizmu,
wpływającego na obronę własnego
postrzegania i poznania. Dlatego
„pluralizm wymaga nie tylko
rozróżnienia rodzajów
różnorodności, ale także
skoordynowania pluralizmu z
innymi wartościami wspólnego
życia. Społeczeństwo pluralistyczne
musi być nie tylko pluralistyczne, ale
przede wszystkim musi być
społeczeństwem”[64].

W dzisiejszym rozbitym i kruchym
świecie cenne jest nauczanie, które
wzmacnia społeczne porozumienie.
Chociaż idee wyrażone przez
świętego Josemaríę muszą być
rozważane bez ignorowania upływu
czasu i zmiany okoliczności, mogą
rzucić ważne światło na
współczesność, ponieważ on również



żył w czasach zmian i pytań.
Powszechne powołanie wiernych
świeckich i Boże synostwo jako
fundament ich tożsamości prowadzą
do szacunku dla innych i ich
różnorodności, bez wyrzekania się
własnych idei i przekonań.
Wspieranie dialogu, przyjaźni,
wzajemnego poznania i służby są
podstawą zdrowego pluralizmu,
który jest dziś tak potrzebny. W tej
wzajemnej i swobodnej wymianie
istnieje siła, która wpływa na
społeczeństwo i aktywizuje je w
pozytywny sposób.

5. Rozważania końcowe

Nauczanie świętego Josemarii na
temat pluralizmu społecznego
pozostaje aktualne również dziś.
Można je dogłębnie studiować, aby
znaleźć konkretne rozwiązania w
naszym obecnym świecie, aby
odnowić sposoby rozumienia i
dialogu, aby wzmocnić nadzieję, że



możliwe jest większe porozumienie
społeczne. Wszyscy chrześcijanie -
także dzięki światłu, jakie niosą
wiara i miłość - mogą pomóc w
budowaniu dialogu i twórczego
działania we wspólnotach
społecznych, w których żyją i w
których są uczestnikami.

Fakt, że środowisko kulturowe, w
którym święty Josemaría szerzył
swoje nauczanie na temat
pluralizmu i wolności, zostało
ukształtowane przez bardziej
jednolite ramy antropologiczne, nie
umniejsza zainteresowania jego
treścią. Wręcz przeciwnie, te same
idee oświetlają naszą teraźniejszość i
podkreślają znaczenie wzmacniania
własnej tożsamości chrześcijańskiej -
w jej podstawowych aspektach,
takich jak synostwo Boże, i jego
praktyczne aspekty, takie jak
ćwiczenie się w cnotach, które
ułatwiają zdrowe współistnienie
społeczne - w celu wspierania



dialogu i przyjaźni między
obywatelami.

Podążając za świętym Josemaríą i
pokazując jego aktualność, Prałat
Fernando Ocáriz przypomina w
ostatnich latach o znaczeniu
szacunku dla innych. Już w swoim
pierwszym liście jako Prałat Opus Dei
poświęcił temu kilka linijek: „umieć
rozmawiać z innymi, uczyć się od
wszystkich i szanować wolność
każdego; tym bardziej, jeśli chodzi o
sprawy, w których można mieć różne
zdanie”[65]. A w późniejszym liście,
poświęconym przyjaźni, wskazał:
„istnieją pewne sposoby wyrażania
się, które mogą przeszkadzać lub
utrudnić tworzenie atmosfery
przyjaźni. Na przykład bycie zbyt
kategorycznym w wyrażaniu własnej
opinii; sprawianie wrażenia, że
uważamy swoje ujęcie tematów za
ostateczne lub brak czynnego
zainteresowania tym, co mówią inni,
to sposoby postępowania, które



zamykają osobę na innych. Czasami
tego typu zachowania ukazują brak
zdolności do odróżniania tego, co
podlega opinii od tego, co jej nie
podlega lub trudność w
relatywizowaniu spraw, które nie
mają tylko jednego rozwiązania”[66].

Jak wspomniano na początku,
niniejsze opracowanie nie
wyczerpuje tematu pluralizmu w
nauczaniu świętego Josemarii. Jest
ono nadal aktualne i stanowi impuls
do patrzenia w przyszłość z
optymizmem. Z tego powodu
przydatne może być dalsze
zgłębianie jego pism i wypowiedzi
oraz konkretnych konsekwencji,
jakie można z nich wyciągnąć.
Aspekty takie jak relacja między
tożsamością chrześcijańską a
wolnością, świeckość i rola świeckich
w budowaniu społeczeństwa,
szacunek dla innych w środowisku
kulturowym bez jednolitej wizji
antropologicznej, zrozumienie



różnych trudności, które naznaczają
każde pokolenie, cnoty ludzkie i
nadprzyrodzone, które wpływają na
współistnienie społeczne, i wiele
innych zarysowanych tematów może
być dalej rozwijanych.

[1] W chwili pisania tego artykułu
opublikowano krytyczne wydania
dziewięciu listów świętego Josemaríi,
te ponumerowane od 1 do 8 w dwóch
tomach i numer 29 w artykule
naukowym. Por. Josemaría
Escrivá,Cartas, tomos I y II (Madrid:
Rialp, Edición crítica de Luis Cano,
2020 y 2022), i Luis Cano, “La Carta
nº 29 de san Josemaría Escrivá sobre
la obra de San Gabriel”, w Studia et
Documenta 17 (2023): 279-351.

[2] Por. na przykład Andrés Vázquez
de Prada, Założyciel Opus Dei, tomy
I-III (Kraków: Wydawnictwo M,
Kisęgarnia św. Jacka, odpowiednio
2002, 2003 i 2006) oraz José Luis
González Gullón - John F. Coverdale,



Historia Opus Dei (Poznań, FWEiK -
SAXUM, 2023).

[3] To samo można powiedzieć o jego
nauczaniu, konkretnych decyzjach i
ich rezultatach. Różne nurty
historiograficzne ostatnich
dziesięcioleci dyskutowały na temat
relacji między teraźniejszością a
przeszłością oraz samej zdolności do
poznania przeszłości z pewnym
obiektywizmem w odniesieniu do
oceny, jaką historyk może dokonać
na podstawie czynników
warunkujących jego własne czasy.
Więcej informacji można znaleźć w
Jaume Aurell, La escritura de la
memoria. De los positivismos a los
postmodernismos (Valencia,
Universitat de València, 2005), str.
113-147.

[4] Ricardo Yepes S. - Javier Aranguren
E., Fundamentos de Antropología
(Pamplona, EUNSA, wydanie 4, 1999),
68.



[5] Papież Jan Paweł II szczegółowo
omówił wartość każdej osoby
ludzkiej w encyklice Evangelium
vitae z 25 marca 1995 r., nr 1-28.
Papież Franciszek, z okazji 25.
rocznicy publikacji tej encykliki,
powiedział: „Drodzy bracia i siostry,
każde ludzkie życie, będąc
wyjątkowym i niepowtarzalnym,
stanowi bezcenną wartość i musi być
zawsze głoszone na nowo, z odwagą
słów i odwagą czynów. Wymaga to
solidarności i braterskiej miłości do
wielkiej rodziny ludzkiej i do
każdego z jej członków”. Papież
Franciszek, Audiencja generalna, 25
marca 2020 r.

[6] Real Academia Española, 
Diccionario de la lengua española
(Madryt, wydanie 23 [wersja 23.7
online], 2014). Dostępny pod adresem 
https://dle.rae.es (dostęp 23-03-2024).

[7] Kwestia ta została niedawno
poruszona w Manfred Svensson,

https://dle.rae.es


Pluralismo. Una alternativa a las
políticas de identidad (Santiago de
Chile, IES, 2022). Autor ostrzega w
swojej pracy przed złożonością
pluralizmu tożsamości, zwłaszcza na
str. 15-36 i 75-130.

[8] „Rzeczywiście istnieje bardzo ścisły
związek między tolerancją a
pluralizmem, ale również w tym
przypadku nie powinniśmy zaczynać
od zakładania pełnej identyfikacji.
Nie są one tożsame przez prosty fakt,
że tolerancja jest specyficznym
rodzajem odpowiedzi na specyficzny
rodzaj różnicy. To nie z powodu
pluralizmu, z powodu mglistego
istnienia tego, co inne, potrzebujemy
tolerancji, ale dlatego, że istnieją
różnice, które powodują nasze
obiekcje. Svensson, Pluralizm.
Alternatywa..., str. 157-158.

[9] Katechizm, 1777.

[10] „[…] w niektórych nurtach myśli
współczesnej do tego stopnia



podkreśla się znaczenie wolności, że
czyni się z niej absolut, który ma być
źródłem wartości. W tym kierunku
idą doktryny, które zatracają zmysł
transcendencji lub które otwarcie
deklarują się jako ateistyczne. […]
Zanik idei uniwersalnej prawdy o
dobru, dostępnym poznawczo dla
ludzkiego rozumu, w nieunikniony
sposób doprowadził także do zmiany
koncepcji sumienia: nie jest już ono
postrzegane w swojej rzeczywistości
pierwotnej, czyli jako akt
rozumowego poznania dokonywany
przez osobę, która w określonej
sytuacji ma zastosować wiedzę
uniwersalną o dobru i tym samym
wyrazić swój sąd o tym, jaki sposób
postępowania należy uznać tu i teraz
za słuszny. Powstała tendencja, by
przyznać sumieniu jednostki
wyłączny przywilej autonomicznego
określania kryteriów dobra i zła oraz
zgodnego z tym działania” Jan Paweł
II, Encyklika Veritatis Splendor, 6
sierpnia 1993, nr 32.



[11] Aby zapoznać się z tematem, patrz
Yepes - Aranguren, Fundamentos de
Antropología..., 132-136.

[12] „Z tego powodu człowiek
potrzebuje światła Objawienia
Bożego nie tylko wtedy, gdy chodzi o
to, co przekracza możliwości jego
zrozumienia, lecz także, "by nawet
prawdy religijne i moralne, które
same przez się nie są niedostępne
rozumowi, w obecnym stanie
rodzaju ludzkiego mogły być
poznane przez wszystkich w sposób
łatwy, z zupełną pewnością i bez
domieszki błędu"” Katechizm, 38;
Zob. także numery od 2032 do 2051
Katechizmu.

[13] „Misja pasterska Urzędu
Nauczycielskiego jest
ukierunkowana na czuwanie, by Lud
Boży trwał w prawdzie, która
wyzwala. Do wypełniania tej służby
Chrystus udzielił pasterzom
charyzmatu nieomylności w



dziedzinie wiary i moralności.”
Katechizm, 890.

[14] „Inicjatywa chrześcijan świeckich
jest szczególnie konieczna, gdy
chodzi o odkrywanie i poszukiwanie
sposobów, by rzeczywistości
społeczne, polityczne i ekonomiczne
przeniknąć wymaganiami nauki i
życia chrześcijańskiego.” Katechizm,
899.

[15] Na przykład, jak powszechnie
wiadomo, ksiądz Escrivá
doświadczył na własnej skórze
konsekwencji ideologii sprzecznych z
wolnością religijną podczas
hiszpańskiej wojny domowej. Por.
González Gullón, Escondidos. El Opus
Dei en la zona republicana durante
la guerra civil española (1936-1939)
(Madryt: Rialp, 2018), str. 23-77;
113-133; 157-193; 289-367.

[16] José Luis Illanes (reż.), 
Conversaciones con monseñor Escrivá
de Balaguer, edición crítico-histórica



(Madryt: Rialp, 2012), str. 248.
Historyczna relacja między
państwem a Kościołem w Hiszpanii
ma swoje własne cechy, które
odróżniają ją od innych narodów
europejskich, takich jak Francja,
Anglia czy Niemcy, a tym bardziej od
krajów na innych kontynentach. W
XX wieku ta specyfika ujawniła się
również w Hiszpanii, na przykład w
religijnym komponencie
zaangażowanym w konflikt cywilny.
W tym sensie odniesienie świętego
Josemarii do „gdziekolwiek indziej”
nie opiera się na ignorowaniu tych
różnic, ale na uniwersalnym
charakterze ducha Opus Dei,
mającym zastosowanie do różnych
okoliczności społecznych i
kulturowych.

[17] Więcej informacji na temat tej
sytuacji i jej związku z Opus Dei
można znaleźć w Gullón - Coverdale, 
Historia Opus Dei. Czterema
ministrami byli Gregorio López



Bravo (1962-1973), Laureano López-
Rodo (1965-1974), Juan José Espinosa
(1965-1969) i Faustino García Moncó
(1965-1969).

[18] Rozmowy z Prałatem Escriva, 38.

[19] List nr 2, 2c.

[20] Vide escriva.org, Droga.

[21] List nr 8, 18b.

[22] Ibidem, 26b.

[23] Ibidem, 38 in fine.

[24] Por. González Gullón - Coverdale, 
Historia Opus Dei.

[25] List nr 3, 43c.

[26] Droga, 603.

[27] List nr 6, 66a.

[28] I podsumowuje ze wspaniałym
pedagogicznym znaczeniem: „Jeżeli
nie mamy tych samych idei i mnie



przekona, zaakceptuję jego opinię.
Jeżeli ja go przekonam, będzie myślał
jak ja. Jeżeli żaden z nas nie
przekona drugiego, zawsze możemy
się szanować, chcieć nawzajem
swojego dobra, żyć w pokoju.” Oba
cytaty ibidem, 68b, 68c.

[29] Dwa cytaty odpowiadają
punktowi 69a Listu nr 6. Następnie,
w punkcie 69b, wskazał na bardzo
obrazowy przykład: „Nie powinniście
wątpić, że czasami ktoś uważa, że ma
całkowitą rację, a ma tylko rację
częściową lub względną. Przedmiot,
który dla jednych jest wklęsły, dla
innych jest wypukły — zależy to
tylko od punktu widzenia. Dlatego
słuszne jest spokojne, chłodne
studiowanie racji innych i
rozważanie mentalnej pozycji tego,
kto nam zaprzecza.”.

[30] Cytaty odpowiadają punktom 70a,
70c i 71a Listu nr 6. Szerzej na temat
przyjaźni u świętego Josemarii zob.



Lourdes Flamarique, „Amistad”, w:
José Luis Illanes (coord.), Diccionario
de san Josemaría Escrivá de Balaguer
(Burgos: Editorial Monte Carmelo,
2013), str. 99-105.

[31] Droga, 947.

[32] List nr 29, 21a.

[33] „Trzeba jednak odróżniać błąd,
który zawsze winno się odrzucać, od
błądzącego, który wciąż zachowuje
godność osoby, nawet jeśli uległ
fałszywym czy mniej ścisłym
pojęciom religijnym. Sam Bóg jest
sędzią i badającym serca, dlatego
zabrania on nam wyrokować o
czyjejkolwiek wewnętrznej winie”
Gaudium et Spes, nr 28.

[34] „Człowiek słusznie wysoko ceni
sobie wolność i żarliwie o nią
zabiega: słusznie pragnie, i powinien,
formować i kierować swoją wolną
inicjatywą, swoim życiem osobistym
i społecznym, biorąc za nie osobistą



odpowiedzialność” Kompendium
Nauki Społecznej Kościoła, nr 135b.

[35]

[36]

[37] Kompendium…, 149a.

[38] „Tak samo jak pośród pierwszych
naśladowców Chrystusa, pośród
naszych supernumerariuszy jest
obecne całe współczesne
społeczeństwo. I będzie obecne
zawsze: intelektualiści i ludzie
interesu, specjaliści i rzemieślnicy,
przedsiębiorcy i robotnicy,
dyplomaci, handlowcy, rolnicy,
finansiści i literaci, dziennikarze,
ludzie teatru, kina i cyrku,
sportowcy. Młodzi i starzy. Zdrowi i
chorzy. Organizacja
zdezorganizowana, jak samo życie,
cudowna. Specjalizacja prawdziwego
i autentycznego apostolstwa, dlatego
że wszystkie ludzkie powołania —



czyste, godne — stają się apostolskie,
Boże”. List nr 29, 11b.

[39] W punkcie 10e Listu nr 4
zauważył w tym względzie: „Przy
zachowaniu odpowiednich zasad
ostrożności nie musimy odrzucać
nikogo, ponieważ mamy dostateczne
środki duchowe, ascetyczne i
intelektualne, żeby nie dać się
zepsuć. Dziecko Boże w Dziele nie
ulega wpływom środowiska, tylko
musi być tym, który je kształtuje jako
środowisko nasze, jako środowisko
Pana Jezusa Chrystusa, który
przebywał z grzesznikami”.

[40] Listy nr 4, cytat odpowiada
punktowi 6d, dalsze punktami 6a i
12g.

[41] I kontynuuje: „Równocześnie,
poruszani miłością do wolności
wszystkich, będziecie umieli
szanować cudze poglądy w
kwestiach podlegających dyskusji
albo właściwych różnym szkołom,



dlatego że w tych zagadnieniach —
jak we wszystkich innych sprawach
doczesnych — Dzieło jako całość,
nigdy nie będzie miało własnej
opinii, jeżeli Kościół nie zobowiąże
do jej przyjęcia wszystkich wiernych
na mocy swojej władzy” – List nr 4,
8d.

[42] Ibidem, 8g.

[43] Ibidem, 10a.

[44] „Stworzenie bowiem zostało
poddane marności - nie z własnej
chęci, ale ze względu na Tego, który
je poddał - w nadziei, że również i
ono zostanie wyzwolone z niewoli
zepsucia, by uczestniczyć w wolności
i chwale dzieci Bożych”, Rz 8 20-21.

[45] „Czy rozumiecie? Wolność
uzyskuje swój autentyczny sens
dopiero wtedy, kiedy jest
wykorzystywana w służbie
wyzwalającej prawdy, kiedy spala się
w poszukiwaniu nieskończonej



Miłości Boga, który nas wyswobadza
z wszelkich więzów niewoli. Coraz
bardziej wzrasta moje pragnienie
głoszenia tego niezgłębionego
bogactwa chrześcijan: wolności i
chwały dzieci Bożych!.” Przyjaciele
Boga, 27.

[46] Bardziej szczegółową analizę
zagadnienia wolności u świętego
Josemarii można znaleźć w Cornelio
Fabro, „El primado existencial de la
libertad”, w Scripta Theologica 13
(1981/2-3), str. 323-337 oraz w Ernst
Burkhart - Javier López, Vida
cotidiana y santidad en San
Josemaría, str. 323-337: oraz Ernst
Burkhart - Javier López,Vida
cotidiana y santidad en San
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, tom II (Madrid, Rialp,
2011), str. 161-283.

[47] Nie oznacza to, że ta tożsamość
jest w pełni osiągnięta w momencie
chrztu, ale że jest to wędrówka, którą



należy odbyć, przyjmując Bożą łaskę
i dążąc do tego, aby osiągnąć
dojrzałość we własnym życiu. „Ten,
kto wierzy w Chrystusa, staje się
synem Bożym. To przybrane
synostwo przemienia go, pozwalając
mu iść za przykładem Chrystusa;
uzdalnia go do prawego działania i
do czynienia dobra. W zjednoczeniu
ze swym Zbawicielem uczeń osiąga
doskonałość miłości - świętość. Życie
moralne, które dojrzało w łasce,
wypełnia się w życiu wiecznym, w
chwale nieba”. Katechizm Kościoła
Katolickiego, nr 1709.

[48] Fratelli tutti, nr 143.

[49] List nr 4, 24d.

[50] Fratelli tutti, nr 94

[51] Papież Franciszek użył tego
terminu na początku swojego
pontyfikatu, z okazji Światowych Dni
Młodzieży w Rio de Janeiro w 2013
roku: „Proszę was, abyście byli



budowniczymi świata, byście podjęli
trud na rzecz lepszego świata. Droga
młodzieży, proszę was: nie patrzcie
na życie „z balkonu”, zaangażujcie
się w nie – Jezus nie stał na balkonie,
zanurzył się w życiu – nie patrzcie na
życie „z balkonu”, zanurzcie się w
nim jak Jezus”. Por. Papież
Franciszek, Czuwanie modlitewne z
młodzieżą, Rio de Janeiro, 27 lipca
2013 r.

[52] Jest to uogólnione stwierdzenie,
ponieważ w tamtym czasie było kilka
poważnych konfliktów, które mogły
podważyć tę nadzieję, takich jak
wojny w Iraku, byłej Jugosławii,
Rwandzie i Kongo, Afganistanie itp.

[53] Jan Paweł II, Przemówienie do
Papieskiej Akademii Nauk
Społecznych, 27 kwietnia 2001, nr 3.
Cytat rozwija tę kwestię: „Gwarancje
społeczne, prawne i kulturowe -
wynik wysiłków ludzi w obronie
wspólnego dobra - są niezbędne, jeśli



jednostki i grupy pośredniczące mają
utrzymać swoją centralną pozycję.
Jednak globalizacja często grozi
zniszczeniem tych starannie
zbudowanych struktur, wymuszając
przyjęcie nowych stylów pracy, życia
i organizowania społeczności”.

[54] Pod tym względem wyróżniają się
encykliki Laudato si' z 24 maja 2015
r. i Fratelli tutti z 3 października 2020
r.

[55] Związek między budową państwa
narodowego a generowaniem
cywilizowanej jednolitości
kulturowej był omawiany przez
różnych autorów, np. Bernard
Marquardt, Historia Universal del
Estado, tom 3, El Estado de la doble
revolución ilustrada e industrial
(1776-2008) (Bogota, Kolumbia:
Universidad Nacional de Colombia -
La Carreta, 2009), 23-112.

[56] Patrick J. Deneen, ¿Por qué ha
fracasado el liberalismo? (Madrid:



Rialp, trans. by David Cerdá, 2018),
str. 25. Deneen ma szczególny pogląd
na liberalizm, ponieważ twierdzi, że
rozległy rozwój osiągnięty przez ten
nurt oznaczał jego własną erozję i
koniec. Chociaż jego teza ma
dyskusyjne aspekty, wydaje się jasne,
że w ostatnich latach niektóre
liberalne założenia i ich
konsekwencje w społeczeństwie
zostały zakwestionowane.

[57] Svensson, Pluralismo. Una
alternativa…, str. 132.

[58] Założenie to zostało rozwinięte i
wyjaśnione przy wielu okazjach
przez papieża Franciszka, na
przykład: „Przyzwyczajenie się do
ponownego odczytywania własnego
życia kształci nasze spojrzenie,
wyostrza je, pozwala nam dostrzec
małe cuda, które dobry Bóg czyni dla
nas każdego dnia. Kiedy stajemy się
ich świadomi, dostrzegamy inne
możliwe kierunki, które wzmacniają



nasz wewnętrzny smak, spokój i
kreatywność. A przede wszystkim
uwalnia nas od toksycznych
stereotypów. Mądrze powiedziano,
że człowiek, który nie zna swojej
przeszłości, skazany jest na jej
powtarzanie”. Papież Franciszek,
Audiencja generalna Elementy
rozeznawania. Księga własnego życia,
19 października 2022 r.

[59] Dlatego ważne jest, aby regularnie
zastanawiać się nad fundamentami
naszej tożsamości, wzmacniać je
wewnętrznie i zakotwiczać w nich
wolność osobistą; zapobiega to
powierzchownej reakcji na
nieoczekiwane sytuacje lub
dostrzeganiu kontrastu między naszą
tożsamością a naszą wolnością tam,
gdzie go nie ma.

[60] Więcej ogólnych informacji na ten
temat można znaleźć w R.L.
Arrington, Rationalism, Realism, and
Relativism, Cornell (London,



University Press, 1989); oraz Rémi
Brague, El reino del hombre: génesis
y fracaso del proyecto moderno,
(Madrid, Ediciones Encuentro, 2016).
Relatywizm wpłynął na samą
teologię, a jego owocem jest „teologia
pluralistyczna”; krytyczna analiza
tego stanowiska znajduje się w José
Morales, El valor distinto de las
religiones, (Madryt, Rialp, 2003).

[61] Joseph Ratzinger, Homilia podczas
Mszy Pro eligendo Pontifice, 18
kwietnia 2005 r.

[62] Cytat kontynuuje: „Nigdy nie było
tak efemeryczne jak teraz. Ale nie
tylko ono jest efemeryczne, podobnie
jak świat jako taki. Nic nie jest stałe i
trwałe. W obliczu tego braku Bytu
pojawia się nerwowość i niepokój”.
Byung-Chul Han, La sociedad del
cansancio (Madryt, Herder, 2016), 46.

[63] Por. na przykład Zygmunt
Bauman, Modernidad líquida



(México, Fondo de Cultura
Económica, 2003).

[64] Svensson, Pluralismo. Una
alternativa…, str. 131.

[65] Fernando Ocáriz, List, 14 lutego
2017 r., nr 17.

[66] Fernando Ocáriz, List, 1 listopada
2019 r., nr 9.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pluralizm-przyjazn-
obywatelska-i-obrona-wlasnej-

tozsamosci/ (04-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pluralizm-przyjazn-obywatelska-i-obrona-wlasnej-tozsamosci/

	Pluralizm, przyjaźń obywatelska i obrona własnej tożsamości

