
opusdei.org

Płaszcz i cień Jezusa:
Kościół, dom naszej
świętości

Kiedy Chrystus wyciąga do nas
rękę w swoim Kościele i
pozwala nam dotknąć swojego
płaszcza, mocą, która z Niego
wychodzi, jest sama Jego
świętość. W ten sposób
przemienia nas, abyśmy mogli
cieszyć się „szerokością,
długością, wysokością i
głębokością” Jego Serca.
Dziewiąta część serii „Walka,
Bliskość, Misja”.



23-12-2024

Był to zwyczajny dzień w Kafarnaum
i pewna kobieta została cudownie
uzdrowiona, gdy dotknęła rąbka
płaszcza Jezusa (por. Mk 5, 25-34).
Wiemy o tym bardzo niewiele, ale
jeszcze mniej mamy wiadomości o
rzeszach ludzi, którzy przychodzili
do Pana z tą samą nadzieją: aby
dosięgnąć Jego płaszcza i zostać
uzdrowionymi ze swoich
dolegliwości (por. Mt 14, 36). I bez
wątpienia każdy z nich był ważny i
wyjątkowy dla Jezusa, tak jak my
jesteśmy - cała Boża miłość czekała
na nich[1].

Nasz Pan nadal podróżuje z nami,
pozwalając, by do Niego dotrzeć, Go
dotknąć, zadać Mu pytania. Nie
działa w naszym życiu z ostrożnego
„bezpiecznego dystansu”, ale z
pewną bezpośredniością. Dzieje



Apostolskie pokazują nam, jak taki
kontakt jest możliwy, ponieważ przez
swoje zmartwychwstanie i
wniebowstąpienie Jezus stał się
obecny w sposób mniej dostrzegalny
gołym okiem, ale w rzeczywistości
jest znacznie bliżej. Jego płaszcz stał
się dostępny w cieniu Piotra:
„Wynoszono też chorych na ulicę i
kładziono na łożach i noszach, aby
choć cień przechodzącego Piotra padł
na któregoś z nich” (Dz 5, 15). Tak
właśnie jest: płaszcz Pański trwa
teraz w cieniu Apostoła,
przekształcony w moc Najwyższego,
która okrywa, uświęca i uzdrawia.
Płaszcz naszego Pana i cień Apostoła:
to jest „bosko-ludzka rzeczywistość
Kościoła”[2], sposób, w jaki Bóg nadal
do nas dociera i nas dotyka, miejsce
naszego doświadczenia Bożej
miłości, dom naszej świętości

Dotykając płaszcza Pańskiego



Podobnie jak bezpośredni
świadkowie tych cudów, możemy być
zaskoczeni prostotą środków,
poprzez które Serce Chrystusa
pragnie połączyć się z naszym. Być
może spodziewalibyśmy się czegoś
bardziej niezwykłego, czegoś, co
mocniej docierałoby do nas poprzez
nasze zmysły. A jednak tak właśnie
jest: Bóg chce przekazać nam swoją
łaskę, po prostu dotykając nas swoim
płaszczem i pozwalając, by przesunął
się po nas Jego cień.

Aby móc dotknąć Pana, trzeba być
gotowym przejść przez
doświadczenia, w których czasem
jest mało jasności, a czasem nawet
więcej cienia niż światła; a jednak,
podobnie jak w przypadku witraży w
katedrze, to właśnie przez te media
dociera do nas światło, czasami
nawet nabierając cudownych barw.
Cień Piotra może wydawać się tylko
cieniem Piotra, a jednak On tam jest,
żywy i działający.



Płaszczem Jezusa, cieniem Piotra, jest
sam Kościół, który promieniuje siłą i
światłem. Jest «niejako
sakramentem, czyli znakiem i
narzędziem wewnętrznego
zjednoczenia z Bogiem i jedności
całego rodzaju ludzkiego»[3]. Droga
naszej świętości wiedzie zatem przez
pragnienie pozostania bardzo
zjednoczonym z Jezusem Chrystusem
w Jego Kościele, ponieważ nasza siła
jest w Nim, w Jego «sakramentalnej»
Osobie (...). Święty Leon Wielki
powiedział, że «to, co było widzialne
w naszym Zbawicielu, przeszło do
Jego misteriów»[4] W podobny sposób
święty Josemaría postrzegał
sakramenty „jako ślady Jego stóp,
abyśmy mogli tam kroczyć i dotrzeć
do Nieba”[5]. Wyzwaniem jest więc
odkrycie mocy i płodności, które
kryją się pod pozorną prostotą tych
słów i gestów, tych postaci i
elementów – tego cienia – przez
który Pan pragnie wyjść nam dzisiaj
na spotkanie.



Jedną ze spraw, które pokazuje nam
życie Pana, jest to, że Jego sposób
wkraczania w naszą egzystencję
polega na osobistym spotkaniu. Jezus
dotyka trędowatego, patrzy na tych,
których powołuje, kładzie ręce na
najmłodszych i wprasza się do domu
Zacheusza. I nie są to tylko epizody z
przeszłości, ponieważ Jezus nie
zmienił swojego pierwotnego
pragnienia: chce nadal spotykać się
osobiście z każdym z nas. I tylko w
ten sposób, poprzez te wspaniałe
spotkania, nawraca nas, przyciąga do
siebie.

Sakramenty pokory

«Cośmy usłyszeli (…), co ujrzeliśmy
własnymi oczami, na co patrzyliśmy i
czego dotykały nasze ręce (...)
oznajmiamy wam» (1 J 1, 3). Te
autobiograficzne słowa apostoła Jana
w imponujący sposób odsłaniają to,
co mieszkało w sercach pierwszych
chrześcijan. Nasi pierwsi bracia i



siostry w wierze nie zamierzali
przekazywać nam jedynie refleksji
czy poruszających opowieści o
Jezusie Chrystusie, ani przewodnika
do samodzielnego nawiązania relacji
z Bogiem. Przekazywali nam to, co
widzieli, słyszeli i dotykali, ponieważ
wiedzieli, że w ten, a nie inny sposób
Pan przekształca nas w drugiego
Chrystusa.

Chodzi zatem o prawdziwe spotkanie
z Jezusem, ale w „sakramentach
pokory”, jak powiedział święty
Augustyn[6]. Tak jak Pan przywrócił
wzrok niewidomemu od urodzenia,
pokrywając jego oczy czymś tak
nietrwałym jak błoto, tak my
pozwalamy się uzdrowić na łonie
Jego Kościoła. Dlatego kochamy
spowiedź, Eucharystię, kapłaństwo
powszechne i służebne oraz każdy
dar sakramentalny: ponieważ
kochamy święte i pokorne
człowieczeństwo Chrystusa. Kiedy
przyjmujemy te dary z wiarą i



nadzieją, coraz bardziej
utożsamiamy się z uczuciami i
dążeniami Jezusa (Flp 2,5). Gesty,
znaki i słowa, które otrzymujemy,
sprawiają w nas cud świętości.

Jednak, jak to się stało z
Syryjczykiem Naamanem, który
porównał mały Jordanu z wielkimi
rzekami swojej ojczyzny (por. 2 Krl 5,
10-12), może również w nas zrodzić
się pragnienie wody obfitszej i
szczególnej niż ta, która jest w
sakramentach, aby karmić naszą
świętość. Czasami może nam się
wydawać, że sakramenty prawie nas
nie zmieniają, że są zbyt powolne lub
rutynowe. I być może rodzi się
marzenie o czymś poza nimi, o
duchowym doświadczeniu o
większej sile. Być może nadszedł
więc czas, aby odkryć na nowo, wraz
z prostotą tych sposobów, także to
nieustanne wezwanie, które zostało
wyryte w pamięci umiłowanego



ucznia, po tylu godzinach
spędzonych z Panem: trwać w Nim[7].

Pozostawanie zjednoczonym z Jego
płaszczem, utrzymywanie się w
obrębie cienia Jego Kościoła i Jego
sakramentów, oznacza ponowne
odkrycie wartości częstego
przystępowania do nich. Ta
wytrwałość będzie w nas działać, nie
tyle poprzez nagromadzenie efektów,
które możemy łatwo dostrzec, ale
poprzez stopniową przemianę
naszego serca. W ten sposób
będziemy pełni ufności, że nowe
wino nadejdzie. Nadejdzie, o ile
pozostaniemy zjednoczeni z jednym
krzewem winnym i otrzymamy od
Mistrza jedyne słowa życia
wiecznego. Trwanie w Panu poprzez
Jego sakramenty jest zatem pięknym
sposobem oddania się w Jego ręce.
Wiemy, że pozostając w Nim,
pozwalamy Mu kontynuować Jego
dzieło w nas, na Jego własny sposób i
w Jego własnym tempie. A wtedy



„nasze życie wewnętrzne zawiera
tylko to jedno widowisko: to Chrystus
przechodzi quasi in occulto”[8].

Jeśli w sakramentach możemy na
nowo dotknąć płaszcza Jego
człowieczeństwa, to pozwolenie, by
dotarł do nas cień Apostoła, oznacza
także wsłuchiwanie się w głos, który
kieruje do nas Kościół. Od niego
otrzymujemy słowa, których
potrzebujemy, aby wzrastać w
świętości. Przyjmując je i pozwalając
im działać z ufnością i miłością,
stajemy się tym, czego słuchamy.

Możemy przez chwilę zastanowić się
nad słowami, które słyszymy na
przykład w sakramencie pojednania.
Ci, którzy często chodzą do
spowiedzi, mogą czasami mieć
wrażenie, że powtarzają to samo, a
rady, które otrzymują, również
niewiele się różnią. To może
zniechęcać i powodować utratę
nadziei w owocność tego



sakramentu. Być może nadszedł czas,
aby na nowo odkryć słowa, które są
nam dane przy każdym
rozgrzeszeniu: że Bóg udziela nam
„przebaczenia i pokoju”[9]. Pan,
poprzez swój Kościół, utwierdza nas
w naszej kondycji istot, którym
przebaczono. I zaprasza nas do życia
w pokoju, ponieważ nasze serce już
żyje w Jego pokoju.

Podczas Mszy Świętej otrzymujemy
również wiele wyrazów łaski,
począwszy od Słowa Bożego, które
musi utorować sobie w nas drogę.
„Słyszymy je uszami i przechodzi ono
do serca; nie pozostaje w uszach,
musi przejść do serca; a z serca
przechodzi do rąk, do dobrych
uczynków. To jest droga, którą
pokonuje Słowo Boże: od uszu do
serca i do rąk”[10] Słowa, które są
wypowiadane podczas konsekracji,
przynoszą nam również szczególne
dobro, gdy sam Chrystus mówi nam,
że oddaje się za nas i że chce 



zamieszkać cieleśnie w naszym życiu.
I to, co mówi, czyni: pozwala się
dotykać i spożywać w Komunii
eucharystycznej.

Siła, która przemienia

Z płaszcza naszego Pana i cienia
Piotra wychodzi moc zdolna
uzdrowić ciało, ale przede wszystkim
nawrócić serce. Kiedy Chrystus
dociera do nas w swoim Kościele i
pozwala nam dotknąć swojego
płaszcza, mocą, która z niego
wychodzi, jest Jego własna świętość.
W ten sposób przemienia nas tak, że
żyje w nas, a my cieszymy się
„Szerokością, Długością, Wysokością i
Głębokością” Jego serca (Ef 3, 18).

To rozszerzenie serca skłania nas do
upodobnienia się do tego, co przeżył
święty Paweł: stawanie się
«wszystkim dla wszystkich, żeby w
ogóle ocalić przynajmniej
niektórych» (1 Kor 9, 22). Kiedy
Kościół naprawdę staje się naszym



domem, zdajemy sobie sprawę, że
poprzez czyny pragniemy, aby każdy
mógł doświadczyć Bożej miłości w
swoim życiu. „Bóg powołał nas (...),
aby za naszą sprawą poznało Jezusa
Chrystusa wiele umysłów, które nic o
Nim nie wiedzą. Bóg — chcąc,
żebyśmy należeli do Jego Dzieła —
nauczył nas również apostolskiego
sposobu pracy, który skłania nas do
rozumienia, do przebaczania, do
delikatnej miłości wobec wszystkich
dusz”[11].

Wspaniałym znakiem, że
przemieniająca moc Serca Pana
znajduje w nas akceptację, jest to, że
pewne wewnętrzne dystanse czy
bariery wobec innych, które
wcześniej wydawały się bardzo
trudne do pokonania, zaczynają
zanikać. Ludzkie motywy leżące u
podstaw tych postaw przestają mieć
ostatnie słowo, a moc Bożej miłości
spokojnie nas ogarnia. Pan rozszerza
nasze serca, aby mogły otworzyć się



w braterskiej miłości do wszystkich
ludzi i we wszystkich kierunkach.
Czujemy, że jesteśmy w komunii ze
wszystkimi, tak że nic w innych nie
jest nam obce.

W tym duchu Jezus chciał formować
swoich pierwszych naśladowców.
Wybierając grupę dwunastu, nie
dążył do stworzenia kręgu
jednorodnych osób, a wręcz
przeciwnie. Stąd, po ludzku mówiąc,
nie brakowało powodów do
podziałów wśród nich. Zaproszenie
ludzi o tak różnym pochodzeniu,
wrażliwości politycznej i
pochodzeniu społecznym do
wspólnego życia dzień po dniu było
niemal prowokacją. A jednak właśnie
w ten sposób Kościół rodzi się wciąż
na nowo: kiedy z miłości do Pana i
Ewangelii powody podziałów
ludzkich przestają mieć ostatnie
słowo. Miłość Boża triumfuje w
naszym postępowaniu, gdy
pozwalamy, aby Kościół sprawił, że



pragnienie jedności wzięło w nas
górę nad łatwą skłonnością do
podziałów.

Świętość, którą Kościół budzi w
naszych duszach, przejawia się
zatem także w silnym pragnieniu
pojednania, przebaczenia i głębokiej
jedności między wszystkimi dziećmi
Bożymi. Świętych obcowanie nie jest
już wtedy zredukowane do ideału, do
czegoś, o czym wiemy, że jest
prawdziwe, ale co wydaje nam się
nieosiągalne. Doświadczamy tego, co
napisał Święty Josemaría: „każdy
odczuje – zarówno w chwili walki
wewnętrznej, jak i podczas pracy
zawodowej – radość i siłę
wypływające ze świadomości, że nie
jest sam”[12]. To zjednoczenie ze
wszystkimi w Kościele staje się zatem
ekscytującym wyzwaniem, na które
chcemy odpowiedzieć nowymi
postawami, zrodzonymi z serca
Chrystusa: „Obyście się rozumieli,
przebaczali sobie nawzajem, kochali



się nawzajem, zawsze wiedzieli, że
jesteście w dłoniach Boga, w
otoczeniu Jego dobroci (...). Nigdy nie
czujcie się osamotnieni, zawsze
razem i zawsze bądźcie mocni: stopy
na ziemi, a serce w górze, aby
wiedzieć, jak podążać za tym co
dobre”[13].

Dawać nadzieję

Wraz z tą nową zdolnością do
miłości, moc, która pochodzi od Pana
i Jego Kościoła, skłania nas do
spojrzenia na rzeczywistość przez
nowy pryzmat: nadziei. Papież
Franciszek chciał, abyśmy w tym
kluczu świętowali kolejny Jubileusz
Odkupienia[14]. Jezus nadal kroczy
przez historię i pośród ludzkości.
Jego płaszcz jest szerszy niż widzą
nasze oczy. Ogarnia nas pewność, że
Pan nadal działa, dotyka i pozwala
się dosięgnąć ludziom pośród zgiełku
świata, który na tak wiele sposobów
wydaje się zdezorientowany. Nie



tracąc z oczu dramatu historii, z
całym jej bólem i tragedią, świętość,
którą zasiewa w nas Kościół, pomaga
nam nie poddawać się zniechęceniu
lub nostalgii w obliczu pozornie 
postchrześcijańskiego świata, tak
jakby poszerzenie lub zawężenie
pewnych pól wpływów było
wszystkim, czego można oczekiwać
jako triumfów lub opłakiwać jako
porażki.

„Po poznaniu Jezusa nie pozostaje
nam nic innego, jak patrzeć na
historię z ufnością i nadzieją (...)
Dlatego nie zamykamy się w sobie,
nie opłakujemy z melancholią
przeszłości, która wydaje się złota,
ale zawsze patrzymy w przyszłość,
która jest nie tylko dziełem naszych
rąk, ale przede wszystkim
nieustanną troską Bożej
Opatrzności”[15]. Świętość, która rodzi
się z łona Kościoła, przypomina nam,
że Pan nieustannie czyni «wszystko
nowe» (Ap 21, 5). Świętość, która



wypływa z łona Kościoła,
przypomina nam, że Pan nieustannie
„czyni wszystko nowe” (Ap 21:5).
Tam, gdzie niektórzy mogliby
dostrzec tylko dekadencję, my jednak
widzimy nasiona transformacji. Na
weselu, na którym zabrakło wina,
odkrywamy niezbędny warunek
nadejścia nowego, które może
przynieść tylko Chrystus.

Najważniejszym wyzwaniem
stojącym przed Kościołem – i całym
społeczeństwem – jest dawanie
nadziei każdemu człowiekowi,
zwłaszcza młodzieży, rodzinom i
tym, którzy najbardziej cierpią z
powodu potrzeb materialnych lub
duchowych[16]. A nadzieją, którą
Kościół pragnie wzbudzić w naszych
sercach, jest pewność, że Pan nie
przestaje przychodzić ludziom z
pomocą; i że tym, co jest naprawdę
definitywne w historii, jest
rzeczywistość naszego odkupienia,
która pozostaje obecna i rośnie



pomimo chwastów (por. Mt 13,
24-52).

* * *

Święty Josemaría pisze do wiernych
Opus Dei, że powinni przyzwyczaić
się do patrzenia „najpierw i zawsze
na Kościół święty”[17]. Są to słowa,
które w rzeczywistości odnoszą się
do wszystkich chrześcijan. W
Kościele spojrzenie wierzącego widzi
samego Chrystusa żyjącego pośród
nas. Tego samego Chrystusa, który
szedł pośród tłumów, a teraz zbliża
się do nas, dotyka nas i uświęca.
Spojrzenie wiary widzi w nim
nieomylny płaszcz Chrystusa, który
jest bardzo blisko nas, aby dać nam
życie i przekazać nam swoją
nieskończoną miłość. Z tym
spojrzeniem wiąże się również
uczucie głębokiego zaufania i
czułości, tak że wszystko, co jest Jego,
zawsze znajdzie w nas „postawę
ufnego synowskiego zawierzenia”[18].



W ten sposób będziemy przyjmować,
jak powiedział nam święty
Josemaría, „wszelkie wiadomości,
jakie do nas przyjdą od Oblubienicy
Jezusa Chrystusa”[19]. Nie mamy
bowiem wątpliwości, że od Niej
mogą pochodzić tylko dobre rzeczy, a
każda z nich jest zawsze skierowana
ku najważniejszej ze wszystkich:
naszej świętości.

[1] Wiele razy dziennie zadaję sobie
pytanie: jak to będzie, gdy całe
piękno, całe dobro, cały
nieskończony cud Boga zostaną
wlane do tego biednego glinianego
naczynia, którym jestem ja, czyli my
wszyscy? (Święty Josemaría, notatki
ze spotkania rodzinnego,
22-10-1960).

[2] Słowo od Prałata, 21 października
2023 r.



[3]Lumen Gentium, nr 1.

[4]Kazanie 74, 2; cytowane w 
Katechizmie Kościoła Katolickiego, nr
1115.

[5] Por. Święty Josemaría, Spotkanie
rodzinne w Buenos Aires, Argentyna,
15 czerwca 1974.

[6] Por. Święty Augustyn Wyznania
VIII 2,4.

[7] W Ewangelii świętego Jana
czasownik ten wielokrotnie pojawia
się na ustach Jezusa; por. J 6:56; 8:31;
15:4-10. W swoim pierwszym liście
apostoł powtarza ten wymóg: por. 1 J
2:6,24,27; 3:6,24.

[8]Przyjaciele Boga, 152.

[9] Por. Obrzędy Pokuty.

[10] Franciszek, Audiencja, 31 stycznia
2018 r.

[11] Święty Josemaría, List nr 4 nr 1.

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/152/
https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/152/


[12]Droga, 545.

[13]Rozmowy z Panem, 79.

[14] Por. Franciszek, Spes non
confundit, Bulla dotycząca
Zwyczajnego Jubileuszu Roku 2025.

[15] Franciszek, Audiencja, 11
października 2017 r.

[16] Mons. F. Ocáriz, «El Opus Dei
también desea estar “en salida”».
Wywiad z dnia 3 07 2017,
opublikowany na stronie opusdei.org
(es).

[17] Święty Josemaría, List nr 18, nr 27.

[18] Słowo od Prałata, 13 września
2023 r.

[19] Święty Josemaría, list nr 8, nr 54.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/plaszcz-i-cien-jezusa-kosciol-

dom-naszej-swietosci/ (11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/plaszcz-i-cien-jezusa-kosciol-dom-naszej-swietosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/plaszcz-i-cien-jezusa-kosciol-dom-naszej-swietosci/
https://opusdei.org/pl-pl/article/plaszcz-i-cien-jezusa-kosciol-dom-naszej-swietosci/

	﻿Płaszcz i cień Jezusa: Kościół, dom naszej świętości

