
opusdei.org

Plan życia
(duchowego)

Z książki „Diccionario de San
Josemaría Escrivá de Balaguer”
- słownik św. Josemaríi Escrivy
de Balaguera, Burgos, Monte
Carmelo – Instytut Historyczny
Josemaría Escrivá, 2013.

27-09-2023

„Wezwanie do świętości, skierowane
przez Jezusa Chrystusa do każdego
człowieka bez wyjątku, wymaga od
wszystkich pielęgnowania życia
wewnętrznego i codziennego
ćwiczenia się w cnotach



chrześcijańskich” (Przyjaciele Boga,
3; por. Kuźnia, 440). Zalecenie to,
obecne od zawsze w literaturze
chrześcijańskiej, odnosi się do
zaproszenia św. Pawła: „Sam zaś
ćwicz się w pobożności!” (1 Tm 4, 7) i
polega na zastosowaniu stałych,
konkretnych środków, by nasycić
Bożą miłością cały dzień (por. 
Rozmowy, 62).

Święty Josemaría nazwał „planem
życia” zbiór pobożnych praktyk i
zwyczajów chrześcijańskich, chwil
poświęconych wyłącznie obcowaniu
z Bogiem, zwracaniem się do Niego.
Wyrażenie to, znane z literatury
duchowej jego czasów, zaczerpnął
być może z książki Plan de Vida,
wydanej w 1909 r. przez św. Pedro
Povedę, z którym założyciela Opus
Dei łączyła głęboką przyjaźń. W
każdym razie, święty Josemaría
uczynił je swoim i często z niego
korzystał.



Święty Josemaría zaleca: „Staraj się
trzymać wytrwale określonego planu
życia: kilka minut modlitwy myślnej,
udział we Mszy świętej — w miarę
możności codziennie — i częsta
Komunia święta; regularne
przystępowanie do Sakramentu
Pokuty, nawet kiedy sumienie nie
wyrzuca ci grzechu ciężkiego;
nawiedzanie Jezusa obecnego w
Tabernakulum; odmawianie i
rozważanie tajemnic Różańca
świętego — i tyle innych dobrych
praktyk, które już znasz lub których
możesz się nauczyć.” (Przyjaciele
Boga, 149). Wskazuje na “niezbędne
środki, które ugruntowują
pobożność: częste przystępowanie do
sakramentów świętych, rozmyślanie,
rachunek sumienia, czytanie
duchowe, żywą więź z Najświętszą
Maryją Panną i Aniołami
Stróżami” (PB, 18). Te zwyczaje czy
praktyki, nazwane przez niego
“Normami pobożności”, wywodzą się
z duchowego dziedzictwa



chrześcijańskiego, którym sam żył
Założyciel Opus Dei.

Ponadto, plan życia ma swoje
korzenie we własnej biografii
Założyciela. Rodzina Escrivów
uczęszczała na Eucharystię oraz
korzystała z Sakramentu Pokuty,
codziennie odmawiano różaniec,
praktykowano nabożeństwo do
Matki Bożej i odmawianie modlitw
ustnych podczas wstawania lub
kładzenia się spać (por. AVP, I, s. 27,
nt. 35; s.31-32, 92-93). Po odkryciu
powołania Bożego w 1917 lub 1918 r.
św. Josemaría częściej chodził na
Mszę św. i przyjmował Komunię, a
także zintensyfikował swój zwyczaj
ofiarowania Bogu zadośćuczynienia
(por. Echevarría, 2000, s. 115). Czas w
seminariach w Logroño i Saragossie
to świadectwo solidnej pobożności, z
jaką św. Josemaría żył ustalonymi
praktykami - czasem osobistej
medytacji, czytania duchowego i
rachunku sumienia; comiesięcznymi



dniami skupienia i rekolekcjami -
oraz jego osobistymi nabożeństwami,
takimi jak odmawianie wszystkich
części różańca, godziny adoracji
przed Tabernakulum lub modlitwa
przed obrazem Najświętszej Maryi
Panny, rozważanie Męki Pańskiej i
odprawianie Drogi Krzyżowej (por.
AVP, I, s. 58, 97, 111-112, 126-130, 152,
165).

1. Znaczenie

Plan życia zmierza do zintegrowania
wszystkich aspektów życia
chrześcijańskiego, ponieważ pomaga
przekształcić każdy z nich w osobiste
spotkanie z Bogiem. Samo wyrażenie
“plan” odnosi się do konkretnych
środków i działań w celu osiągnięcia
rzeczywistego zjednoczenia z
Bogiem. Wszystkie składające się na
plan życia elementy wspierają się
wzajemnie, przyczyniając się do
żywotnego rozwoju życia
duchowego, ponieważ przyświeca im



jeden cel: jedność życia osoby, która
uważa się za dziecko Boże i jest
kontemplacyjna w życiu
codziennym.

“Ten, kto pragnie walczyć, stosuje
środki. A środki nie zmieniły się
przez dwadzieścia wieków
chrześcijaństwa: modlitwa,
umartwienie i przystępowanie do
sakramentów. Ponieważ
umartwienie jest również modlitwą -
modlitwą zmysłów - możemy opisać
te środki tylko w dwóch słowach:
modlitwa i sakramenty.” (To Chrystus
przechodzi, 78). Rdzeniem planu
życia w nauczaniu św. Josemaríi
stanowi Msza Święta, „Centrum i
korzeń życia duchowego
chrześcijanina” (por. TChP, 87; K, 69).

Wraz z Eucharystią - Sakrament
Pokuty, aby znaleźć Boże
przebaczenie w obliczu własnych
błędów oraz łaskę ich
przezwyciężenia. Poza



sakramentami, czas na osobisty
dialog z Bogiem w modlitwie
myślnej, czytanie Ewangelii i innej
książki duchowej, rachunek
sumienia i częsty kontakt z Maryją
poprzez codzienne odmawianie
różańca i modlitwy Anioł Pański,
oraz Witaj Królowo w soboty. Św.
Josemaría radzi również, aby
poświęcić jeden dzień w miesiącu i
kilka dni w roku na pogłębienie tej
relacji z Bogiem poprzez
comiesięczne dni skupienia i
coroczne rekolekcje.

Św. Josemaría opisał życie
chrześcijańskie jako przeplatanie się
codziennej rzeczywistości z łaską:
„istnieje jedno, jedyne życie,
ustanowione z ciała i duszy, i takie
ma być — z duszy i ciała — święte i
pełne Boga. Boga niewidzialnego
spotykamy w rzeczach jak
najbardziej widocznych i
materialnych”(Rozmowy, 114). Z tego
powodu przewidział istnienie tak



zwanych norm na zawsze,
niekoniecznie związanych z
konkretnym momentem dnia,
których celem jest uczynienie z
każdej sytuacji okazji do dialogu z
Bogiem. Obecność Boża jest postawą
nieustannej odpowiedzi u osób, które
wiedzą, że Bóg Ojciec patrzy na nich
przez cały czas i karmi się krótkimi
modlitwami ustnymi (aktami
strzelistymi): dziękczynieniem za
Boże dobrodziejstwa, aktami
zadośćuczynienia za własne lub
cudze przewinienia, prośbami o
pomoc i ofiarowaniem pracy
zawodowej, rodzinnej lub społecznej.
Za kluczowe elementy planu życia
uznał też cnoty i zachowania, które
umożliwiają uświęcanie pracy i życia
codziennego. Skoro uświęcanie pracy
jest rdzeniem jego duchowości, jego
nauczanie, że praca jest także
spotkaniem z Bogiem ma szczególną
wymowę: „Bronią Opus Dei nie jest
praca: to modlitwa. Dlatego
zamieniamy pracę w modlitwę i



mamy duszę kontemplacyjną” (Del
Portillo, 1993, s. 50-51; por. B, 497).

Realizacja planu życia jest tylko
środkiem, ale środkiem koniecznym,
ponieważ umożliwia trwałe i
skuteczne zjednoczenie z Bogiem, na
którym polega świętość. W podejściu
do powołania chrześcijańskiego jako
drogi naśladowania Chrystusa, którą
każdy musi osobiście podążać, św.
Josemaría opisuje normy planu życia
jako znaki wskazujące drogę w
każdych okolicznościach,
sprzyjających lub przeciwnych: “W
spełnianiu swoich norm pobożności
powinieneś być wytrwały i
wymagający, również wtedy, gdy
odczuwasz zmęczenie albo oschłość.
Wytrwaj! Te chwile modlitwy są jak
wysokie tyczki na górskich drogach,
pomalowane na czerwono, które
kiedy spadnie śnieg, służą za punkt
odniesienia i — zawsze! — wskazują
bezpieczną drogę.”(K, 81; por. PB,
151). Punkty Drogi poświęcone



planowi życia znajdują się w
rozdziale „Kierownictwo”, gdzie
autor wskazuje, że wraz z planem
życia kierownictwo duchowe jest
głównym środkiem, przy pomocy
którego Duch Święty prowadzi dusze
do ich ostatecznego celu. (por. CECH,
s. 267).

2. Duch planu życia

U źródła jego intensywnego planu
spotkań z Bogiem, oraz w Jego
zaleceniach, aby żyć zgodnie z tym
planem, jest przekonanie, że sens
tych czynów polega na miłości, która
jest włożona w ich praktykowanie:
“Życie wewnętrzne umacnia się
dzięki walce w codziennych
praktykach pobożności, które
powinieneś wypełniać — co więcej:
którymi powinieneś żyć — z
miłością, gdyż nasza droga jako
dzieci Bożych jest drogą miłości.” “W
każdym dniu czyń wszystko to, co
możesz, aby poznać Boga, aby 



obcować z Nim, aby zakochać się
coraz bardziej i nie myśleć o niczym
innym niż o Jego miłości i o Jego
chwale. Wykonasz ten plan, synu,
jeśli nie porzucisz — za nic w
świecie! — swojego ustalonego czasu
modlitwy, przebywania w obecności
Bożej (za pomocą aktów strzelistych i
komunii duchowych, by się rozpalić),
swojej Mszy Świętej przeżywanej bez
pośpiechu, swojej pracy dobrze
wykonywanej dla Niego” (K, 737; por.
AVP, I, s. 276; Echevarría, 2000 , str.
194-196). Ostatecznie plan życia jest
zarówno pokarmem, jak i wyrazem
miłości Boga, która musi wypełnić
duszę chrześcijanina i która oddala
od niego pokusę monotonnego lub
rutynowego “zaliczania”, które
nazwał „grobem pobożności” (PB,
150; por. D, 77).

Św. Josemaría w homilii „Obcowanie
z Bogiem”, zebranej w „Przyjaciołach
Boga”, zwraca uwagę, że wypełnianie
planu życia, jak również całe życie



chrześcijanina, musi być
przeniknięte poczuciem synostwa
Bożego. Zachęca wszystkich, by
żywili to synowskie uczucie, by
zwracali się do Boga jak do Ojca i z
ufnością Mu się powierzali, jak małe
dziecko, starając się naśladować i
utożsamiać z Jezusem Chrystusem w
całkowitym poddaniu Woli Ojca.
Życie synowskie przejawia się
również w prostocie przedstawiania
Bogu wszystkich codziennych spraw:
sukcesów i porażek, trosk i radości.

Kto staje się małym i bezbronnym
przed Bogiem Ojcem, żyje także
cnotą pokory. W kontekście
rozważanego przez nas tematu,
konkretyzuje się to w ofiarowywaniu
Bogu drobnych, stałych aktów
pobożności, a tym samym na dobrym
wykonywaniu codziennej pracy w
duchu służby: “Oto twoje wyznanie:
“Właściwie nie trzeba być żadnym
bohaterem, aby — bez dziwactw i
nienaturalności — odizolować się na



tyle, ile tego będzie wymagać
sytuacja... i wytrwać”. — I dodałeś:
“Dopóki wypełniam normy, które
Ksiądz mi wskazał, niewiele mnie
obchodzą intrygi i grubiaństwo
otoczenia; martwiłby mnie raczej lęk
przed tymi drobnostkami”. —
Wspaniale!” (D, 986; por. PB, 150).

Z kluczowego znaczenia
praktykowanego w ten sposób planu
życia, wynika stałość, z jaką trzeba
wytrwać w jego wypełnianiu,
stawiając go przed jakimkolwiek
innym obowiązkiem, oczywiście nie
uchybiając miłości bliźniego i będąc
elastycznym, bez zadręczania się czy
niepokojenia.

Na podstawie doświadczenia
własnego oraz wielu innych dusz, św.
Josemaría zwrócił uwagę na
różnorodność etapów na drodze
życia wewnętrznego i występowanie
różnego rodzaju trudności. W tych
okolicznościach przypomniał, że



trzeba zawsze okazywać miłość do
Boga w czynach: “Są w nim wiosny i
lata, ale nadchodzą też zimy, dni
pozbawione słońca i noce osierocone
przez księżyc. Nie możemy dopuścić,
aby obcowanie z Jezusem
Chrystusem zależało od naszego
chwilowego nastroju, od naszego
samopoczucia. Byłby to znak
egoizmu i wygodnictwa, co,
oczywiście, nie daje się pogodzić z
miłością.” (PB, 151). To wezwanie do
wytrwałości i hojności zachęca nas,
abyśmy nie wahali się w naszych
wysiłkach z powodu trudności,
takich jak przepracowanie,
wewnętrzna oschłość lub choroba.

W kontekście swojej misji
rozpowszechniania uniwersalnego
powołania do świętości pośród
świata, św. Josemaría wiedział, że
plan życia powinien być osiągalny
dla wszystkich ludzi, niezależnie od
ich osobistych okoliczności. Musi być
elastyczny, tak by każdy mógł



dostosować go do własnych potrzeb:
“Nie powinny się one wszakże
zamieniać w sztywny schemat,
tworzyć zamknięte przegródki.
Wskazują ci te praktyki elastyczną
drogę dostosowaną do twojej sytuacji
jako człowieka, który żyje wśród
miejskich ulic, zajęty wytężoną pracą
zawodową, obarczony obowiązkami
swego stanu i stanowiska
społecznego. Tych wszystkich zadań
nie wolno ci zaniedbywać, bowiem to
w nich kontynuuje się twoje
spotkanie z Bogiem. Twój plan życia
winien być jak elastyczna gumowa
rękawiczka, która doskonale
dopasowuje się do ręki.” (PB, 149; cfr.
PB, 137).

Elastyczność planu życia obejmuje
czas i miejsce jego wypełniania. Św.
Josemara zachęcał, by trzymać się
pewnego rytmu tych pobożnych
praktyk, wiedząc, że każda chwila
jest dobra dla Boga. I że każde
miejsce jest odpowiednie dla



chrześcijanina, dziecka Bożego i
świątyni Ducha Świętego, do dialogu
z Nim, „szukając Go w głębi swej
duszy” (K, 538); nie zapominając
jednak, że miejsce, w którym
przechowywany jest Najświętszy
Sakrament (kościół, kaplica, etc.), jest
miejscem uprzywilejowanym,
ponieważ jest tam sakramentalnie
obecny Jezus Chrystus.

Podsumowując, św. Josemaría nigdy
nie wskazywał na jedną, jedyną
metodę modlitwy. Wolał pozostawić
ludziom całkowitą wolność
obcowania z Bogiem w sposób, jaki
uznają za najbardziej dla nich
odpowiedni. Wyznaczył jedynie
ścieżkę, charakteryzującą się dwoma
zasadami przewodnimi: synostwem
Bożym i miłością, która prowadzi do
dbałości o szczegóły.

Elena ÁLVAREZ

tłum. M Z



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/plan-zycia-duchowego/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/plan-zycia-duchowego/
https://opusdei.org/pl-pl/article/plan-zycia-duchowego/

	Plan życia (duchowego)

