
opusdei.org

«Czy rozumiesz, co
czytasz?»: oddychać
Pismem Świętym (I)

Pismo Święte ma zajmować
centralne miejsce w życiu
wewnętrznym chrześcijanina.
Ten cykl dwóch artykułów
szkicuje możliwe pomoce, by
ciągle je odkrywać.

29-07-2017

Opowiadając o wczesnych etapach
rozwoju młodego Kościoła z
Jerozolimy, św. Łukasz wprowadza
nas do powozu etiopskiego



urzędnika odpowiedzialnego za
administrowanie majątkiem
królestwa Nubii, na południe od
Egiptu, który udał się do Jerozolimy
dla uczczenia Boga Izraela (por. Dz 8,
27-28).

Już w drodze powrotnej do swej
ziemi, ten pielgrzym czytał Izajasza,
choć bez zrozumienia tekstu
proroka. Bóg porusza wtedy diakona
Filipa, aby wkroczył do akcji (por. Dz
8,26.29): «Gdy Filip podbiegł,
usłyszał, że tamten czyta proroka
Izajasza: „Czy rozumiesz, co
czytasz?” — zapytał. A tamten
odpowiedział: „Jakżeż mogę
[rozumieć], jeśli mi nikt nie
wyjaśni?” I zaprosił Filipa, aby
wsiadł i spoczął przy nim» (Dz
8,30-31). Nadzorca skarbca królowej
Etiopii zatrzymał się na
następujących słowach prorockich:
«Prowadzą Go jak owcę na rzeź… (Iz
53,7-8). Filip wychodząc z tego
[tekstu] Pisma opowiedział mu Dobrą



Nowinę o Jezusie» (Dz 8,35) i po
ochrzczeniu go w źródle przy drodze,
przekazał go tajemniczemu działaniu
Ducha Świętego, który
przyprowadził go aż do tej duszy,
która «pragnie Boga, Boga
żywego» (Ps 42 [41],3). W tym
dialogu, jak komentuje św. Hieronim
w jednym z listów, Filip ukazuje
swemu rozmówcy «Jezusa, który był
ukryty i jakby uwięziony w
piśmie»[1]. Posługując się
prowadzeniem i wyjaśnieniami
wierzących, Pismo oddziałuje
potężnie jak «miecz obosieczny» (Hbr
4,12), w duszy tego, kto zbliża się do
niego. Filip odkrywa, uwalnia postać
Pana przed oczyma tego, który nic
nie rozumiał. Również i my, jak pisze
Papież Franciszek w swym liście
apostolskim Misericordia et misera,
jesteśmy wezwani, aby być «żywymi
narzędziami rozpowszechniania
Bożego słowa»[2], tak, aby było wielu
mężczyzn i kobiet, którzy odczują
«przyciąganie Jezusa Chrystusa»[3].



Tradycja, spojrzenie wiary

W świecie hebrajskim, Pismo Święte
miało znaczenie pierwszorzędne:
kult w synagogach, który ożywiał
pobożność żydów podczas roku,
obracał się wokół czytania Tory i
proroków oraz śpiewanej modlitwy
Psalmami[4]. Jednak Pisma Izraela
były odbiciem tradycji ustnej:
autorzy natchnieni spisali nauki
patriarchów i proroków. I ta tradycja
nie tylko poprzedzała Pisma, ale
również towarzyszyła jej lekturze,
jak przenikliwe spojrzenie, dzięki
któremu sprawiedliwi - którzy
szukają Pana[5] - mogli rozpoznać
albo przynajmniej przeczuć jej sens.

Tak samo jest w Kościele, nowym
ludzie Izraela: Tradycja poprzedza
Pismo, począwszy od faktu, że to
Kościół mówi nam, które Pisma są
świętymi[6]. «Nie wierzyłbym
Ewangelii, gdyby nie skłaniał mnie
do tego autorytet Kościoła



katolickiego»[7]. W tym sensie, jest
sławnym jedno wydarzenie z prac
Soboru Trydenckiego. Opowiada
pamiętnik jednego z obecnych, jak na
jednej z sesji został odrzucony
pogląd, że ewangelia według św. Jana
była godna wiary, bo św. Jan był jej
autorem: ewangelia jest godna wiary,
stwierdzono, bo otrzymał ją
Kościół[8]. Ale rola Tradycji nie
ogranicza się tylko do zadania
definiowania kanonu, ale do ciągłego
rozeznawania, w którym Kościół
liczy na światło Ducha Świętego.
«Jeszcze wiele mam wam do
powiedzenia [mówi Jezus pod koniec
swego życia na ziemi] ale teraz
[jeszcze] znieść nie możecie. Gdy zaś
przyjdzie On, Duch Prawdy,
doprowadzi was do całej prawdy» (J
16,12-13).

Tradycja jest więc nierozerwalnie
związana z Pismem, jak
nierozerwalne jest spojrzenie od
tego, co jest postrzegane. Są



spojrzenia, które widzą pewne
rzeczy, gdy inne nie: w budynku, na
przykład, architekt widzi detale, na
które inni nie zwracają uwagi; małe
wydarzenie, które dla wielu wydaje
się zwykłe, poetę i artystę wzruszają.
Tradycja jest spojrzeniem na Pismo z
punktu widzenia wiary Kościoła;
spojrzeniem żywym, ponieważ jest
prowadzone przez Ducha Świętego;
spojrzeniem pewnym, bo tylko od
wewnątrz Kościoła można zrozumieć
Słowo Boże w jego prawdziwym
zakresie. Podobnie, jak Jezus czynił z
uczniami w drodze do Emaus, tak
Duch Święty rozpala serce Kościoła i
każdego chrześcijanina, gdy wyjaśnia
nam Pisma (por. Łk 24,32). Słowo
Boże jest słowem, które rozciąga się
na przestrzeni wieków –«niebo i
ziemia przeminą, ale moje słowa nie
przeminą» (Mt 24,35) –, i wymaga od
czytelnika, by również przeszedł
przez wieki: wieki Ludu Bożego,
który pielgrzymuje przez historię.
Dlatego, ostatecznie, św. Hilary



mawiał, że «Pismo Święte jest
bardziej w sercu Kościoła niż w
materialności ksiąg pisanych»[9].

Lektura, która słucha

«Poprzez Pismo Święte, ożywiane
wiarą Kościoła, Pan nadal mówi do
swojej Oblubienicy i wskazuje jej
drogi do przebycia, aby Ewangelia
zbawienia dotarła do
wszystkich»[10]. Głoszenie Słowa
Bożego nabiera szczególnej siły,
kiedy jest czytane na zgromadzeniu
liturgicznym. Zdumiewa pełen
szczegółów opis uroczystego odczytu
Tory przez pisarza Ezdrasza (por. Ne
8,1-12). W tym czasie, większa część
ludu wróciła z Babilonu i otrzymuje
Słowo Boże z emocjami
powściąganymi przez dekady
wygnania: «Jakże możemy śpiewać
pieśń Jahwe w obcej krainie?
Jeruzalem, jeśli zapomnę o tobie
[mówili wygnańcy] niech uschnie
moja prawica! Niech język mi



przyschnie do podniebienia, jeśli nie
będę pamiętał o tobie» (Ps 137 [136],
4-6). Z tym nastawieniem, i słuchając
na nowo Prawa Bożego, tłum płacze,
ponieważ postrzega dystans między
jego życiem a przykazaniami
Pańskimi. Ale Ezdrasz, który czyta
oraz lewici, mówią do wszystkich:
«Ten dzień jest poświęcony Bogu
waszemu, Jahwe. Nie bądźcie smutni
i nie płaczcie!» (Ne 8,9).

Jezus Chrystus przeczyta w
synagodze Nazaretu proroka
Izajasza, który ogłasza jego przyjście:
«Duch Pański spoczywa na Mnie, (…)
posłał Mnie, abym (…) więźniom
głosił wolność» (Łk 4,18). Po upływie
dwudziestu wieków, Pismo ciągle
mówi o teraźniejszości i do
teraźniejszości, jak owego razu w
Nazarecie: «Dziś spełniły się te słowa
Pisma, któreście słyszeli» (Łk 4,21;
por. Iz 61,1). Codziennie, a
szczególnie w każdą niedzielę «słowo
Boże jest głoszone we wspólnocie



chrześcijańskiej, aby dzień Pański był
rozjaśniony światłem, które
promieniuje z tajemnicy paschalnej
(…). Bóg także dziś z nami rozmawia
jak z przyjaciółmi, „przestaje z
nami” (…), aby nam towarzyszyć i
ukazać nam drogę życia. Jego słowo
staje się wyrazicielem naszych
potrzeb i trosk oraz owocną
odpowiedzią, abyśmy mogli
konkretnie doświadczyć Jego
bliskości»[11]. Kiedy to przekonanie
jest silne, dba się ze starannością o
Liturgię Słowa podczas Mszy Świętej.
Mówiąc o sposobie głoszenia Słowa
Bożego, św. Josemaría przekazywał
swoim synom kapłanom wskazówki
pełne zdrowego rozsądku i miłości
Boga. Zachęcał ich do czytania «dając
sens», co nie oznacza «robić to
dobitnie, ani deklamując, ale dobrze
podkreślając niezbędne przerwy; jak
wtedy, gdy czyta się dla trzech lub
czterech osób, które słuchają.
Dlatego czasem będzie warto, abyście
trochę poćwiczyli czytając list,



ewangelię, prefację...»[12] Są to
wskazówki również dla wszystkich,
którzy czynnie uczestniczą w liturgii
Słowa, ponieważ Pismo wymaga tych
trosk ze strony wszystkich: dlatego
nie czyta się, jakby chodziło o jakiś
obcy tekst albo o zwykłą informację
do przekazania, ale z serca
rozgrzanego czułością, uważnym
słuchaniem, głodem, by nasycić się
każdym słowem, które pochodzi z ust
Boga (Mt 4,4; por. Dt 8,3). Dlatego
«sursum corda, antyczna formuła
liturgiczna, która powinna być przed
Prefacją, przed liturgią, jako „droga”
naszego mówienia i myślenia. Mamy
wznosić nasze serce do Pana nie
tylko jako odpowiedź rytualna, ale
jako wyraz tego, co się dzieje w tym
sercu, które wznosi się i pociąga do
góry innych»[13].

By zrozumieć Pismo

«Biblia jest wspaniałą relacją
opowiadającą o cudach miłosierdzia



Bożego. Każda karta przepojona jest
miłością Ojca, który od stworzenia
chciał odcisnąć we wszechświecie
znaki swojej miłości»[14]. Pismo
wzbudza żywe i osobiste myślenie,
pełne podziwu; nie anuluje naszej
inteligencji, ale wymaga jej i
oświetla: «Twoje słowo jest lampą dla
moich stóp i światłem na mojej
ścieżce» (Ps 119 [118],105); ono daje
światu i rzeczom ich prawdziwy
wymiar, przeciwdziałając
krótkowzroczności, którą grzech
rozmywa rzeczywistość. Słowo Boże
jest «przenikające aż do rozdzielenia
duszy i ducha, stawów i szpiku,
zdolne osądzić pragnienia i myśli
serca» (Hbr 4,12). Dlatego ten, kto
zna i rozważa Biblię, choćby bazując
tylko na skromnym przygotowaniu
akademickim, ma mądrość, której
inni, być może, nie osiągają na
swoich studiach. «Przyszedłem na
ten świat, aby przeprowadzić sąd,
aby ci, którzy nie widzą, przejrzeli, a



ci, którzy widzą, stali się
niewidomymi» (J 9,39).

Wydarzenia opisane w Biblii mają, z
perspektywy wiary, znaczenie, które
wykracza poza kategorię zwykłych
faktów historycznych: poprzez
działania i koleje Ludu Bożego,
chodzi przede wszystkim o to, czego
Pan dokonuje w nim i przez niego;
nasza Matka wyraża to wyraźnie:
«wielkie rzeczy uczynił Mi
Wszechmocny. Święte jest Jego
imię» (Łk 1,49). Również wydarzenia
z historii świata, naszej osobistej
historii, napotykają światło w Piśmie:
«Nie ma stworzenia, które by było
przed Nim niewidzialne, przeciwnie,
wszystko odkryte i odsłonięte jest
przed oczami Tego, któremu musimy
zdać rachunek» (Hbr 4,13). Słowo
Boga spowija i rozświetla nasze
życie; dlatego modlitwa i apostolstwo
znajdują w nim swoje naturalne
środowisko.



Jednakże, naturalne środowisko nie
zawsze jest tym najprostszym w
zasięgu: choć Bóg stworzył nas,
byśmy żyli z Nim, «droga, która
prowadzi do życia» jest wąska (por. 
Mt 7,14). Nie powinno nas dziwić, że
czasami niektóre fragmenty Pisma
mogą wydawać się nam niejasne czy
trudne. Benedykt XVI opowiadał
przy pewnej okazji, że jego przyjaciel
«po wysłuchaniu kazań
zawierających długie refleksje
antropologiczne, mające zarazem
doprowadzić do Ewangelii, mówił:
ależ mnie nie interesują te refleksje,
chciałbym zrozumieć, co mówi
Ewangelia!». I wyjaśniał dalej Papież:
«Często wydaje mi się, że zamiast
tego długiego kluczenia byłoby lepiej
powiedzieć (…): ta Ewangelia nam się
nie podoba, sprzeciwiamy się temu,
co mówi Pan! Ale co to znaczy? Jeśli
mówię szczerze, że w pierwszej
chwili nie zgadzam się, budzę już
uwagę: widać, że chciałbym, jako
współcześnie żyjący człowiek,



zrozumieć to, co mówi Pan. I tak
możemy bez długich dywagacji wejść
w istotę Słowa»[15].

Jeśli, jak twierdzą neurolodzy,
użytkujemy jedynie niewielki
procent możliwości naszego mózgu,
można analogicznie powiedzieć, że
Pismo jest obdarzone
niewyczerpanym bogactwem i
głębią: «Zobaczyłem, że wszelka
doskonałość ma granice; Twoje
przykazanie sięga bardzo daleko» (Ps
119 [118], 96). Dlatego już Ojcowie
Kościoła wyróżniali kilka rodzajów
sensu w tym samym tekście; później,
w epoce średniowiecznej, rozwinęła
się i skonsolidowała doktryna
czterech sensów Pisma: dosłownego,
alegorycznego, moralnego i
anagogicznego. Sens dosłowny,
fundament pozostałych[16], nie
redukuje się do bezpośredniego
znaczenia, które słowa mają dla
czytelnika: potrzeba rozumieć go w
kontekście epoki, w której tekst



został napisany, aby uniknąć lektury
pozornie wiernej, ale spaczonej. Z
kolei, połączenie tego sensu z innymi
często wymaga kierownictwa
wykwalifikowanego czytelnika, ze
znajomością, które dają badania.
Dlatego są bardzo przydatne, a
czasami niezbędne, wydania Pisma,
które zawierają dobre wstępy i
przypisy z komentarzami, jak
również inne książki z teologii
biblijnej i komentujące Biblię. Spisy
cytatów Pisma Świętego, które są
zebrane na końcu wielu z tych
książek, a szczególnie w Katechizmie
Kościoła Katolickiego, pozwalają
głębiej zbliżyć się do różnorakich
fragmentów[17].

W Piśmie Świętym żadnego tekstu
nie można oddzielać od całości, która
znajduje swoją jedność w Słowie
Bożym. «Jakkolwiek byłyby
zróżnicowane księgi, z których
składa się Pismo święte, to jest ono
jednak jedno ze względu na jedność



Bożego zamysłu, którego Jezus
Chrystus jest ośrodkiem i sercem,
otwartym po wypełnieniu Jego
Paschy»[18]. Nowy Testament czyta
się dlatego w świetle Starego, a Stary
- mając Chrystusa jako klucz do
interpretacji, zgodnie ze słynną
formułą św. Augustyna: Nowy
Testament jest ukryty w Starym,
natomiast Stary znajduje wyjaśnienie
w Nowym; Novum in Vetere latet et in
Novo Vetus patet[19]. Pisze św.
Tomasz z Akwinu, że serce Jezusa
«przed męką (…) było zamknięte,
ponieważ Pismo święte było
niejasne. Pismo święte zostało
otwarte po męce, by ci, którzy je
teraz rozumieją, wiedzieli i
rozeznawali, w jaki sposób powinny
być interpretowane proroctwa»[20].
Dlatego, kiedy Zmartwychwstały
objawia się uczniom, pisze św.
Łukasz, że «oświecił ich umysły, aby
rozumieli Pisma» (Łk 24,45). Tak
samo Jezus z nami, kiedy pozwalamy,
by nam towarzyszył w drodze



naszego życia, dzięki naszemu
uważnemu słuchaniu, przez nasze
szczere poszukiwanie; pod rękę ze
świętymi i tyloma braćmi w wierze,
natrafiamy w Piśmie «głos, gest,
najukochańszą postać naszego
Jezusa»[21].

Tekst: Guillaume Derville

[1] Św. Hieronim, List 53, 5 (PL 22,
544).

[2] Franciszek, List ap. Misericordia
et misera, 20-XI-2016, 7.

[3] Św. Josemaría, zapiski z
rozważań, 1-IV-1962, w W dialogu z
Panem, 46 (AGP, Biblioteca, P09).

[4] Tora (po hebrajsku, “wskazówka,
pouczenie, prawo”) jest sercem Biblii
Hebrajskiej, w której skład wchodzi 
Pięcioksiąg: Księga Rodzaju, Wyjścia,



Kapłańska, Liczb i Powtórzonego
Prawa.

[5] Chodzi tu o wyrażenie
powtarzane w psalmach; por. np. Ps
9,11; 40 [39],17; 70 [69],5.

[6] Por. Sobór Trydencki, Sesja IV (8-
IV-1546), DS 1501-1504.

[7] Św. Augustyn, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), cytowane w 
Katechizm Kościoła Katolickiego
(KKK), 119.

[8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Sobór Trydencki, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Fryburg 1901, tom 1, 480.



[9] Św. Hilary z Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Franciszek, Misericordia et
misera, 7.

[11] Franciszek, Misericordia et
misera, 6.

[12] Św. Josemaría, Zapiski ze
spotkania rodzinnego, 12-II-1956, w 
Crónica, II-1993, 195nn. (AGP,
Biblioteka, P01).

[13] Benedykt XVI, Przemówienie, 31-
VIII-2006.

[14] Franciszek, Misericordia et
misera, 7.

[15] Benedykt XVI, Przemówienie, 26-
II-2009.

[16] Św. Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1,
cytowany w KKK 116.



[17] Z drugiej strony, według
poświadczonego głosu osoby, która
koordynowała prace na
opracowaniem Katechizmu, punkty
101-104 tworzą krótką summę
metodologiczną do autentycznej
teologicznej lektury Pisma. Por. J.
Ratzinger, Aktualność doktrynalna
Katechizmu Kościoła Katolickiego,
„L’Osservatore Romano”, wydanie
polskie, 24 (2003) 3.

[18] KKK, 112 (por. Łk 24,25-27.44-46;
Sobór Watykański II, Konst. Dei
Verbum, 12).

[19] Św. Augustyn, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623);
cytowane w KKK 129.

[20]Św. Tomasz z Akwinu, Expositio
in Psalmos 21, 11 (cytowane w KKK,
112).

[21] Javier Echevarría,
„Wprowadzenie” do Gdy mówił z

https://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WK/aktualnoscd_kkk.html
https://www.opoka.org.pl/biblioteka/W/WK/aktualnoscd_kkk.html


nami w drodze, 17 (AGP, Biblioteka,
P18).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pismo-swiete-nauka-2/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pismo-swiete-nauka-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pismo-swiete-nauka-2/

	«Czy rozumiesz, co czytasz?»: oddychać Pismem Świętym (I)

