
opusdei.org

Pierwsza homilia
papieża Leona XIV

"Bóg, powołując mnie poprzez
wasz głos na Następcę
Pierwszego z Apostołów,
powierza mi ten skarb, abym z
Jego pomocą był jego wiernym
szafarzem na rzecz całego
mistycznego Ciała Kościoła" -
mówił Leon XIV podczas mszy z
kardynałami w Kaplicy
Sykstyńskiej.

10-05-2025

Na początku chciałem powiedzieć
kilka słów po angielsku, a potem



resztę po włosku. Chciałbym
powtórzyć słowa z psalmu
responsoryjnego – chciałbym głosić
chwałę Pana, ponieważ zrobił
wielkie dzieła, nie tylko ze mną, ale z
wszystkimi braćmi kardynałami,
którzy dzisiaj sprawujemy tę mszę
świętą. Chciałbym, żebyśmy
zobaczyli te wielkie dzieła, które Pan
Bóg zrobił z nami wszystkimi przez
posługę Piotra. Wezwaliście mnie,
abym niósł ten krzyż i bym był
błogosławiony tą misją. I chcę na was
polegać, na każdym z was, żebyśmy
kontynuowali, jako wspólnota braci
Chrystusa, głoszenie Ewangelii.

„Ty jesteś Mesjasz, Syn Boga
żywego” (Mt 16, 16). Tymi słowami
Piotr, zapytany przez Mistrza, wraz z
innymi uczniami, o jego wiarę w
Niego, syntetycznie wyraża
dziedzictwo, które od dwóch tysięcy
lat, Kościół, poprzez sukcesję
apostolską, strzeże, pogłębia i
przekazuje.



Jezus jest Mesjaszem, Synem Boga
żywego, czyli jedynym Zbawicielem i
objawiającym oblicze Ojca.

W Nim, Bóg, aby stać się bliskim i
dostępnym dla ludzi, objawił się nam
w ufnym spojrzeniu dziecka, w
żywym umyśle młodzieńca, w
dojrzałych rysach mężczyzny (por.
Sobór Watykański II, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 22),
aż do ukazania się swym [uczniom]
po zmartwychwstaniu w swoim
chwalebnym ciele. W ten sposób
pokazał nam wzór świętego
człowieczeństwa, który wszyscy
możemy naśladować, wraz z
obietnicą wiecznego przeznaczenia,
które przekracza jednak wszelkie
nasze ograniczenia i możliwości.

Piotr w swojej odpowiedzi uchwycił
obie te kwestie: dar Boży i drogę,
którą należy przebyć, aby pozwolić
się przemienić, nieodłączne wymiary
zbawienia, powierzone Kościołowi,



aby głosił je dla dobra rodzaju
ludzkiego. Są one powierzone nam,
wybranym przez Niego, zanim
jeszcze zostaliśmy ukształtowani w
łonie matki (por. Jr 1, 5), odrodzeni w
wodach chrztu i – ponad naszymi
ograniczeniami, bez naszej zasługi –
przyprowadzeni tutaj i stąd wysłani,
aby Ewangelia była głoszona
wszystkim stworzeniom (por. Mk 16,
15).

Bóg, powołując mnie poprzez wasz
głos na Następcę Pierwszego z
Apostołów, powierza mi ten skarb,
abym z Jego pomocą był jego
wiernym szafarzem (por. 1 Kor 4, 2)
na rzecz całego mistycznego Ciała
Kościoła; tak aby Kościół był coraz
bardziej miastem położonym na
górze (por. Ap 21, 10), arką
zbawienia płynącą po falach historii,
latarnią morską, która oświetla noce
świata. I to nie tyle dzięki
wspaniałości jego struktur lub
wielkości jego budowli – takich jak



zabytki, w których się znajdujemy –
lecz dzięki świętości jego członków,
tego „ludu [Bogu] na własność
przeznaczonego, aby ogłaszał
chwalebne dzieła Tego, który ich
wezwał z ciemności do
przedziwnego swojego światła” (por. 
1 P 2, 9).

Jednak, przed rozmową, w której
Piotr wyznaje swoją wiarę, jest
jeszcze jedno pytanie – pyta Jezus:
„Za kogo ludzie uważają Syna
Człowieczego?” (Mt 16, 13). Nie jest to
pytanie banalne, przeciwnie, dotyczy
ono ważnego aspektu naszej posługi:
rzeczywistości, w której żyjemy, z jej
ograniczeniami i możliwościami, z jej
pytaniami i przekonaniami.

„Za kogo ludzie uważają Syna
Człowieczego?” (Mt 16, 13). Myśląc o
scenie, nad którą się zastanawiamy,
możemy znaleźć dwie możliwe
odpowiedzi na to pytanie, które



wyznaczają odpowiednio dwie różne
postawy.

Przed wszystkim jest odpowiedź
świata. Mateusz podkreśla, że
rozmowa pomiędzy Jezusem a Jego
uczniami na temat Jego tożsamości
odbywa się w przepięknym
miasteczku Cezarea Filipowa,
bogatym w luksusowe pałace,
położonym w uroczej scenerii
naturalnej, u podnóża góry Hermon,
ale będącym także siedzibą
okrutnych kręgów władzy oraz
teatrem zdrad i niewierności. Obraz
ten mówi nam o świecie, który
uważa Jezusa za osobę całkowicie
pozbawioną znaczenia, co najwyżej
za ciekawą postać, która może
wzbudzać zdziwienie swoim
niezwykłym sposobem mówienia i
postępowania. I tak, kiedy Jego
obecność stanie się uciążliwa dla
wymagań uczciwości i moralności,
które On stawia, ten „świat” nie



zawaha się odrzucić Go i
wyeliminować.

Jest też inna możliwa odpowiedź na
pytanie Jezusa: ta, zwykłych ludzi.
Dla nich, Nazarejczyk nie jest jakimś
„szarlatanem”: jest człowiekiem
prawym, człowiekiem, który ma
odwagę, który przemawia dobrze i
mówi właściwe rzeczy, tak jak inni
wielcy prorocy historii Izraela.
Dlatego idą za Nim, przynajmniej
dopóki mogą to robić bez większego
ryzyka i niedogodności. Jednak
uważają Go jedynie za człowieka i
dlatego w chwili niebezpieczeństwa,
podczas Męki, oni również Go
opuszczają i odchodzą,
rozczarowani.

Uderzająca jest aktualność tych
dwóch postaw. Ucieleśniają one
bowiem idee, które moglibyśmy
łatwo odnaleźć na ustach wielu
mężczyzn i kobiet naszych czasów –



być może wyrażone innym językiem,
ale identyczne w swej istocie

Również dzisiaj nie brakuje
kontekstów, w których wiara
chrześcijańska jest uważana za coś
absurdalnego, przeznaczonego dla
osób słabych i mało inteligentnych;
kontekstów, w których przedkłada
się nad nią inne zabezpieczenia,
takie jak technologia, pieniądze,
sukces, władza, przyjemności.

Są to środowiska, w których nie jest
łatwo świadczyć i głosić Ewangelię, a
człowiek wierzący jest wyśmiewany,
prześladowany, pogardzany lub co
najwyżej tolerowany i traktowany z
litością. A jednak właśnie dlatego są
to miejsca, w których misja jest pilna,
ponieważ brak wiary często pociąga
za sobą dramaty, takie jak utrata
sensu życia, zapomnienie o
miłosierdziu, naruszanie godności
osoby ludzkiej w jej najbardziej
dramatycznych formach, kryzys



rodziny i wiele innych ran, przez
które cierpi nasze społeczeństwo, i to
nie mało.

Również dzisiaj nie brakuje
kontekstów, w których Jezus, choć
ceniony jako człowiek, jest
sprowadzany jedynie do roli
charyzmatycznego lidera lub 
superczłowieka, i to nie tylko wśród
niewierzących, ale także wśród wielu
ochrzczonych, którzy w ten sposób
kończą żyjąc – na tym poziomie – w
faktycznym ateizmie.

To jest świat, który został nam
powierzony, w którym, jak
wielokrotnie nauczał nas Papież
Franciszek, jesteśmy wezwani do
świadczenia radosnej wiary w Jezusa
Zbawiciela. Dlatego też, także dla nas
niezbędne jest powtarzanie: „Ty
jesteś Mesjasz, Syn Boga żywego” (Mt
16, 16).

Niezbędne jest, abyśmy to czynili
przede wszystkim w naszej osobistej



relacji z Nim, w wysiłku codziennej
drogi nawrócenia. Ale następnie,
także jako Kościół, wspólnie
przeżywając naszą przynależność do
Pana i niosąc wszystkim Dobrą
Nowinę (por. Sobór Watykański II,
Konstytucja dogmatyczna Lumen
gentium, 1).

Mówię to przede wszystkim do
siebie, jako Następcy Piotra, kiedy
rozpoczynam moją misji Biskupa
Kościoła, który jest w Rzymie,
powołanego do przewodzenia w
miłości Kościołowi powszechnemu,
zgodnie ze słynnym stwierdzeniem
św. Ignacego z Antiochii (por. List do
Rzymian, Prolog). Wysłany w
kajdanach do tego miasta, miejsca
swojej zbliżającej się ofiary, pisał on
do chrześcijan, którzy się tam
znajdowali: „Wtedy będę naprawdę
uczniem Jezusa Chrystusa, kiedy
nawet ciała mego świat widzieć nie
będzie” (List do Rzymian, IV, 1).
Odnosił się do tego, że zostanie



pożarty przez dzikie zwierzęta w
cyrku – i tak się stało – ale jego słowa
odnoszą się, w szerszym sensie, do
nieodzownego zobowiązania
każdego, kto pełni w Kościele posługę
władzy: zniknąć, aby pozostał
Chrystus, stać się się małym, aby On
był poznany i uwielbiony (por. J 
3,30), poświęcić się do końca, aby
nikomu nie zabrakło możliwości
poznania Go i kochania.

Niech Bóg obdarza mnie tą łaską
dzisiaj i zawsze, z pomocą
najczulszego wstawiennictwa Maryi,
Matki Kościoła.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pierwsza-homilia-papieza-
leona-xiv/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pierwsza-homilia-papieza-leona-xiv/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pierwsza-homilia-papieza-leona-xiv/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pierwsza-homilia-papieza-leona-xiv/

	Pierwsza homilia papieża Leona XIV

