
opusdei.org

Pielgrzymka
narodów

Homilia Józefa Kard. Ratzingera
(6 stycznia 1987).

06-01-2024

Czytanie i Ewangelia tego dnia
ukazują obok siebie obietnicę i jej
spełnienie w tym właściwym
napięciu, jakie zawsze odczuwamy
czytając paralelnie Stary i Nowy
Testament. A więc najpierw stajemy
przed pełną blasku wizją proroka
Izajasza, który — po wszystkich
upokorzeniach, jakich Izrael doznał
od potęg tego świata— dostrzega tę



chwilę, w której wielkie światło tego
— zdawałoby się — bezsilnego Boga
wzejdzie nad całą ziemią tak, że
królowie i narody oddadzą Mu
pokłon i przyjdą do Niego ze
wszystkich krańców ziemi, ofiarując
Mu wszystkie kosztowności świata. A
serce Izraela zadrży z radości.

Obok tej wizji jawi się wydarzenie z
Betlejem, które opisuje nam Mateusz:
robi to tak mizernie, że trudno w tym
tekście rozpoznać paralelę tego, co
zostało powiedziane w pierwszym
czytaniu. Przychodzą tu bowiem nie
królowie ziemi i nie mocarze świata,
lecz przybywa paru mędrców, którzy
przez innych — owszem — oceniani
są jako coś osobliwego, ale po
których nie można się wiele
spodziewać. Jerozolima dowiaduje
się o tym, ale nie uważa za
konieczne, aby wyruszyć w drogę; i
nawet w samym Betlejem zdaje się
nikt nie troszczyć o tego nowo
narodzonego króla żydowskiego.



Trochę później władca kraju — król
Herod pokazuje, kto tu rzeczywiście
rządzi. W swoje ręce bierze historię: i
epizod z mędrcami zdaje się być
zakończony raz na zawsze.

Jest więc rzeczą zrozumiałą, że serce
i uczucia wiernych wszystkich stuleci
bardziej przyciągała wizja proroka
niż suche opowiadanie ewangelisty;
że Ewangelia czytana była oczami
proroka i nasze szopki przedstawiają
więcej wizję proroka niż zapis
ewangelisty; są więc w nich:
wielbłądy, dromadery, władcy
świata, którzy kłaniają się Dziecku i
u Jego stóp składają wszystkie skarby
ziemi. W tym miejscu jednak rodzi
się pytanie, czy tutaj znów sen nie
zwyciężył rzeczywistości, legenda nie
wygrała z historią; czy religia nie
stała się tylko zwykłą grą pięknych
uczuć, które niosąc nam pociechę,
pozwalają na moment uciec od
smutku i nędzy historii, gdy
tymczasem pozostaje tylko jedno



uczucie, obiecujące nam coś
większego niż to proponuje
rzeczywistość. To jest właśnie
pytanie, jakie stawiają nam czytania
dzisiejszego święta. Aby znaleźć na
nie odpowiedź, trzeba nam jednak
dokładniej wsłuchać się w oba teksty.

Co właściwie zobaczył Izajasz?
Gdzieś daleko na marginesie historii
w jednym oglądzie dane mu było
ujrzeć „zawartość” wieków. A
historia — którą nam opowiada
Mateusz — nie jest końcem czy tylko
jakimś epizodem; odwrotnie — ta
opowieść jest początkiem: otwiera
coś, co się już nie zamyka. Ci Mędrcy
ze Wschodu to nie ostatni, to pierwsi,
którzy idą w długiej — nie kończącej
się i nieprzerwanej — procesji;
procesji, która idąc przez wszystkie
stulecia, rozpoznaje przesłanie
gwiazdy, odnajduje jej znaczenie w
słowach Pisma i znajduje Tego, który
pozornie jest tak bezsilny, a który
przecież przynosi wielką radość.



Bowiem właśnie w Nim widać, że
Bóg nas zna, że jest tak potężny, iż
może sobie pozwolić na to, aby stać
się bezsilnym dzieckiem; i że Jego
potęga jest tak dobra, iż stała się
miłością i zawierzyła ludziom.

Mędrcy — mówię — nie są ostatni,
lecz pierwsi; i patrząc na stulecia,
widzimy, że wystarczy tylko parę
nazwisk, aby pokazać, jak wciąż na
nowo wyrusza procesja: Orygenes,
Augustyn, Tomasz z Akwinu, Pascal,
Newman, Franciszek z Asyżu,
Elżbieta z Turyngii, Wincenty a
Paulo, Maksymilian Kolbe —
moglibyśmy to wyliczanie imion
ciągnąć w nieskończoność. I wciąż
znajdą się tacy, którzy — poruszeni
światłem gwiazdy Pana — znajdą
drogę i wyruszą do Niego. W nich
wszystkich powtórzy się — na swój
sposób — to, czego doświadczyli ci
pierwsi.



A co właściwie wówczas się
wydarzyło? Mędrcy przynieśli złoto,
kadzidło i mirrę. To nie są dary do
codziennego użytku. Rodzina święta
w tym momencie na pewno
potrzebowałaby bardziej czegoś
innego niż akurat kadzidła i mirry,
ba, nawet też złoto bezpośrednio na
niewiele się zdało. Ten podarunek to
akt prawny. Według ówczesnego
porządku orientalnego wyraża uzna‐
nie jakiejś osoby za Boga — Króla. Te
dary stanowią pewnego rodzaju
poddanie się; mówią bowiem: Uznaję
Cię jako Pana; stoję do Twojej
dyspozycji; rozporządzaj mną. Te
dary oznaczają, że dawcy od tego
momentu należą również do Pana, że
w Jego rządach znajdują swoją drogę
i swoje zbawienie. Odpowiedź na ta‐
kie wyznanie przychodzi również
natychmiast: nie mogą oni już iść
dalej swoją drogą; nie mogą już
wracać do Heroda; nie mogą się
wiązać z potężnym i okrutnym
władcą. Zostaną poprowadzeni drogą



Dziecka, i ich droga będzie teraz
wciąż taką drogą, która prowadzi —
omijając arogantów i wielkich tego
świata — do Tego, który nas oczekuje
w biednych. Ta droga będzie drogą
Boga, który stał się dzieckiem, drogą
miłości , która— jako jedyna —
potrafi przemienić świat, aczkolwiek
jawi się tak bezsilna wobec drogi
przemocy.

Tak więc mędrcy nie tylko „weszli do
domu”, ale też coś z tego domu
wyszło; jakaś nowa droga. Świat
oświeciło jakieś nowe światło, które
nie będzie już nigdy zgaszone.
Spełnia się wizja proroka: tego
światła nie da się już w świecie nie
zauważyć. Pięćdziesiąt lat później
świeci już także w centrach
starożytnej kultury: w Atenach i w
Rzymie ludzie wyruszają do tego
Dziecka i zostają oświeceni radością,
jaką Ono obdarza każdego. I wciąż
światło z Betlejem przenika cały
świat. Z pewnością te światła, jakie u



nas bywają zapalone w Boże
Narodzenie, często o Nim nic nie
wiedzą, nie chcą o Nim wiedzieć i
służą propagandzie i handlowi. A
jednak — nawet gdyby nie wiem jak
daleko od Niego odeszły — zawsze
będą miały w sobie coś z tego blasku,
jaki bije od Niego. Mimo wszystko
jest to zawsze jakaś poświata
tamtego początku; wciąż jeszcze w
czas Bożego Narodzenia wpada do
naszych domów, do naszych serc —
tutaj i na wszystkich kontynentach —
coś z dobroci i radości owego światła.
Wciąż jeszcze i ciągle od nowa jakiś
blask z Betlejem przenika człowieka;
blask, który daje więcej światłości,
więcej radości, więcej pokoju i więcej
rozeznania, niż mogłyby dać
wszystkie bogactwa i wszelka władza
tego świata. Wciąż jeszcze świeci owa
gwiazda i zapala przeogromną
radość, i myślę, że każdy z nas
doświadczył już — mniej lub bardziej
dogłębnie — tej radości w tajemnicy
Bożego Narodzenia i w ten sposób



uczestniczył w owej tajemnicy, która
stała się udziałem tamtych mędrców.

Jeżeli teraz odczytamy właściwie
obietnicę i spełnienie w szerokim
kontekście całej historii i jej
rzeczywistości, to zobaczymy, że to,
co tutaj zostało nam powiedziane i co
usiłuje się dobudować do szopki, nie
jest urojeniem czy też czystą grą na
bezsilnych i odrealnionych
uczuciach, lecz prawdą, która oświe
ca świat, nawet wówczas gdy wciąż
Herod jest mocniejszy od dziecka,
zdaje się być w stanie uczynić z niego
błahostkę, albo nawet je rozdeptać.
Światła tych możnych już dawno
zgasły i gasną wciąż na nowo, bo
Jezus jest obecny. Prawdą jest, że w
Nim objawił się Pan wszechświata i
zajaśniało zbawienie świata; to On
idąc przez wieki zwołuje ludzi.
Cieszmy się więc w tej godzinie z
tego, że Ewangelia jest jednocześnie
prawdziwą historią i aktualnym wy‐



darzeniem. Otwórzmy tylko oczy, a
zobaczymy to wszystko.

Ponieważ Ewangelia dzisiejsza jest
rzeczywiście Dobrą Nowiną, to niesie
dla nas — ponad wszelkimi
uczuciami — również nakaz i
wyzwanie. Jeżeli bowiem prawdą
jest, iż z tych kilku w Betlejem wyszło
wielu, nieprzejrzany tłum, o którym
mówi Apokalipsa św. Jana (por. 7, 9),
to prawdą jest również to, że
wierzący w Jezusa Chrystusa w
swoim czasie jawią się zawsze jako
mniejszość i być może nawet jako
pewna osobliwość. Wielu bowiem
widziało gwiazdę, ale tylko niektórzy
zrozumieli jej przesłanie. Uczeni w
Piśmie, wielcy egzegeci biblijni
tamtych czasów znali słowo Boże na
wylot, od początku do końca.
Natychmiast mogli powiedzieć, co
jest napisane w Piśmie o miejscu
urodzenia Mesjasza. Ale oni byli —
jak mówi święty Augustyn — tylko



drogowskazami, takimi, co to
wskazują drogę, ale sami nią nie idą.

Jak to się dzieje, że jedni znajdują
drogę, a drudzy nie? Co musimy
uczynić, aby należeć do tych, co
widzą i idą? Byłoby to zbyt proste,
gdyby chciało się powiedzieć, że
bogaci i mądrzy nie dali rady, a
biedni i prości drogę znaleźli.
Owszem, biedni i prości — pasterze
— byli pierwsi, ale potem przychodzą
właśnie mędrcy, a parę wieków
później nawet prawdziwi królowie.
Odwrotnie — między tymi, którzy z
Jerozolimy nie wyruszyli do
Betlejem, byli też z pewnością liczni
biedni. Takie rozróżnieniejest zbyt
proste. Wykształcenie może być
przeszkodą, ale może też być pomocą
w widzeniu. Co więc pomaga? Co
otwiera oczy i serce? Albo inaczej:
Czego brakuje tym, którzy pozostają
nietknięci, którzy stoją jak
drogowskazy?



Wydaje mi się, że pierwszą
przeszkodą jest jakaś pewność siebie,
jakaś bezkrytyczność wobec siebie
samego. Tacy ludzie wiedzą, jak
wygląda rzeczywistość, i nie dadzą
sobie nic powiedzieć. Tacy mają już
końcowy wyrok i wszystko inne jawi
im się w zasadzie jako brednia, której
nie można zaufać. Są oni tak pewni
siebie i swojej sprawy, że oprócz
zbudowanego przez nich obrazu
świata nic więcej dla nich nie
istnieje. Wszystko inne to urojenie; i
dlatego tacy ludzie nie dopuszczą,
aby od wewnątrz wstrząsnęła nimi
jakaś przygoda z Bogiem żyjącym. Z
tą pewnością siebie, której nie można
prześcignąć, bo jest tak rozumna i
realistyczna, łączy się potem także
jakaś drobiazgowość i małostkowość.
Taki człowiek nie ufa już Bogu, tylko
sobie. Trudno mu uwierzyć, że Bóg
— który jest tak wielki — mógłby być
tak mały, aby rzeczywiście zbliżył się
do ludzi. Ostatecznie swoją rolę od‐
grywa tutaj też z pewnością jakiś



instynkt stadny. Co by powiedzieli
inni, gdybym nagle zaczął się
zachowywać tak dziwacznie; gdybym
wyszedł, aby oglądać, a może jeszcze
aby oddawać pokłon. Nikt nie chce
być przecież podejrzewany o głupotę.

Streszczając to wszystko (pewność
siebie, drobiazgowość, instynkt
stadny), możemy z pewnością
powiedzieć, że brakuje tutaj pokory
w jej podwójnym znaczeniu: tej
pokory, która potrafi się schylić
przed kimś większym; ale też tej
pokory, która ma odwagę uwierzyć w
coś całkiem wielkiego; uwierzyć, że
Bóg nas widzi, woła i przyjmuje.
Chcąc wyrazić to słowami samego
Jezusa Chrystusa, trzeba powiedzieć,
że brakuje nam dzieciństwa serca. To
Dziecko samo jest drogą. Z powodu
ciągłej specjalizacji i poznawania
detali, z powodu całkowitego
bezpieczeństwa i doświadczenia
ginie w nas zdolność do oglądu
całościowego, zdolność słuchania



całości orędzia; słuchania Boga, który
również dzisiaj mówi do nas przez
stworzenie; który także dziś zbliża
się do nas w tajemnicy sakramentów.
Brakuje nam zdolności do zachwytu,
do poddania się wstrząsom
wewnętrznym i do wyjścia na drogę.

Myślę, że my wszyscy jesteśmy
kuszeni, jak mieszkańcy Jerozolimy,
bo taki jest normalny styl życia
człowieka. Ale wszyscy wiemy
również, że Pan posiada siłę, aby te
pokusy przezwyciężyć, uczynić nas
widzącymi i przynieść zbawienie.
Prośmy Go teraz o mądre i dziecięce
serce. Prośmy Go o dar oglądania
gwiazdy Jego zmiłowania; o dar
pójścia Jego drogą i o dar
napełnienia naszego wnętrza tą
wielką radością, jaką On przyniósł na
ten świat. Amen

Objawienie Pańskie 1987



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/pielgrzymka-narodow/
(07-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/pielgrzymka-narodow/
https://opusdei.org/pl-pl/article/pielgrzymka-narodow/

	Pielgrzymka narodów

