
opusdei.org

Piękno świętych i
chrześcijańskie
umartwienie

Autor tekstu, Pablo Marti del
Moral, jest doktorem teologii
(Papieski Uniwersytet Świętego
Krzyża).

28-03-2022

Jak pojmować chrześcijańskie
umartwienie

Rozpoczynając omawianie tematu,
który dzisiaj jest mniej lub bardziej
kontrowersyjny, powinniśmy wyjść
od dwóch przesłanek. Pierwsza —



najistotniejsza — to uświadomienie
sobie, że ciało odgrywa centralną i
niezastąpioną rolę w życiu wiary.
Chrześcijaństwo nie jest religią,
filozofią czy światopoglądem
spirytualistycznym. Oznacza to, że
ciało odgrywa fundamentalną rolę.
Bez ciała nie ma chrześcijanina, nie
ma chrześcijaństwa. Równocześnie
ciało istoty ludzkiej ma swoje zasady,
swoją autonomię i swoje
ograniczenia, z którymi należy się
liczyć.

Druga przesłanka zależy w większym
stopniu od okoliczności. Wiemy, że
jeden obraz jest wart więcej niż wiele
słów. Jeżeli wyobrazimy sobie
umartwienie jako chłostę, nic nie
zrozumiemy. To nie jest cielesne
umartwienie, tylko masochizm.
Umartwienie ma motywację
wykraczającą poza nie samo, jest to
ponadto motywacja pozytywna. W
przeciwnym wypadku nie jest to
umartwienie chrześcijańskie.



W chrześcijaństwie umartwienie nie
poszukuje bólu dla bólu. W związku
z tym, żeby zrozumieć umartwienie
ciała, należy umieścić je obok
wizerunku świętego. Umartwienie
pasuje do uśmiechu Jana Pawła II
albo pokoju Matki Teresy z Kalkuty
otoczonej najbiedniejszymi z
biednych.

Po ocenie obu przesłanek, jeżeli
zagłębimy się w tę kwestię,
odkryjemy, że umartwienie ciała
zasadniczo ma podwójne
uzasadnienie: samokontrolę albo
panowanie nad samym sobą i
upiększenie człowieka.

1. Ciało stanowi obraz osoby
ludzkiej, jest drogą do wyrażania
uczuć, wolności i miłości

Osoba ludzka jest ciałem, ale nie
tylko ciałem. Świat wewnętrzny
każdego człowieka nie składa się z
tkanek i płynów ustrojowych, tylko z
myśli, miłości i uczuć. Dlatego już



Grecy mówili, że człowiek jest w
pewnym sensie wszystkim —
mikrokosmosem, światem.

W osobie ludzkiej istnieje poziom
biologiczny, ale również psychiczny i
duchowy. Chociaż człowiek jest
jednością, obserwujemy w naszym
życiu istnienie różnych sił lub napięć
prowadzących nas do różnych celów.
Siły te trzeba kontrolować i scalać w
jedno. Na przykład, lubię palić
(domaga się tego ode mnie ciało), ale
wiem (tutaj pojawia się rozum), że
jest to dla mnie nieodpowiednie albo
że jest to zabronione i że mogą mnie
ukarać, w związku z czym
postanawiam zapalić albo nie i
narzucam tę decyzję mojemu
postępowaniu (wola).

W celu kontrolowania wszystkich sił
lub napięć pojawiających się w moim
życiu i kierowania nimi, aby
połączyły się w harmonijny sposób
wokół mojej osobistej tożsamości,



trzeba wychowywać rozum i
umacniać wolę. Tutaj pojawia się
konieczność umartwienia.

Osiągnięcie panowania nad sobą
albo panowania nad własnym ciałem
wymaga umartwienia, które można
opisać jako dobrowolną rezygnację z
jakiegoś pragnienia (mam ochotę
zapalić, ale nie palę) albo też
dobrowolną aprobatę czegoś, na co
nie mam ochoty (nie mam ochoty
czegoś jeść, bo mi nie smakuje, ale
jest tylko to, więc jem; nie mam
ochoty zabrać się do nauki albo do
pracy, ale się zabieram; nie mam
ochoty wstać, ale wstaję).

Umartwienie ciała jest dobrowolną
czynnością wypracowaną przez
decyzję woli, uformowanej przez
rozum (który dostarcza uzasadnienia
tej decyzji), przeciwdziałającą
pragnieniom lub upodobaniom ciała
poprzez określone działanie.



Dlaczego zatem muszę kontrolować
moje ciało? Albo raczej: po co pragnę
kontrolować moje ciało? Przyczyny
mogą być bardzo różne, jak na
przykład dobre wychowanie albo
ludzka uprzejmość. A zatem
powinienem umartwiać moje ciało,
żeby nie zachowywać się w sposób
naruszający pokój i współżycie
społeczne.

Pośród wielu powodów
uzasadniających umartwienie albo 
podporządkowanie — albo, jeśli ktoś
woli, poskromienie — ciała, uważam,
że fundamentalnym jest żądanie od
ciała służby osobie ludzkiej ponad
jego pierwotne lub zwyczajne
możliwości.

Wytłumaczę to za pomocą kilku
przykładów. W świecie, w którym
żyjemy, przede wszystkim w
rozwiniętych społeczeństwach,
zwykle umartwiamy ciało głównie w
związku z pracą zawodową. Znosimy



zimno lub gorąco — szczególnie
osoby pracujące pod gołym niebem.
Przezwyciężamy zmęczenie i
senność — niemal powszechnie
każdego ranka przy wstawaniu: od
kogóż ciało nie żąda codziennie albo
prawie codziennie, aby pozostał dużo
dłużej w łóżku? Zaś w pracy
związanej z bezpośrednią obsługą
klienta nie możemy pozwolić sobie
na nieprzyjemny wyraz twarzy i
brak uśmiechu, choćby w
rzeczywistości ciało żądało
rozzłoszczenia się albo po prostu
zlekceważenia kogoś czy czegoś. Ileż
projektów przerasta nasze siły i
wymaga umartwienia ciała! W
określonym czasie albo w pewnych
konkretnych zawodach dzieje się tak
zawsze.

Oczywiście, powinienem umartwiać
moje ciało również po to, by
wypełniać inne obowiązki,
szczególnie rodzinne lub wynikające
z przyjaźni. Praktycznie codziennie



powinienem umartwiać moje ciało i
jego pragnienia, na rzecz wymagań
wobec innych: ojciec i matka w
stosunku do siebie i w stosunku do
nieletnich dzieci, narzeczeni,
przyjaciele, sąsiedzi. Nie jesteśmy
sami na świecie, relacja z innymi
często prowadzi do stawiania ich
spraw ponad naszymi, a w związku z
tym do umartwiania własnych
upodobań. W przeciwnym razie w
krótkim czasie zostalibyśmy
naprawdę sami.

Dzisiaj chyba najsurowszych
umartwień cielesnych wymaga się od
sportowców. Powinni żyć, ocierając
się o granicę możliwości ludzkiego
ciała i tę granicę przekraczając. W
tym celu poprzez codzienne treningi
muszą umartwiać ciało aż do
wycieńczenia. Oprócz tego powinni
stosować surową dietę, nie
pozwalając sobie na ekscesy ani
kaprysy. Stały i regularny rozkład
dnia ogranicza rozrywkę. Jest to coś



dobrowolnego, ale wymaga
wielkiego poświęcenia. Proszę
pomyśleć o dyskusjach i krytykach —
czasami uzasadnionych — na temat
tego, czy sportowiec jest gruby czy
nie albo czy piłkarze powinni
imprezować wieczorami. Chociaż
przypadek piłkarzy jest nieco
szczególny. Jeżeli pomyślimy o
kolarzach, tenisistach, pływakach,
lekkoatletach, alpinistach lub
gimnastykach, nie będziemy mieć
żadnej wątpliwości co do surowości
ich trybu życia, jeśli chodzi o trening
i zawody.

W przypadku zawodowych
sportowców czasami
usprawiedliwiamy cały ten wysiłek
faktem, że są oni najlepsi albo
reprezentują doskonałość ludzkości.
W związku z tym te elitarne postaci
są wybrane do chwały i dlatego
można od nich oczekiwać, a nawet
wymagać całego tego
podporządkowania albo



umartwiania ciała, podczas gdy my,
czyli cała reszta, podziwiamy te cuda
z naszego fotela przed telewizorem.
Jednakże według chrześcijaństwa
wszyscy zostaliśmy wybrani do
chwały, w związku z czym każda
poszczególna osoba jest traktowana
przez Boga jak Jego najlepsze
dziecko, jakby była jedyna.

W ten sposób nawiązujemy do
zajmującego nas tematu.
Chrześcijańskie umartwienie ciała
może wpisywać się w ten sens
ćwiczenia lub treningu w celu
kontrolowania ciała, z zamiarem
oddania go na służbę Bogu i bliźnim.
W społeczeństwie, w którym żyjemy,
sens ma umartwianie ciała w celu
kontrolowania jego sił i łączenia ich
w celu realizacji planu pracy,
wykonywania zadań albo
obowiązków na rzecz innych,
osiągania celów sportowych itd.
Niemniej, niektórych może dziwić
umartwianie ciała dla osiągnięcia



celu duchowego, religijnego.
Rezygnacja ze zmysłowych czy
materialnych upodobań, aby z
większą łatwością docenić wartość
duchową. To kuriozalne podejście,
chociaż da się je dobrze wytłumaczyć
praktycznym materializmem naszej
kultury.

Życie chrześcijańskie naucza, że
ideał miłowania Boga ponad
wszystko i bliźnich jak samego siebie
nie jest realizowany sam z siebie i
potrzebuje osobistego
zaangażowania, walki i wysiłku.
Tutaj pojawia się konieczność
umartwiania ciała, aby zaangażować
je całkowicie w głęboką jedność
osoby, dzięki czemu może ono dać z
siebie to, co najlepsze.

Nie tylko dlatego, że istnieją
nieuporządkowane skłonności, które
doprowadzają człowieka do ruiny i
które trzeba kontrolować. Pragnienie
zaspokojenia i przyjemności,



zaburzone przez grzech, prowadzi
do czynności, które, gdybyśmy je
wykonywali, odrywałyby nas od
wewnętrznego pokoju i komunii z
Bogiem. Na przykład,
nieuporządkowany pociąg do
jedzenia czy picia, zazdrość, krytyka
lub nietolerancja w stosunku do
jakiejś osoby (członka rodziny,
przyjaciela, sąsiada lub kolegi),
lenistwo w odniesieniu do własnych
obowiązków itd. Również jednak
dlatego, że wspaniałość
chrześcijańskiego ideału (miłować ze
wszystkich sił i wszystkimi
uczynkami) wiąże się z intensywnym
praktykowaniem cnoty (miłości i
wszystkich pozostałych), co nie jest
możliwe bez narzucania sobie
rzeczy, żeby tak powiedzieć,
nieprzyjemnych, które pozbawiają
nas wygody i odpoczynku i zmuszają
nas do zaangażowania i pracy dla
innych. Aby móc osiągać postęp w
życiu chrześcijańskim, trzeba się
umartwiać. Tak samo jak dzieje się w



wielu aspektach życia ludzkiego
(sport, praca lub kariera zawodowa,
wygląd itd.). Zmienia się jednakże
motywacja, którą staje się miłość do
Boga i do bliźnich.

2. Piękno, które ucieka od
jednolitości i ujednolicenia

Przejdźmy jednak do drugiej kwestii.
Wydaje mi się, że inną zasadniczą
przyczyną cielesnego umartwienia
jest ozdabianie ciała albo, jeżeli
wolimy, traktowanie ciało jako
ozdoby. Dwa uściślenia: mówimy o
ozdobie nie w znaczeniu czegoś
ładnego, ale zbędnego, tylko jako o
czymś istotnym albo ważnym, to
znaczy, o pięknie. Z drugiej strony
podkreślamy, że piękno ciała wyraża
piękno osoby ludzkiej i jest częścią
tego piękna. A zatem zawsze chodzi o
piękno indywidualne i szczególne,
właściwe dla każdego człowieka,
które ucieka od jednolitości i
ujednolicenia ogólnych kryteriów.



Otóż w celu osiągnięcia piękna ciała
albo w ciele potrzebne jest również
cielesne umartwienie. Niewątpliwie 
smukłą sylwetkę osiąga się,
spożywając pewne konkretne
potrawy, ale równocześnie
zaprzestając jedzenia wielu innych
pysznych i smakowitych rzeczy, które
przyciągają uwagę i upodobanie, ale
którym trzeba odpowiedzieć
wymagającym „nie".

Niekiedy estetyczne piękno wymaga
szczególnego umartwienia
cielesnego. Tutaj wkracza dziedzina
operacji chirurgicznych,
niewątpliwie brutalnych i
inwazyjnych, ale niekiedy
przynoszących akceptowalne wyniki,
w rodzaju odsysania tłuszczu,
liftingu twarzy, operacji nosa itd.
Znowu mamy umartwienie ciała
wynikające jednak z motywacji,
która przekracza i przerasta ofiarę —
piękna ciała.



W tę dziedzinę wkracza również cały
temat wymogów mody, jeśli chodzi o
niewygodę (pewne obcasy nie są
czymś dobrym ani dla stopy, ani dla
używającej ich osoby, ale piękno
uzasadnia to umartwienie), czy też o
zimno lub ciepło; albo też kwestia
wymogów zwyczajowych (nie można
zapomnieć o płaczu małej
dziewczynki przy przekłuwaniu
uszu). W tym kontekście być może na
szczególną uwagę zasługuje
ozdabianie ciała przy pomocy 
piercingu, tatuaży itd.

Dla chrześcijanina ozdabianie ciała,
ciało jako ozdoba i wyraz osoby
ludzkiej są czymś fundamentalnym.
To ozdabianie wyraża się w
uśmiechu, w niekiedy heroicznym
wysiłku na rzecz bliźniego (między
małżonkami lub przyjaciółmi; ojciec
albo matka w stosunku do dzieci), w
dzieleniu ubóstwa z ubogim i
choroby z chorym itd. Jak widać, jest
to ozdabianie osoby, wyrażane na



widzialne sposoby (to, co zawsze
nazywano uczynkami miłosiernymi
względem ciała). Jednak jako że
chodzi o ciało ożywiane przez ducha,
przez duszę, w jedności osoby
ludzkiej ozdoba ta ma również
charakter duchowy: ozdabianie ciała
ubogiego lub chorego to solidarne
miłowanie tego ciała, tej osoby.

Zasadniczo w tym znaczeniu
ozdabiania i piękna duchowego ciała
rozumiano cielesne umartwienie
chrześcijanina. A także jako
bezpośrednio powiązane z Męką
Jezusa Chrystusa. Chodzi o
ozdabianie ciała w nawiązaniu do
Jezusa Chrystusa Ukrzyżowanego.
Tradycyjne stosowanie w Kościele
praktyk cielesnej pokuty, takich jak
noszenie włosiennicy albo — w
zajmującym nas przypadku —
stosowanie dyscypliny — łączy się z
tym duchowym ozdabianiem ciała
cierpieniami i ranami Chrystusa,



ponieważ nasze ciało dzieli bóle
Jezusa.

Aby to pojąć, trzeba spróbować
zrozumieć ofiarę Chrystusa. Tylko w
ten sposób może zaistnieć tolerancja
i szacunek dla chrześcijanina.
Prawdopodobnie dla naszego
społeczeństwa jest to ten aspekt
umartwienia cielesnego, który
najtrudniej przychodzi nam
zrozumieć. Być może dlatego że
dyscyplinę lub włosiennicę postrzega
się jako karę cielesną.

Jezus Chrystus cierpi brutalną
przemoc ze strony żołnierzy i ludu.
Pojmanie Chrystusa, obelgi,
biczowanie, cierniem ukoronowanie,
droga krzyżowa i ukrzyżowanie.
Jednakże sam opis nie tłumaczy
niczego z głębokiej rzeczywistości,
która się tam rozgrywa.

Rzeczywistość polega na tym, że
Chrystus przeobraża brutalną
przemoc ludzkości w całej historii w



całkowitą miłość do Boga i ludzi.
Chrystus nie cierpi z powodu
przemocy tak po prostu jako skazany
na śmierć, lecz jest On panem
swojego życia, ofiaruje je, i to
ofiaruje je za miłość do ludzi, do
grzeszników, do osób zepchniętych
na margines, do ubogich. Dlatego
Ukrzyżowany stanowi ozdobę:
wyraża poprzez swoje umęczone
ciało ukoronowanie bezinteresownej
i całkowitej miłości do Boga i do
bliźnich.

Chrystus cierpi, ponieważ miłuje, zaś
miłuje, ponieważ swoim cierpieniem
łączy się z każdą osobą, która cierpi,
towarzyszy jej, podtrzymuje ją, daje
jej nadzieję. Nie można żądać od
chrześcijanina, żeby zrezygnował z
krzyża („znakiem chrześcijanina jest
święty krzyż”) ani żeby zrezygnował
z krucyfiksu.

Cierpienie chrześcijanina, a w
ramach tego cierpienia umartwienie



cielesne, jest przejawem głębszej
rzeczywistości — jego solidarności i
bliskości z cierpieniem wszystkich
ludzi razem i każdego człowieka z
osobna w całej historii i w życiu
każdego z nich. To nie kara dla ciała,
jakby było ono złe lub godne
pogardy, ale wprost przeciwnie. To
ozdoba ciała, która czyni osobę
ludzką piękniejszą, ponieważ wyraża
w jej ciele solidarną miłość i
zjednoczenie z Chrystusem i z
cierpiącą, potrzebującą, zepchniętą
na margines, zapomnianą
ludzkością.

Nie jest czymś obowiązkowym
posiadanie smukłej sylwetki ani
podążanie za modą, choćby była
niewygodna, ani stosowanie 
piercingu czy tatuowanie się, jak
również nie jest czymś
obowiązkowym stosowanie
cielesnych umartwień, jak
włosiennica albo dyscyplina.



Nie są to również jedyne środki
służące do ozdabiania ciała. Istnieją
natomiast takie środki, używane
przez wiele osób zarówno dzisiaj, jak
i wczoraj. Środki te potwierdziły
swoją skuteczność w osiąganiu
szczególnego piękna. Mamy tutaj
przede wszystkim przykład
Chrystusa i wielu Męczenników. A
także przykład życia i dzieła wielu
Świętych. Nie jest łatwo poświęcać
życie Bogu i bliźnim, ponad wszystko
i ponad to, co może się podobać
własnemu „ja” — troszczyć się o
najbiedniejszych z biednych i żyć
pośród nich nie tylko przez jeden
dzień, ale przez kolejne dni, przez
całe życie itd.

Dlaczego, będąc nietolerancyjnym,
piętnować kogoś a priori? Lepiej
spróbujmy zrozumieć powody, dla
których ktoś chce żyć i postępować
po swojemu. Niech każdy z nas sam
stara się żyć jak najlepiej, dzięki



temu zbudujemy lepszą cywilizację i
lepszy świat.

tłum. Bronisław Jakubowski

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/piekno-swietych-i-
chrzescijanskie-umartwienie-2/

(12-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/piekno-swietych-i-chrzescijanskie-umartwienie-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/piekno-swietych-i-chrzescijanskie-umartwienie-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/piekno-swietych-i-chrzescijanskie-umartwienie-2/

	Piękno świętych i chrześcijańskie umartwienie

