opusdei.org

Pelny tekst Noty nt.
Ewangelizacji

Kongregacja Nauki Wiary
oglosila z data 14 grudnia 2007
“Note doktrynalng na temat
niektérych aspektow
ewangelizacji”. Zamieszczamy
jej pelny tekst.

03-03-2008

NOTA DOKTRYNALNA KONGREGAC]I
NAUKI WIARY

na temat pewnych aspektow
ewangelizacji



I. Wprowadzenie

1. Postany przez Ojca, aby glosic
Ewangelie, Jezus Chrystus wezwat
wszystkich ludzi do nawrdcenia i do
wiary (por. Mk 1, 14-15), zas po
swoim zmartwychwstaniu powierzyt
apostolom dalsze prowadzenie swej
misji ewangelizacyjnej (por. Mt 28,
19-20; Mk 16, 15; £k 24, 47; Dz 1, 3):
«Jak Ojciec Mnie postal, tak i Ja was
posytam» (J 20, 21; por. 17, 18). Za
posrednictwem Kos$ciota pragnie On
w istocie dotrzec do kazdej epoki
dziejow, do kazdego miejsca na
ziemi, do kazdego srodowiska
spolecznego i do kazdego czlowieka,
azeby wszyscy stali sie jedna
owczarnia z jednym pasterzem (por.
] 10, 16): «Idzcie na caly Swiat i
gloscie Ewangelie wszelkiemu
stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie
chrzest, bedzie zbawiony; a kto nie
uwierzy, bedzie potepiony» (MK 16,
15-16).



Apostolowie zatem, «dzialajac pod
natchnieniem Ducha Swietego,
wzywali wszystkich do zmiany zycia,
do nawrdcenia i do przyjecia
chrztu» (1), poniewaz
«pielgrzymujacy Kosciol jest
konieczny do zbawienia» (2). Sam
Pan Jezus Chrystus, obecny w swoim
KoSciele, uprzedza dzialanie
ewangelizatorow, wspiera je i nad
nim czuwa, sprawiajac, ze ich praca
wydaje owoce: to, co wydarzyto sie
na poczatku, dokonuje sie w ciggu
calych dziejow.

Na poczatku trzeciego tysiaclecia
nadal rozbrzmiewa w Swiecie
wezwanie, ktére Piotr wraz ze swym
bratem Andrzejem i pierwszymi
uczniami ustyszeli z ust Jezusa:
«Wyplyn na glebie i zarzuccie sieci
na potow!» (Lk 5, 4) (3). Zas po cudzie
polowu wielkiej ilo$ci ryb Pan
oznajmil Piotrowi, ze bedzie
«rybakiem ludzi» (por. £k 5, 10).



2. Termin «ewangelizacja» ma
bardzo bogate znaczenie (4). W
szerokim rozumieniu obejmuje cala
misje Kosciola: tres¢ calego jego zycia
stanowi wszak traditio Evangelii —
gloszenie i przekazywanie Ewangelii,
ktora jest «moca Bozg ku zbawieniu
dla kazdego wierzacego» (Rz 1, 16), a
w swej najglebszej istocie jest
tozsama z Jezusem Chrystusem (por.
1 Kor 1, 24). Adresatem tak
rozumianej ewangelizacji jest zatem
cala ludzkos¢. W kazdym razie
«ewangelizowac» znaczy nie tylko
wykladac pewng doktryne, ale glosic
Pana Jezusa stowami i czynami, a
wiec stac sie narzedziem Jego
obecno$ci i dzialania w Swiecie.

«Kazdy cztowiek, by zrealizowa¢ w
peini swe powolanie, ma prawo
ustysze¢ Dobra Nowine Boga, ktory
objawia sie 1 daje siebie w
Chrystusie» (5). Prawo to Pan dat
kazdemu cztowiekowi, dlatego kazdy
czlowiek moze naprawde powiedzieé



za sw. Pawlem: Jezus Chrystus
«umitowal mnie i samego siebie
wydat za mnie» (Ga 2, 20). Z tym
prawem zwigzana jest powinnosc
ewangelizowania: «Nie jest dla mnie
powodem do chluby to, ze glosze
Ewangelie. Swiadom jestem
cigzgcego na mnie obowiazku. Biada
mi bowiem, gdybym nie glosit
Ewangelii!» (1 Kor 9, 16; por. Rz 10,
14). Jest zatem zrozumiale, ze
wszelkie dzialanie KoSciota ma
istotny wymiar ewangelizacyjny oraz
ze nie powinno by¢ nigdy oddzielane
od dazenia do tego, aby pomoc
wszystkim spotkac¢ Chrystusa przez
wiare, co jest gtdwnym celem
ewangelizacji: «sprawy socjalne i
Ewangelia sa po prostu
nierozdzielne. Jesli dajemy ludziom
tylko wiedze, umiejetnosci,
znajomos¢ mozliwosci technicznych i
sprzet, dajemy im zbyt mato» (6).

3. Dzisiaj jednak narastajace
zamieszanie powoduje, ze wielu



ludzi nie stucha i nie wypelnia
misyjnego polecenia Pana (por. Mt
28, 19). Czesto uwaza sie, ze wszelkie
proby przekonywania innych w
sprawach religijnych sa
ograniczaniem wolnosci.
Uprawnione byloby jedynie
prezentowanie wlasnych pogladow i
zachecanie innych, aby postepowali
w zgodzie z wlasnym sumieniem, bez
zabiegania o ich nawrocenie do
Chrystusa i na wiare katolicka:
twierdzi sie, ze wystarczy pomagac
ludziom, aby byli bardziej ludzmi lub
wierniejsi wlasnej religii, ze
wystarczy budowa¢ wspolnoty
zdolne zabiegac o sprawiedliwosc,
wolnosc¢, pokdj i solidarnosc.
Niektorzy utrzymuja ponadto, Ze nie
nalezy glosi¢ Chrystusa tym, ktorzy
Go nie znaja, ani tez naklaniac ich do
przystapienia do Kosciola, poniewaz
mozna rzekomo zostac¢ zbawionym
nawet nie znajac Chrystusa i nie
nalezac formalnie do Kosciola.



W zwiazku z tymi kwestiami
Kongregacja Nauki Wiary uznatla za
konieczne opublikowanie niniejszej
Noty. Opiera si¢ ona na calosci
katolickiego nauczania o
ewangelizacji, obszernie
przedstawionego w magisterium
Pawla VIiJana Pawla II, a jej celem
jest wyjasnienie wybranych
zagadnien dotyczacych relacji
miedzy misyjnym mandatem
Chrystusa a poszanowaniem
sumienia i wolnosci religijne;j
wszystkich ludzi. Zagadnienia te
majg wazne implikacje
antropologiczne, eklezjologiczne i
ekumeniczne.

II. Pewne implikacje
antropologiczne

4. «To jest zycie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga,
oraz Tego, ktorego postales, Jezusa
Chrystusa» (] 17, 3): Bog obdarzy?
ludzi rozumem i wolg, aby mogli Go



dobrowolnie szuka¢, poznawac i
kochac. Dlatego ludzka wolnosc jest
zarazem bogactwem i wyzwaniem,
przed jakim stawia czlowieka Ten,
ktory go stworzyl. Jest propozycja
skierowana do jego zdolnosci
poznania i umilowania tego, co
dobre i prawdziwe. Nic nie angazuje
ludzkiej wolnosci tak bardzo, jak
poszukiwanie dobra i prawdy, bo
wymaga ono wiernosci, obejmujacej
fundamentalne aspekty zycia.
Dotyczy to w szczegolny sposob
prawdy zbawczej, ktora nie jest
jedynie przedmiotem refleksji, ale
wydarzeniem ogarniajacym cala
osobe — rozum, wole, uczucia,
dzialania i zamierzenia — gdy
decyduje sie pdjsc¢ za Chrystusem. W
tym poszukiwaniu dobra i prawdy
dziala juz Duch Swiety, ktéry otwiera
serca i usposabia je do przyjecia
prawdy ewangelicznej, zgodnie ze
znanym twierdzeniem $w. Tomasza z
Akwinu: «Omne verum a quocumque
dicatur a Spiritu Sancto est» (7).



Dlatego wazne jest uznanie wartosci
tego dzialania Ducha, ktory
usposabia i przybliza serca do
prawdy, wspomagajac ludzkie
poznanie w procesie dojrzewania w
madrosci i ufnym zawierzeniu
prawdzie (8).

Dzisiaj jednak coraz czesciej stawia
sie pytania dotyczace wlasnie prawa
do proponowania innym tego, co w
odniesieniu do siebie uwaza sie za
prawdziwe, aby i oni mogli to
przyjac. Taki zamiar jest czesto
postrzegany jako zamach na wolnosc
drugiego cztowieka. Ta wizja ludzkiej
wolnosci, abstrahujaca od jej
nierozerwalnego odniesienia do
prawdy, jest jednym z przejawow
«relatywizmu, ktéry niczego nie
uznaje za ostateczne i dla ktorego
jedynym kryterium jest wlasne "ja"
czlowieka z jego zachciankami, a
mimo pozoru wolnosci staje sie dla
kazdego wiezieniem» (9). W réznych
postaciach agnostycyzmu i



relatywizmu, obecnych w mysli
wspoiczesnej, "uprawniona wielos$¢
stanowisk ustgpita miejsca
bezkrytycznemu pluralizmowi,
opartemu na zalozeniu, ze wszystkie
opinie majg réwna wartos¢: jest to
jeden z najbardziej
rozpowszechnionych przejawow
braku wiary w istnienie prawdy, jaki
daje sie¢ zaobserwowac we
wspolczesnym swiecie. Od takiej
postawy nie sg wolne takze pewne
koncepcje zycia pochodzace ze
Wschodu: odbieraja one bowiem
prawdzie charakter absolutny,
wychodzgc z zalozenia, ze objawia
sie ona w rownej mierze w roznych
doktrynach, nawet wzajemnie
sprzecznych" (10). Jezeli cztowiek
neguje swoja fundamentalng
zdolnos¢ do poznania prawdy, jesli
staje sie sceptyczny co do swojej
zdolnosci rzeczywistego poznania
tego, co prawdziwe, w ostatecznosci
traci to, co jako jedyne moze



przekonac jego inteligencje 1 ujac
jego serce.

5. Kto zatem sadzi, ze w
poszukiwaniu prawdy moze liczy¢
wylacznie na wilasne sily, i nie
dostrzega, ze potrzebna mu jest —
tak jak wszystkim — pomoc innych,
jest w bledzie. Czlowiek «od dnia
narodzin jest (...) wlaczony w rézne
tradycje, przejmujac od nich nie
tylko jezyk i formacje kulturowa, ale
takze liczne prawdy, w ktére wierzy
niejako instynktownie. (...) W zyciu
czlowieka nadal o wiele wiecej jest
prawd, w ktore po prostu wierzy, niz
tych, ktore przyjal po osobistej
weryfikacji» (11). Koniecznos¢
zawierzenia wiedzy przekazywanej
przez wilasng kulture lub zdobytej
przez innych wzbogaca czlowieka
zarowno o prawdy, ktorych nie mogt
sam zdoby¢, jak i o wiezi
miedzyosobowe i spoleczne, ktore
rozwija. Natomiast indywidualizm
duchowy izoluje czlowieka, nie



pozwalajac mu otworzyc sie z
ufnoscig na innych — a tym samym
przyjmowac i dawac szczodrze te
dobra, ktorymi karmi sie jego
wolnos$¢ — i stwarzajac zagrozenie
takze dla prawa do publicznego
wyrazania swoich przekonan i opinii
(12).

W szczegdlnosci do prawdy zdolnej
ukazac cztowiekowi sens zycia i by¢
dla niego drogowskazem mozna
dojs¢ rowniez przez ufne
zawierzenie tym, ktorzy moga
poreczy¢ pewnosc i autentycznos¢
tejze prawdy: «Umiejetnosc i decyzja
zawierzenia samego siebie i
wlasnego zycia innej osobie to z
pewnoscia jeden z aktow
antropologicznie najbardziej
doniostych i wymownych» (13).
Przyjecie Objawienia, ktore dokonuje
sie przez wiare, cho¢ nastepuje na
glebszej plaszczyznie, nalezy do
dynamiki poszukiwania prawdy:
«Bogu objawiajacemu nalezy sie



"postuszenstwo wiary" (por. Rz 1, 5;
16, 26; 2 Kor 10, 5 n.). Przez nie
czlowiek w sposob wolny catkowicie
powierza sie Bogu, ofiarowujac
"Bogu objawiajacemu pelne
poddanie umystu i woli" oraz
ochotnie przyjmujac udzielone przez
Niego Objawienie» (14). Sobor
Watykanski II, stwierdziwszy
najpierw, ze kazdy czlowiek ma
obowiazek i prawo poszukiwacé
prawdy w sprawach religijnych,
dodaje: «Prawdy za$ nalezy szuka¢ w
sposob odpowiadajacy godnosci
osoby ludzkiej i jej spotecznej
naturze, mianowicie przez wolne
dociekania, przez nauczanie i
wychowanie, wymiane mysli i dialog,
przez co jedni drugim przedkladaja
prawde, ktora znalezli albo sadzg, ze
znalezli, aby pomagac sobie
nawzajem w jej zglebianiu» (15). Tak
czy inaczej, «prawda narzuca sie
sumieniu tylko silg siebie

samej» (16). Dlatego uczciwe
pobudzanie rozumu i wolnosci



czlowieka do spotkania z Chrystusem
1 Jego Ewangelia nie jest bezprawng
ingerencja w jego sprawy, ale
uprawniong propozycja i przystuga,
dzieki ktorej relacje miedzy ludzmi
moga stac sie bardziej owocne.

6. Ewangelizacja jest takze szansa
wzbogacenia sie dla tych, do ktérych
jest skierowana, ale i dla tego, kto ja
prowadzi, oraz dla catego Kosciola.
Na przykiad w procesie inkulturacji
«sam Kosciot powszechny (...)
wzbogaca sie o formy wyrazu i
wartosci w roznych dziedzinach
zycia chrzescijanskiego, (...) poznaje i
wyraza jeszcze lepiej tajemnice
Chrystusa, a jednoczes$nie jest
pobudzany do stalej odnowy» (17). W
istocie Koscidl, ktdry juz od dnia
Piecdziesigtnicy ukazuje
powszechno$¢ swojej misji,
przyjmuje w Chrystusie
nieprzebrane dziedzictwo ludzkosci
wszystkich epok i okolicznosci
dziejowych (18). Kazde spotkanie z



konkretnym cztowiekiem lub
konkretng kultura ma nie tylko
istotng wartosc¢ antropologiczna, ale
moze tez ujawni¢ mozliwosci
Ewangelii wcze$niej stabo
uwydatnione, ktore wzbogaca w
konkretny sposob zycie chrze$cijan i
Kosciola. Takze dzieki tej dynamice
«tradycja (...) pochodzaca od
Apostotow rozwija sie w Kosciele pod
opieka Ducha Swietego» (19).

To Duch bowiem, za ktérego sprawa
dokonalo sie niegdys$ wcielenie
Jezusa Chrystusa w dziewiczym lonie
Maryi, ozywia macierzynskie
dzialanie Kosciota na polu
ewangelizacji kultur. Chociaz
Ewangelia jest niezalezna od
wszelkich kultur, ma zdolnos¢
przenikania ich wszystkich, przy
czym jednak nie oddaje sie na ustugi
zadnej z nich (20). W tym sensie
Duch Swiety jest takze sprawca
inkulturacji Ewangelii, jest Tym,
ktory pomyslnie przewodzi



dialogowi miedzy stowem Bozym,
objawionym w Chrystusie, a
najglebszymi pytaniami, jakie rodza
sie w roznorodnosci ludzi i kultur. W
ten sposéb wcigz dokonuje sie w
dziejach, w jednosci tej samej i
jedynej wiary, wydarzenie
Piecdziesiatnicy, ktéra wzbogaca sie
dzieki wieloS$ci jezykow i kultur.

7. Dzialania, przez ktdre czlowiek
przekazuje innym prawdy i
wydarzenia istotne z religijnego
punktu widzenia, ulatwiajgc ich
przyjecie, nie tylko sg gteboko
zgodne z natura ludzkiego procesu
dialogu, komunikowania i uczenia
sie, ale wynikajg tez z innej waznej
rzeczywistosci antropologicznej:
cecha wlasciwa czlowiekowi jest
pragnienie dzielenia sie z innymi
wlasnymi dobrami. Przyjecie Dobrej
Nowiny przez wiare w naturalny
sposob przynagla do takiego
dzielenia sie. Prawda, ktéra zbawia
zycie, rozpala w sercu tego, kto ja



przyjmuje, mitos¢ do blizniego, ta za$
powoduje, ze dobrowolnie daje on
innym to, co sam darmo otrzymat.

Chociaz niechrzescijanie moga sie
zbawic za sprawa laski, ktorej Bog
udziela «znanymi sobie

drogami» (21), Kosciol nie moze
ignorowac faktu, ze w tym Swiecie
brakuje im bardzo cennego dobra:
nie znajg prawdziwego oblicza Boga 1
przyjazni z Jezusem Chrystusem,
Bogiem z nami. Albowiem «nie ma
nic piekniejszego, niz zostac
dosiegnietym, zaskoczonym przez
Ewangelie, przez Chrystusa. Nie ma
nic piekniejszego niz poznac Go i
mowic innym o przyjazni z

Nim» (22). Dla kazdego czlowieka
wielkim dobrem jest objawienie mu
podstawowych prawd (23) o Bogu, o
nim samym, o Swiecie; natomiast
zycie w mroku, bez znajomosci
prawdy o sprawach ostatecznych,
jest ztem i czesto zZrédlem cierpien
oraz dramatycznych czasem form



zniewolenia. Oto dlaczego Sw. Pawel
nie waha sie opisa¢ nawrdcenia na
wiare chrzescijaniska jako
wyzwolenia spod «wladzy
ciemnosci» i wejscia «do krdlestwa
(...) umilowanego Syna, w ktorym
mamy odkupienie — odpuszczenie
grzechow» (Kol 1, 13-14). Dlatego
peine opowiedzenie sie przy
Chrystusie, ktory jest Prawda, i
wstgpienie do Jego Kosciola nie
umniejsza wolnosci czlowieka, ale ja
wywyzsza i kieruje ja ku spelnieniu,
w milosci bezinteresownej, peinej
troski o dobro wszystkich ludzi.
Nieocenionym darem jest zycie w
powszechnej wspolnocie przyjaciot
Boga, ktdra rodzi sie z komunii z
zyciodajnym cialem Jego Syna,
uzyskanie od Niego pewnosci
odpuszczenia grzechéw 1 zycie w
mitosci, ktora rodzi sie z wiary. Tymi
darami Koscidl pragnie dzielic sie ze
wszystkimi, aby mieli pelnie prawdy
i Srodkow zbawienia i mogli



«uczestniczy¢ w wolnosci i chwale
dzieci Bozych» (Rz 8, 21).

8. Ewangelizacja zaklada takze
szczery dialog, ktory zmierza do
zrozumienia racji i uczuc innych. Do
serca czlowieka nie mozna bowiem
dotrzec inaczej, jak tylko w postawie
bezinteresownosci, mitosci i dialogu,
tak, aby gloszone stowo bylo nie
tylko wypowiadane, ale znajdowato
tez wlasciwy oddzwiek w sercach
stuchaczy. W zwigzku z tym trzeba
mie¢ na uwadze oczekiwania i
cierpienia, konkretne sytuacje tych,
do ktoérych sie zwracamy. Ponadto
wlasnie przez dialog ludzie dobrej
woli latwiej otwieraja swoje serca i
szczerze mowia o swoich
doswiadczeniach duchowych i
religijnych. Takie wzajemne
dzielenie sie, typowe dla prawdziwej
przyjazni, jest cenng sposobnoscia do
dawania Swiadectwa i gloszenia
chrzescijanskiego oredzia.



Jak do kazdej dziedziny ludzkiej
dzialalnosci, tak i do dialogu o
sprawach religijnych moze zakrasc
sie grzech. Moze sie czasem zdarzyc¢,
ze takiemu dialogowi nie przyswieca
jego naturalny cel, ale dochodzi w
nim do glosu klamstwo, egoistyczne
interesy 1 arogancja, co uwlacza
godnosci i wolnosci religijnej
rozmowcow. Dlatego «Kosciot
surowo zabrania zmuszania kogos$ do
przyjecia wiary, badz tez
doprowadzania lub zwabiania go do
niej niegodziwymi sposobami, tak
jak gorliwie broni tez prawa do tego,
aby nikt nie by} od wiary odwodzony
niesprawiedliwym
przesladowaniem» (24).

Pierwsza pobudka do ewangelizacji
jest mitos¢ Chrystusa pragnaca
wiecznego zbawienia ludzi.
Prawdziwi ewangelizatorzy pragna
jedynie bezinteresownie
obdarowywac innych tym, co sami
darmo otrzymali: «Od zarania



Kosciola uczniowie Chrystusa
trudzili sie nad tym, by nawracac
ludzi do wyznawania Chrystusa Pana
nie Srodkami przymusu ani
sztuczkami niegodnymi Ewangelii,
lecz przede wszystkim sila stowa
Bozego» (25). Misja apostolow i jej
kontynuacja w misji starozytnego
Kosciola pozostaje fundamentalnym
wzorcem ewangelizacji dla kazdej
epoki: misja, z ktora czesto taczylo
sie meczenstwo, czego przykladem
jest takze historia niedawno
zakonczonego stulecia. Wiasnie
meczenstwo daje wiarygodnos¢
Swiadkom, ktorzy nie szukaja wiadzy
ani zysku, ale oddaja zycie za
Chrystusa. Ukazuja oni Swiatu
bezbronna moc, peing mitosci do
ludzi, jaka zostaje dana tym, ktorzy
nasladujg Chrystusa az po catkowity
dar z wlasnego zycia. I tak
chrzescijanie — od samych
poczatkéw chrzescijanstwa az po
nasze czasy — znosili
przesladowania z powodu Ewangelii,



zgodnie z tym, co zapowiedzial
Chrystus: «Jezeli Mnie przesladowali,
to i was beda przesladowac» (J 15,
20).

II1. Pewne implikacje
eklezjologiczne

9. Juz od dnia Piecdziesiatnicy kazdy,
kto w pelni przyjmuje wiare, zostaje
wlaczony we wspdlnote wierzacych:
«Ci wiec, ktorzy przyjeli jego [Piotra]
nauke, zostali ochrzczeni. I
przylaczylo sie owego dnia okoto
trzech tysiecy dusz» (Dz 2, 41). Od
samego poczatku Ewangelia jest
gloszona w mocy Ducha Swietego
wszystkim ludziom, aby uwierzyli i
stawali sie uczniami Chrystusa i
cztonkami Jego Kosciola. Takze w
literaturze patrystycznej stale obecne
jest wezwanie do wypeiniania misji
powierzonej uczniom przez
Chrystusa (26). Zazwyczaj stosuje
ona termin «nawrécenie» w
odniesieniu do koniecznosci



sprowadzania pogan do Kosciola.
Jednakze nawrdcenie (metanoia) w
prawdziwie chrze$cijanskim
rozumieniu tego stowa oznacza
przemiane mentalnosci i
postepowania, bedaca wyrazem
nowego zycia w Chrystusie, ktore
glosi wiara: chodzi tu o nieustanne
doskonalenie mys$li i czynow
prowadzace do coraz Scislejszego
utozsamienia z Chrystusem (por. Ga
2, 20), do czego powotani sg przede
wszystkim ludzie ochrzczeni. Taki
jest nade wszystko sens wezwania
Jezusa: «<nawracajcie sie 1 wierzcie w
Ewangelie» (Mk 1, 15; por. Mt 4, 17).

Ducha chrzescijanskiego zawsze
ozywialo zarliwe pragnienie, by
doprowadzic cata ludzkos¢ do
Chrystusa w Kosciele. Wlgczenie do
Kosciola nowych czlonkow nie jest
bowiem poszerzeniem grona ludzi
sprawujacych wladze, ale
wlgczeniem sie w siec, jaka tworzy
przyjazn z Chrystusem, taczaca niebo



i ziemie, kontynenty i rozne epoki.
Jest dostgpieniem daru komunii z
Chrystusem, ktory jest «<nowym
zyciem», pobudzanym przez mitosc i
dazenie do sprawiedliwosci. KoSciot
jest narzedziem — «zalgzkiem oraz
zaczatkiem» (27) — krolestwa
Bozego, a nie polityczng utopia. Juz
teraz jest obecnoscia Boga w
dziejach, a nosi w sobie takze
prawdziwg przyszto$¢ — te
ostateczng, w ktorej On bedzie
«wszystkim we wszystkich» (1 Kor
15, 28); obecnoscia niezbedng, bo
tylko Bog moze zaprowadzi¢ w
Swiecie prawdziwy pokdj i
sprawiedliwos$c. Krélestwo Boze nie
jest — jak twierdzg dzi$ niektorzy —
jakas blizej nieokreslona
rzeczywistoscig, wyrastajaca ponad
wszelkie religijne doswiadczenia i
tradycje, ku ktdrej winny one
zmierzac niczym ku powszechnej i
jednorodnej wspolnocie wszystkich
wierzacych w Boga, ale jest nade
wszystko osoba o obliczu i imieniu



Jezusa z Nazaretu, wizerunku Boga
niewidzialnego (28). Dlatego kazdy
wolny odruch ludzkiego serca
popychajacy ku Bogu i Jego
krolestwu z samej swojej natury
moze prowadzi¢ tylko do Chrystusa,
a tym samym do wstapienia do Jego
Kosciola, ktdry jest skutecznym
znakiem tego krolestwa. Kosciél
zatem to miejsce obecnosci Boga, a
tym samym narzedzie prawdziwej
humanizacji czlowieka i Swiata.
Rozszerzanie sie Kosciola w dziejach,
stanowigce cel misji, jest stuzba na
rzecz obecnosci Boga poprzez Jego
krolestwo: nie mozna bowiem
«od}aczac [Krdlestwa] (...) od
Kosciota» (29).

10. Jednakze dzisiaj misyjne
przepowiadanie Kosciola jest
«zagrozone przez teorie
relatywistyczne, ktdre usituja
usprawiedliwic pluralizm religijny
nie tylko de facto, lecz takze de iure
(czyli jako zasade)» (30). Od



dluzszego czasu mamy do czynienia
z sytuacja, w ktorej dla wielu
wiernych nie jest jasne, co stanowi
istotna racje bytu ewangelizacji (31).
Twierdzi sie nawet, ze przekonanie o
tym, iz otrzymalo sie w darze peinie
Objawienia Bozego, kryje w sobie
postawe nietolerancjii jest
zagrozeniem dla pokoju.

Kto tak rozumuje, nie wie, ze pelnia
daru prawdy, ktory Bog ofiarowuje
czlowiekowli, gdy mu sie objawia, nie
narusza wolnosci stworzonej przez
Niego samego, jako nieusuwalny
przymiot ludzkiej natury: wolnosci,
ktora nie jest obojetnoscia, ale
dazeniem ku dobru. Ten szacunek
jest wymogiem samej wiary
katolickiej 1 milosci Chrystusa, jest
konstytutywnym elementem
ewangelizacji, a tym samym dobrem,
ktore nalezy szerzy¢ w sposob
nieodlacznie zwigzany z dzialaniami
zmierzajacymi do tego, aby czlowiek
mogl poznac i dobrowolnie przyjac



peinie zbawienia, ktorg Bog
ofiarowuje mu w Kosciele.

Poszanowanie wolnosci religijnej
(32) i jej obrona «nie powinny nas
nigdy czynic obojetnymi na prawde 1
dobro. Sama mito$¢ bowiem skiania
uczniow Chrystusa do gloszenia
wszystkim ludziom zbawiennej
prawdy» (33). Ta mitosc jest cenna
pieczecig Ducha Swietego, ktory jako
glowny sprawca misji (34)
nieustannie rozbudza serca, gdy
gloszona jest Ewangelia, 1 otwiera je
na jej przyjecie. Ta mitosc zyje w
sercu Kosciola i z niego rozchodzi sie
na $wiat — niczym ptomien mitosci
— az po jego krance, az do serca
kazdego czlowieka. Calym sercem
czlowiek oczekuje bowiem spotkania
z Jezusem Chrystusem.

Mozna zatem zrozumie¢, dlaczego
wezwanie Chrystusa do
ewangelizacji jest naglace, oraz ze
misja powierzona przez Pana



apostolom dotyczy wszystkich
ochrzczonych. Stowa Jezusa: «IdZcie
wiec 1 nauczajcie wszystkie narody,
udzielajgc im chrztu w imie Ojca i
Syna, i Ducha Swietego. Uczcie je
zachowywac wszystko, co wam
przykazatem» (Mt 28, 19-20), sa
wezwaniem skierowanym do
wszystkich w Kosciele, do kazdego
wedle jego powolania. W obecnej za$
dobie, gdy tak wielu ludzi zyje na
réznego rodzaju «pustyniachy,
przede wszystkim na «pustyni
mroku, ktéry kryje Boga,
spustoszenia umystow, ktore
zatracilty Swiadomos$¢ godnosci i
drogi cztowieka» (35), Papiez
Benedykt XVI przypomnial Swiatu, ze
«Kosciot jako calosé, a w nim jego
pasterze musza tak jak Chrystus
wyruszy¢ w droge, aby wyprowadzic¢
ludzi z pustyni ku przestrzeni zycia,
ku przyjazni z Synem Bozym, ku
Temu, ktéry daje nam zycie — pelnie
zycia» (36). To apostolskie zadanie
jest powinnoscia, a zarazem



niezbywalnym prawem, wiasciwym
wyrazem wolnosci religijnej,
majacym takze wymiary etyczno-
spoleczne i etyczno-polityczne (37).
Niestety, w niektorych czesciach
Swiata to prawo do dzi$ nie zostalo
uznane ustawowo, w innych zas nie
jest respektowane w praktyce (38).

11. Kto glosi Ewangelie, ma udzial w
mitosci Chrystusa, ktory nas
umitowat i ofiarowal za nas samego
siebie (por. Ef 5, 2); jest Jego
ambasadorem i w imie Chrystusa
wzywa: pojednajcie sie z Bogiem!
(por. 2 Kor 5, 20). Ta mitos$c jest
wyrazem wdziecznosci, jaka
przepeinia sie ludzkie serce, gdy
otwiera sie na mitos$¢ ofiarowana
przez Jezusa Chrystusa, te Milosc,
ktora «wszechswiat obejmuje» (39).
To z niej bierze sie zarliwos¢, ufnosc i
Smiatosc¢ (parrhesia), ktore
znamionowaly przepowiadanie
apostotow (por. Dz 4, 31; 9, 27-28; 26,
26 itp.), jak zauwazyl krol Agryppa



stuchajgc Pawla: «Niewiele brakuje, a
przekonaibys$ mnie i zrobil ze mnie
chrzescijanina» (Dz 26, 28).

Ewangelizacji nie prowadzi sie
jedynie publicznie gloszac Ewangelie
czy podejmujgc dziatania o duzym
zasiegu spolecznym, ale takze
poprzez osobiste Swiadectwo, ktore
zawsze jest jej niezwykle skuteczna
forma. Albowiem «oprécz ogoélnego i
publicznego gloszenia Ewangelii
zawsze jest godne uznania i wazne
przekazywanie Ewangelii prywatne,
od osoby do osoby. (...) Nie powinno
dojsc do tego, by na skutek
koniecznosci niesienia Dobrej
Nowiny do licznych rzesz ludzi
zapomniano o tej formie, ktora
dosiega osobistego sumienia
czlowieka i porusza je przedziwnym
stowem, otrzymanym od kogos
innego» (40).

W kazdym razie nalezy pamietac, ze
w przekazywaniu Ewangelii stowo i



Swiadectwo zycia idg w parze (41);
aby blask prawdy mog}
promieniowac na wszystkich ludzi,
nieodzowne jest przede wszystkim
Swiadectwo swietoSci. Jezeli stowu
przecza czyny, z trudem znajdzie ono
postuch. Jednakze nie wystarcza
samo Swiadectwo, poniewaz «nawet
najpiekniejsze swiadectwo
przestanie wreszcie kiedys$
oddziatywac bez objasnienia,
podbudowania i rozwiniecia go
przez jasne a niedwuznaczne
wieszczenie Pana Jezusa. To wiasnie
chcial wyrazi¢ Swiety Piotr w
stowach: "badzcie zawsze gotowi do
uzasadnienia tej nadziei, ktora w was
jest" (1 P 3, 15)» (42).

IV. Pewne implikacje ekumeniczne

12. Od samego poczatku ruch
ekumeniczny byt Scisle zwigzany z
ewangelizacja. Jednosc¢ jest bowiem
gwarancja wiarygodnosci misji, i
dlatego Sobor Watykanski II



stwierdza z zalem, ze skandal
podziatdw «przynosi szkode
najSwietszej sprawie gloszenia
Ewangelii» (43). Sam Jezus w
przeddzien Smierci modlil sie: «aby
wszyscy stanowili jedno, (...) by Swiat
uwierzyb (J 17, 21).

Misja Kosciola ma charakter
powszechny i nie jest ograniczona do
wybranych regionow Swiata.
Jednakze ewangelizacja prowadzona
jest na rdzne sposoby, zaleznie od
roznorodnych sytuacji. W $cistym
sensie mowimy o missio ad gentes —
skierowanej do tych, ktdrzy nie znaja
Chrystusa. W szerokim znaczeniu
nazywa sie «ewangelizacjg»
normalng prace duszpasterskg, oraz
mowi sie o «xnowej ewangelizacji»,
skierowanej do tych, ktérzy
zaniechali praktyk chrzescijanskich
(44). Ewangelizacja prowadzona jest
tez w krajach, gdzie zyja
chrzescijanie niekatolicy, zwlaszcza
w krajach o dawnej tradycji i



kulturze chrzescijanskiej. Tutaj
potrzebny jest zaré6wno prawdziwy
szacunek dla ich tradycjiiich
duchowych bogactw, jak i duch
uczciwej wspolpracy. Trzeba, aby «o
ile to mozliwe, przez wspdlne
wyznanie wobec narodéw wiary w
Boga i w Jezusa Chrystusa i przez
wspolprace w zakresie tak
spolecznym i technicznym, jak
kulturalnym i religijnym katolicy po
bratersku wspoipracowali z braé¢mi
od nich odigczonymi, wedlug norm
dekretu o ekumenizmie, z
wylaczeniem wszelkiego rodzaju
zarowno indyferentyzmu i
synkretyzmu, jak i niezdrowej
rywalizacji» (45).

W dziatalnosci ekumenicznej mozna
wyodrebni¢ rozne wymiary: przede
wszystkim stuchanie innych, jako
podstawowy warunek wszelkiego
dialogu; nastepnie dyskusje
teologiczng, w ktorej dazenie do
zrozumienia roznych wyznan,



tradycji i przekonan moze
doprowadzic¢ do odkrycia zgodnosci
niekiedy ukrytej w sprzecznosciach.
Nie moze tez zabraknac jeszcze
innego istotnego wymiaru
dzialalnosci ekumenicznej,
nierozerwalnie zwigzanego z
poprzednimi: Swiadectwa,
dotyczacego tych elementéw, ktore
nie sg szczegolnymi tradycjami ani
subtelnosciami teologicznymi, lecz
naleza do samej Tradycji wiary, i ich
gloszenia.

Ekumenizm jednak to nie tylko
dzialania w wymiarze
instytucjonalnym, ktore maja
«sprawic, aby czesciowa komunia
istniejaca miedzy chrzescijanami
wzrastata ku pelnej komunii w
prawdzie i mitos$ci» (46): jest on takze
zadaniem kazdego wiernego, ktory
powinien wywigzywac sie z niego
przede wszystkim przez modlitwe,
pokute, poglebianie wiedzy i
wspolprace. Zawsze 1 wszedzie kazdy



katolik ma prawo i obowigzek dawac
Swiadectwo o swej wierze i glosic ja
w calosci. Z chrzescijanami
niekatolikami winien nawiazywac
dialog peten szacunku dla mitosci i
prawdy: dialog, ktéry bedzie
wymiang nie tylko mysli, ale darow
(47), aby mozna bylo im ofiarowac
peinie Srodkow zbawienia (48). Ta
droga prowadzi do coraz glebszego
nawrodcenia sie do Chrystusa.

W tym kontekscie nalezy zauwazyc,
ze jesli chrze$cijanin niekatolik,
powodowany nakazem sumienia i
przekonany o prawdzie wiary
katolickiej, prosi o wlgczenie go w
peing komunie Kosciola katolickiego,
nalezy to uszanowac jako dzielo
Ducha Swietego oraz jako wyraz
wolnosci sumienia i wyznania. W
takim przypadku nie mozna mowic o
prozelityzmie w negatywnym
znaczeniu, jakie przypisuje sie temu
stowu (49). Jak jednoznacznie uznaje
Dekret o ekumenizmie Soboru



Watykanskiego II, «jest rzecza
oczywistg, ze dzielo przygotowania i
pojednania tych osdb, ktore pragna
peinej jednosci (communio)
katolickiej, z zasady rozni sie od
przedsiewzie¢ ekumenicznych; nie
ma tu jednak zadnej sprzecznosci,
gdyz jedno i drugie wywodzi sie z
przedziwnego Bozego

zrzadzenia» (50). Dlatego
przedsiewziecia te nie odbieraja
prawa do pelni wiary katolickiej
innym chrze$cijanom, ktorzy
dobrowolnie ja przyjmuja, ani nie
zwalniajg z obowigzku jej gloszenia.

W tej perspektywie nalezy
oczywiscie wystrzegac sie wszelkich
nieuprawnionych naciskow: «W
szerzeniu za$ wiary religijnej i we
wprowadzaniu zwyczajow nalezy
zawsze powstrzymywac sie od
wszelkich poczynan, ktére miatyby
posmak przymusu lub nalegan
nieuczciwych czy mniej stosownych,
zwlaszcza w odniesieniu do ludzi



prostszych lub potrzebujacych» (51).
Dawanie Swiadectwa prawdzie nie
ma na celu narzucania niczego sila
— ani przez stosowanie przymusu,
ani przez dwuznaczne metody
sprzeczne z Ewangelig. Takze
dziatalnos$¢ charytatywna jest
bezinteresowna (52). Mito$¢ i
Swiadectwo o prawdzie pragna
przekonywac przede wszystkim
moca stowa Bozego (por. 1 Kor 2, 3-5;
1 Tes 2, 3-5) (53). Misja
chrzescijanska opiera sie na mocy
Ducha Swietego i samej gloszonej
prawdy.

V. Zakonczenie

13. Dzialalno$¢ ewangelizacyjna
Kosciola nie moze nigdy ustac, nigdy
bowiem nie zabraknie mu obecnosci
Pana Jezusa w mocy Ducha Swietego,
zgodnie z Jego wlasng obietnicg: «Oto
Ja jestem z wami przez wszystkie
dni, az do skonczenia swiata» (Mt 28,
20). Wspolczesne odmiany



relatywizmu i irenizmu w sferze
religijnej nie moga usprawiedliwiac
rezygnacji z tego trudnego, ale
porywajacego dziela, ktdre nalezy do
samej natury Kosciola i jest jego
«pierwszoplanowym zadaniem» (55).
«Caritas Christi urget nos — mitos¢
Chrystusa przynagla nas» (2 Kor 5,
14): Swiadczy o tym zycie bardzo
licznych wiernych, ktérzy w ciggu
catych dziejow, powodowani
mitoscig Chrystusa, podejmowali
roznorakie dziela i przedsiewziecia,
aby glosi¢ Ewangelie calemu Swiatu i
we wszystkich srodowiskach
spolecznych. Jest to jakby
napomnienie i nieustanne wezwanie
kierowane do kazdego pokolenia
chrzescijan, aby ofiarnie wypeinialo
nakaz Chrystusa. Dlatego, jak
przypomina Papiez Benedykt XVI,
«gloszenie Ewangelii i Swiadczenie o
niej jest pierwsza postuga, jaka
chrzescijanie moga speini¢ wobec
kazdej osoby i catego rodzaju
ludzkiego, sg oni bowiem powolani



do mowienia wszystkim o mitosci
Bozej, objawionej w peini w jedynym
Odkupicielu Swiata, Jezusie
Chrystusie» (55). Milo$¢ pochodzaca
od Boga jednoczy nas z Nim i
«przeksztalca nas w "my", ktore
przezwycieza nasze podzialy i
sprawia, ze stajemy sie jednym, tak,
Ze ostatecznie Bog jest "wszystkim
we wszystkich" (por. 1 Kor 15,

28)» (56).

Ojciec Swiety Benedykt XVI podczas
audiencji udzielonej nizej
podpisanemu Kardynalowi
Prefektowi w dniu 6 pazdziernika
2007 r. zatwierdzil niniejsza «Note
doktrynalng», przyjeta na Sesji
Zwyczajnej Kongregacji, i polecil ja
opublikowac.

W Rzymie, w siedzibie Kongregacji
Nauki Wiary, 3 grudnia 2007 r.,

w liturgiczne wspomnienie Sw.
Franciszka Ksawerego, patrona misji



Kard. William Levada
Prefekt
Abp Angelo Amato (ryt. Sila)

Sekretarz

PRZYPISY

(1) Jan Pawel IT, Enc. Redemptoris
missio (7 grudnia 1990), n. 47: AAS 83
(1991), 293.

(2) Sobor Watykanski II, Konst. dogm.
Lumen gentium, n. 14; por. Dekr. Ad
gentes, n. 7; Dekr. Unitatis
redintegratio, n. 3. Doktryna ta nie
jest sprzeczna z powszechnym
zbawczym zamiarem Boga, ktory
pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy” (1 Tm 2, 4); dlatego ,trzeba
koniecznie 1gczy¢ wzajemnie te dwie
prawdy, mianowicie rzeczywistg
mozliwos¢ zbawienia w Chrystusie



dla wszystkich ludzi i koniecznos¢
Kosciola w porzadku zbawienia” (Jan
Pawel II, Enc. Redemptoris missio, n.
9: AAS 83 [1991], 258).

(3) Por. Jan Pawel II, List apost. Novo
millennio ineunte (6 stycznia 2001),
n. 1: AAS 93 (2001), 266.

(4) Por. Pawel VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi (8 grudnia 1975),
n. 24: AAS 69 (1976), 22.

(5) Jan Pawel II, Enc. Redemptoris
missio, n. 46: AAS 83 (1991), 293; por.
Pawel VI, Adhort. apost. Evangelii
nuntiandi, nn. 531 80: AAS 69 (1976),
41-42, 73-74.

(6) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy sw. na bloniach Neue Messe w
Monachium (10 wrzes$nia 2006): AAS
98 (2006), 710; ,L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 11/2006, s.
16.



(7) Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-11, q. 109, a. 1, ad 1.

(8) Por. Jan Pawel II, Enc. Fides et
ratio (14 wrzesnia 1998), n. 44: AAS
91 (1999), 40.

(9) Benedykt XVI, Przemowienie do
uczestnikow Kongresu Diecezji
Rzymskiej na temat: ,Rodzina 1
wspalnota chrzescijanska: formacja
osoby i przekaz wiary” (6 czerwca
2005): AAS 97 (2005), 816;
,L'Osservatore Romano”, wyd.
polskie, n. 9/2005, s. 33.

(10) Jan Pawetl II, Enc. Fides et ratio,
n. 5: AAS 91 (1999), 9-10.

(11) Tamze, n. 31: AAS 91 (1999), 29;
por. Sobor Watykanski II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, n. 12.

(12) Prawo to zostalo uznane i
potwierdzone takze w Powszechnej
Deklaracji Praw Czlowieka z 1948 r.
(aa. 18-19).



(13) Jan Pawel II, Enc. Fides et ratio,
n. 33: AAS 91 (1999), 31.

(14) Sobor Watykanski II, Konst.
dogm. Dei verbum, n. 5.

(15) Sobor Watykanski II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 3.

(16) Tamze, n. 1.

(17) Jan Pawet II, Enc. Redemptoris
missio, n. 52: AAS 83 (1991), 300.

(18) Por. Jan Pawel II, Enc. Slavorum
Apostoli (2 czerwca 1985), n. 18: AAS
77 (1985), 800.

(19) Sobor Watykanski II, Konst.
dogm. Dei verbum, n. 8.

(20) Por. Pawel VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, nn. 19-20: AAS
69 (1976), 18-19.

(21) Sobdr Watykanski II, Dekr. Ad
gentes, n. 7; por. Konst. dogm. Lumen



gentium, n. 16; Konst. duszp.
Gaudium et spes, n. 22.

(22) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy sw. z okazji inauguracji
pontyfikatu (24 kwietnia 2005): AAS
97 (2005), 711; ,L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 6/2005, s.
12.

(23) Por. Sobor Watykanski I, Konst.
dogm. Dei Filius, n. 2: ,Temu to
Bozemu Objawieniu nalezy zapewne
przypisac, Ze to, co w rzeczach
Boskich jest zasadniczo dostepne dla
rozumu ludzkiego, w obecnym
potozeniu rodzaju ludzkiego moga
wszyscy poznac szybko, z calg
pewnoscia i bez domieszki bledu [S.
Th.Iq.1,a.1]” (DH 3005);
Breviarium fidei, Poznan 1998, s. 23.

(24) Sobd6r Watykanski II, Dekr. Ad
gentes, n. 13.

(25) Sobdr Watykanski II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 11.



(26) Por. na przyklad Klemens
Aleksandryjski, Protreptyk IX, 87, 3-4
(Sources chretiennes, 2, 154);
Aureliusz Augustyn, Sermo 14, D (=
352 A), 3 (Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXXV/1, 269-271).

(27) Sobor Watykanski II, Konst.
dogm. Lumen gentium, n. 5.

(28) Por. na ten temat Jan Pawel II,
Enc. Redemptoris missio, n. 18: AAS
83 (1991), 265-266: ,Jesli odrywa sie
Krolestwo od Jezusa, nie ma juz
Krolestwa Bozego przez Niego
objawionego i dochodzi do
wypaczenia zarowno sensu
Krolestwa, ktoremu zagraza
przeksztalcenie sie w cel czysto
ludzki czy ideologiczny, jak i
tozsamosci Chrystusa, ktory nie jawi
sie juz jako Pan, ktéremu wszystko
ma by¢ poddane (por. 1 Kor 15, 27)...

(29) Jan Pawetl II, Enc. Redemptoris
missio, n. 18: AAS 83 (1991), 266. Na
temat relacji miedzy Koscioltem a



krolestwem por. takze Kongregacja
Nauki Wiary, Dekl. Dominus Iesus (6
sierpnia 2000), nn. 18-19: AAS 92
(2000), 759-761.

(30) Kongregacja Nauki Wiary, Dekl.
Dominus Iesus, n. 4: AAS 92 (2000),
744.

(31) Por. Pawel VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 80: AAS 69
(1976), 73: «Po coz glosi¢ Ewangelie,
jesli wszyscy osiggna zbawienie za
prawosc serca? Wiadomo poza tym —
mowig — ze Swiat i historia sg peine
,hasion stowa”; chcie¢ wiec nies¢
Ewangelie tam, gdzie juz ona jest w
nasionach, zasianych przez Pana,
czyz to nie jest kierowanie sie
blednym mniemaniem?»

(32) Por. Benedykt XVI,
Przemowienie do
wspolpracownikow z Kurii
Rzymskiej (22 grudnia 2005): AAS 98
(2006), 50; ,,L'Osservatore Romano”,
wyd. polskie, n. 2/2006, s. 19: ,,(...)



jesli wolnosc¢ religii postrzegana jest
jako wyraz niezdolnosci czlowieka
do znalezienia prawdy i w rezultacie
prowadzi do usankcjonowania
relatywizmu, przestaje by¢
traktowana jako koniecznosc
spoleczna i historyczna, a zostaje
wyniesiona w sposéb nieuprawniony
na plaszczyzne metafizyczng i
pozbawiona swego rzeczywistego
znaczenia, przez co nie moze byc¢
zaakceptowana przez kogos, kto
wierzy, ze czlowiek jest zdolny do
poznania prawdy o Bogu, a ze
wzgledu na wewnetrzna godnosc
prawdy to poznanie jest dla niego
wigzgce. Czyms zupelnie innym jest
natomiast postrzeganie wolnosci
religii jako koniecznosci wynikajacej
ze wspolistnienia ludzi, czy raczej
jako naturalnej konsekwencji faktu,
ze prawda nie moze by¢ narzucona z
zewnatrz, ale ze czlowiek musi ja
przyjac jedynie dlatego, ze jest do
niej przekonany”.



(33) Sobor Watykanski II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, n. 28; por.
Pawel VI, Adhort. apost. Evangelii
nuntiandi, n. 24: AAS 69 (1976),
21-22.

(34) Por. Jan Pawel II, Enc.
Redemptoris missio, nn. 21-30: AAS
83 (1991), 268-276.

(35) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy sw. z okazji inauguracji
pontyfikatu (24 kwietnia 2005): AAS
97 (2005), 710; ,,L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 6/2005, s.
11.

(36) Tamze.

(37) Por. Sobor Watykanski II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 6.

(38) Istotnie, tam gdzie uznawane
jest prawo do wolnosci religijne;j,
Zazwyczaj uznaje sie tez, ze kazdy
czlowiek ma prawo dzieli¢ sie z
innymi swoimi przekonaniami, w



postawie pelnego poszanowania dla
sumienia drugiej osoby, takze po to,
aby zachecic ja do wstapienia do
wlasnej wspolnoty religijne;j;
sankcjonujg to liczne wspoiczesne
systemy prawne i powszechna juz
praktyka sadownicza w tej materii.

(39) Dante Alighieri, Boska Komedia,
Raj, XXXIII, 87.

(40) Pawel VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 46: AAS 69
(1976), 36.

(41) Por. Sobor Watykanski II, Konst.
dogm. Lumen gentium, n. 35.

(42) Pawel VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 22: AAS 69
(1976), 20.

(43) Sobd6r Watykanski II, Dekr.
Unitatis redintegratio, n. 1; por. Jan
Pawel II, Enc. Redemptoris missio,
nn. 1, 50: AAS 83 (1991), 249, 297.



(44) Por. Jan Pawel II, Enc.
Redemptoris missio, n. 34: AAS 83
(1991), 279-280.

(45) Sobdor Watykanski II, Dekr. Ad
gentes, n. 15.

(46) Jan Pawet II, Enc. Ut unum sint
(25 maja 1995), n. 14: AAS 87 (1995),
929.

(47) Por. tamze, n. 28: AAS 87 (1995),
939.

(48) Por. Sobor Watykanski II, Dekr.
Unitatis redintegratio, nn. 3, 5.

(49) Termin ,prozelityzm” zrodzil sie
w Srodowisku zydowskim, gdzie
»prozelitag” nazywano czlowieka
wywodzacego sie z ,pogan”, ktory
stal sie cztonkiem ,narodu
wybranego”. Podobnie tez w kregu
chrzescijanskim termin
»prozelityzm” jest czesto uzywany
jako synonim dziatalno$ci misyjnej.
W ostatnim czasie nabral on jednak



negatywnej konotacji, jest bowiem
rozumiany jako podyktowane
motywami sprzecznymi z Ewangelia
reklamowanie wlasnej religii przy
uzyciu Srodkow, ktdre nie respektuja
wolnosci i godnosci osoby. W tym
znaczeniu termin ,prozelityzm?” jest
pojmowany w ruchu ekumenicznym
(por. Wspolna Grupa Robocza
Kosciola katolickiego i Swiatowej
Rady Kosciolow, Wyzwanie
prozelityzmu a powolanie do
wspdlnego swiadectwa [1995]).

(50) Sobdr Watykanski II, Dekr.
Unitatis redintegratio, n. 4.

(51) Sobdr Watykanski II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 4.

(52) Por. Benedykt XVI, Enc. Deus
caritas est (25 grudnia 2005), n. 31 c:
AAS 98 (2006), 245.

(53) Por. Sobor Watykanski II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 11.



(54) Benedykt XVI, Homilia podczas
wizyty w bazylice Sw. Pawla za
Murami (25 kwietnia 2005): AAS 97
(2005), 745; ,L'Osservatore Romano”,
wyd. polskie, n. 6/2005, s. 16.

(55) Benedykt XVI, Przemowienie do
uczestnikow miedzynarodowego
sympozjum z okazji 40. rocznicy
soborowego Dekretu Ad gentes (11
marca 2006): AAS 98 (2006), 334;
,L'Osservatore Romano”, wyd.
polskie, n. 6-7/2006, s. 56.

(56) Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 18: AAS (2006), 232.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/peny-tekst-noty-nt-
ewangelizacji/ (06-02-2026)


https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/

	Pełny tekst Noty nt. Ewangelizacji

