
opusdei.org

Pełny tekst Noty nt.
Ewangelizacji

Kongregacja Nauki Wiary
ogłosiła z datą 14 grudnia 2007
“Notę doktrynalną na temat
niektórych aspektów
ewangelizacji”. Zamieszczamy
jej pełny tekst.

03-03-2008

NOTA DOKTRYNALNA KONGREGACJI
NAUKI WIARY

na temat pewnych aspektów
ewangelizacji



I. Wprowadzenie

1. Posłany przez Ojca, aby głosić
Ewangelię, Jezus Chrystus wezwał
wszystkich ludzi do nawrócenia i do
wiary (por. Mk 1, 14-15), zaś po
swoim zmartwychwstaniu powierzył
apostołom dalsze prowadzenie swej
misji ewangelizacyjnej (por. Mt 28,
19-20; Mk 16, 15; Łk 24, 47; Dz 1, 3):
«Jak Ojciec Mnie posłał, tak i Ja was
posyłam» (J 20, 21; por. 17, 18). Za
pośrednictwem Kościoła pragnie On
w istocie dotrzeć do każdej epoki
dziejów, do każdego miejsca na
ziemi, do każdego środowiska
społecznego i do każdego człowieka,
ażeby wszyscy stali się jedną
owczarnią z jednym pasterzem (por.
J 10, 16): «Idźcie na cały świat i
głoście Ewangelię wszelkiemu
stworzeniu! Kto uwierzy i przyjmie
chrzest, będzie zbawiony; a kto nie
uwierzy, będzie potępiony» (Mk 16,
15-16).



Apostołowie zatem, «działając pod
natchnieniem Ducha Świętego,
wzywali wszystkich do zmiany życia,
do nawrócenia i do przyjęcia
chrztu» (1), ponieważ
«pielgrzymujący Kościół jest
konieczny do zbawienia» (2). Sam
Pan Jezus Chrystus, obecny w swoim
Kościele, uprzedza działanie
ewangelizatorów, wspiera je i nad
nim czuwa, sprawiając, że ich praca
wydaje owoce: to, co wydarzyło się
na początku, dokonuje się w ciągu
całych dziejów.

Na początku trzeciego tysiąclecia
nadal rozbrzmiewa w świecie
wezwanie, które Piotr wraz ze swym
bratem Andrzejem i pierwszymi
uczniami usłyszeli z ust Jezusa:
«Wypłyń na głębię i zarzućcie sieci
na połów!» (Łk 5, 4) (3). Zaś po cudzie
połowu wielkiej ilości ryb Pan
oznajmił Piotrowi, że będzie
«rybakiem ludzi» (por. Łk 5, 10).



2. Termin «ewangelizacja» ma
bardzo bogate znaczenie (4). W
szerokim rozumieniu obejmuje całą
misję Kościoła: treść całego jego życia
stanowi wszak traditio Evangelii —
głoszenie i przekazywanie Ewangelii,
która jest «mocą Bożą ku zbawieniu
dla każdego wierzącego» (Rz 1, 16), a
w swej najgłębszej istocie jest
tożsama z Jezusem Chrystusem (por.
1 Kor 1, 24). Adresatem tak
rozumianej ewangelizacji jest zatem
cała ludzkość. W każdym razie
«ewangelizować» znaczy nie tylko
wykładać pewną doktrynę, ale głosić
Pana Jezusa słowami i czynami, a
więc stać się narzędziem Jego
obecności i działania w świecie.

«Każdy człowiek, by zrealizować w
pełni swe powołanie, ma prawo
usłyszeć Dobrą Nowinę Boga, który
objawia się i daje siebie w
Chrystusie» (5). Prawo to Pan dał
każdemu człowiekowi, dlatego każdy
człowiek może naprawdę powiedzieć



za św. Pawłem: Jezus Chrystus
«umiłował mnie i samego siebie
wydał za mnie» (Ga 2, 20). Z tym
prawem związana jest powinność
ewangelizowania: «Nie jest dla mnie
powodem do chluby to, że głoszę
Ewangelię. Świadom jestem
ciążącego na mnie obowiązku. Biada
mi bowiem, gdybym nie głosił
Ewangelii!» (1 Kor 9, 16; por. Rz 10,
14). Jest zatem zrozumiałe, że
wszelkie działanie Kościoła ma
istotny wymiar ewangelizacyjny oraz
że nie powinno być nigdy oddzielane
od dążenia do tego, aby pomóc
wszystkim spotkać Chrystusa przez
wiarę, co jest głównym celem
ewangelizacji: «sprawy socjalne i
Ewangelia są po prostu
nierozdzielne. Jeśli dajemy ludziom
tylko wiedzę, umiejętności,
znajomość możliwości technicznych i
sprzęt, dajemy im zbyt mało» (6).

3. Dzisiaj jednak narastające
zamieszanie powoduje, że wielu



ludzi nie słucha i nie wypełnia
misyjnego polecenia Pana (por. Mt
28, 19). Często uważa się, że wszelkie
próby przekonywania innych w
sprawach religijnych są
ograniczaniem wolności.
Uprawnione byłoby jedynie
prezentowanie własnych poglądów i
zachęcanie innych, aby postępowali
w zgodzie z własnym sumieniem, bez
zabiegania o ich nawrócenie do
Chrystusa i na wiarę katolicką:
twierdzi się, że wystarczy pomagać
ludziom, aby byli bardziej ludźmi lub
wierniejsi własnej religii, że
wystarczy budować wspólnoty
zdolne zabiegać o sprawiedliwość,
wolność, pokój i solidarność.
Niektórzy utrzymują ponadto, że nie
należy głosić Chrystusa tym, którzy
Go nie znają, ani też nakłaniać ich do
przystąpienia do Kościoła, ponieważ
można rzekomo zostać zbawionym
nawet nie znając Chrystusa i nie
należąc formalnie do Kościoła.



W związku z tymi kwestiami
Kongregacja Nauki Wiary uznała za
konieczne opublikowanie niniejszej
Noty. Opiera się ona na całości
katolickiego nauczania o
ewangelizacji, obszernie
przedstawionego w magisterium
Pawła VI i Jana Pawła II, a jej celem
jest wyjaśnienie wybranych
zagadnień dotyczących relacji
między misyjnym mandatem
Chrystusa a poszanowaniem
sumienia i wolności religijnej
wszystkich ludzi. Zagadnienia te
mają ważne implikacje
antropologiczne, eklezjologiczne i
ekumeniczne.

II. Pewne implikacje
antropologiczne

4. «To jest życie wieczne: aby znali
Ciebie, jedynego prawdziwego Boga,
oraz Tego, którego posłałeś, Jezusa
Chrystusa» (J 17, 3): Bóg obdarzył
ludzi rozumem i wolą, aby mogli Go



dobrowolnie szukać, poznawać i
kochać. Dlatego ludzka wolność jest
zarazem bogactwem i wyzwaniem,
przed jakim stawia człowieka Ten,
który go stworzył. Jest propozycją
skierowaną do jego zdolności
poznania i umiłowania tego, co
dobre i prawdziwe. Nic nie angażuje
ludzkiej wolności tak bardzo, jak
poszukiwanie dobra i prawdy, bo
wymaga ono wierności, obejmującej
fundamentalne aspekty życia.
Dotyczy to w szczególny sposób
prawdy zbawczej, która nie jest
jedynie przedmiotem refleksji, ale
wydarzeniem ogarniającym całą
osobę — rozum, wolę, uczucia,
działania i zamierzenia — gdy
decyduje się pójść za Chrystusem. W
tym poszukiwaniu dobra i prawdy
działa już Duch Święty, który otwiera
serca i usposabia je do przyjęcia
prawdy ewangelicznej, zgodnie ze
znanym twierdzeniem św. Tomasza z
Akwinu: «Omne verum a quocumque
dicatur a Spiritu Sancto est» (7).



Dlatego ważne jest uznanie wartości
tego działania Ducha, który
usposabia i przybliża serca do
prawdy, wspomagając ludzkie
poznanie w procesie dojrzewania w
mądrości i ufnym zawierzeniu
prawdzie (8).

Dzisiaj jednak coraz częściej stawia
się pytania dotyczące właśnie prawa
do proponowania innym tego, co w
odniesieniu do siebie uważa się za
prawdziwe, aby i oni mogli to
przyjąć. Taki zamiar jest często
postrzegany jako zamach na wolność
drugiego człowieka. Ta wizja ludzkiej
wolności, abstrahująca od jej
nierozerwalnego odniesienia do
prawdy, jest jednym z przejawów
«relatywizmu, który niczego nie
uznaje za ostateczne i dla którego
jedynym kryterium jest własne "ja"
człowieka z jego zachciankami, a
mimo pozoru wolności staje się dla
każdego więzieniem» (9). W różnych
postaciach agnostycyzmu i



relatywizmu, obecnych w myśli
współczesnej, "uprawniona wielość
stanowisk ustąpiła miejsca
bezkrytycznemu pluralizmowi,
opartemu na założeniu, że wszystkie
opinie mają równą wartość: jest to
jeden z najbardziej
rozpowszechnionych przejawów
braku wiary w istnienie prawdy, jaki
daje się zaobserwować we
współczesnym świecie. Od takiej
postawy nie są wolne także pewne
koncepcje życia pochodzące ze
Wschodu: odbierają one bowiem
prawdzie charakter absolutny,
wychodząc z założenia, że objawia
się ona w równej mierze w różnych
doktrynach, nawet wzajemnie
sprzecznych" (10). Jeżeli człowiek
neguje swoją fundamentalną
zdolność do poznania prawdy, jeśli
staje się sceptyczny co do swojej
zdolności rzeczywistego poznania
tego, co prawdziwe, w ostateczności
traci to, co jako jedyne może



przekonać jego inteligencję i ująć
jego serce.

5. Kto zatem sądzi, że w
poszukiwaniu prawdy może liczyć
wyłącznie na własne siły, i nie
dostrzega, że potrzebna mu jest —
tak jak wszystkim — pomoc innych,
jest w błędzie. Człowiek «od dnia
narodzin jest (...) włączony w różne
tradycje, przejmując od nich nie
tylko język i formację kulturową, ale
także liczne prawdy, w które wierzy
niejako instynktownie. (...) W życiu
człowieka nadal o wiele więcej jest
prawd, w które po prostu wierzy, niż
tych, które przyjął po osobistej
weryfikacji» (11). Konieczność
zawierzenia wiedzy przekazywanej
przez własną kulturę lub zdobytej
przez innych wzbogaca człowieka
zarówno o prawdy, których nie mógł
sam zdobyć, jak i o więzi
międzyosobowe i społeczne, które
rozwija. Natomiast indywidualizm
duchowy izoluje człowieka, nie



pozwalając mu otworzyć się z
ufnością na innych — a tym samym
przyjmować i dawać szczodrze te
dobra, którymi karmi się jego
wolność — i stwarzając zagrożenie
także dla prawa do publicznego
wyrażania swoich przekonań i opinii
(12).

W szczególności do prawdy zdolnej
ukazać człowiekowi sens życia i być
dla niego drogowskazem można
dojść również przez ufne
zawierzenie tym, którzy mogą
poręczyć pewność i autentyczność
tejże prawdy: «Umiejętność i decyzja
zawierzenia samego siebie i
własnego życia innej osobie to z
pewnością jeden z aktów
antropologicznie najbardziej
doniosłych i wymownych» (13).
Przyjęcie Objawienia, które dokonuje
się przez wiarę, choć następuje na
głębszej płaszczyźnie, należy do
dynamiki poszukiwania prawdy:
«Bogu objawiającemu należy się



"posłuszeństwo wiary" (por. Rz 1, 5;
16, 26; 2 Kor 10, 5 n.). Przez nie
człowiek w sposób wolny całkowicie
powierza się Bogu, ofiarowując
"Bogu objawiającemu pełne
poddanie umysłu i woli" oraz
ochotnie przyjmując udzielone przez
Niego Objawienie» (14). Sobór
Watykański II, stwierdziwszy
najpierw, że każdy człowiek ma
obowiązek i prawo poszukiwać
prawdy w sprawach religijnych,
dodaje: «Prawdy zaś należy szukać w
sposób odpowiadający godności
osoby ludzkiej i jej społecznej
naturze, mianowicie przez wolne
dociekania, przez nauczanie i
wychowanie, wymianę myśli i dialog,
przez co jedni drugim przedkładają
prawdę, którą znaleźli albo sądzą, że
znaleźli, aby pomagać sobie
nawzajem w jej zgłębianiu» (15). Tak
czy inaczej, «prawda narzuca się
sumieniu tylko siłą siebie
samej» (16). Dlatego uczciwe
pobudzanie rozumu i wolności



człowieka do spotkania z Chrystusem
i Jego Ewangelią nie jest bezprawną
ingerencją w jego sprawy, ale
uprawnioną propozycją i przysługą,
dzięki której relacje między ludźmi
mogą stać się bardziej owocne.

6. Ewangelizacja jest także szansą
wzbogacenia się dla tych, do których
jest skierowana, ale i dla tego, kto ją
prowadzi, oraz dla całego Kościoła.
Na przykład w procesie inkulturacji
«sam Kościół powszechny (...)
wzbogaca się o formy wyrazu i
wartości w różnych dziedzinach
życia chrześcijańskiego, (...) poznaje i
wyraża jeszcze lepiej tajemnicę
Chrystusa, a jednocześnie jest
pobudzany do stałej odnowy» (17). W
istocie Kościół, który już od dnia
Pięćdziesiątnicy ukazuje
powszechność swojej misji,
przyjmuje w Chrystusie
nieprzebrane dziedzictwo ludzkości
wszystkich epok i okoliczności
dziejowych (18). Każde spotkanie z



konkretnym człowiekiem lub
konkretną kulturą ma nie tylko
istotną wartość antropologiczną, ale
może też ujawnić możliwości
Ewangelii wcześniej słabo
uwydatnione, które wzbogacą w
konkretny sposób życie chrześcijan i
Kościoła. Także dzięki tej dynamice
«tradycja (...) pochodząca od
Apostołów rozwija się w Kościele pod
opieką Ducha Świętego» (19).

To Duch bowiem, za którego sprawą
dokonało się niegdyś wcielenie
Jezusa Chrystusa w dziewiczym łonie
Maryi, ożywia macierzyńskie
działanie Kościoła na polu
ewangelizacji kultur. Chociaż
Ewangelia jest niezależna od
wszelkich kultur, ma zdolność
przenikania ich wszystkich, przy
czym jednak nie oddaje się na usługi
żadnej z nich (20). W tym sensie
Duch Święty jest także sprawcą
inkulturacji Ewangelii, jest Tym,
który pomyślnie przewodzi



dialogowi między słowem Bożym,
objawionym w Chrystusie, a
najgłębszymi pytaniami, jakie rodzą
się w różnorodności ludzi i kultur. W
ten sposób wciąż dokonuje się w
dziejach, w jedności tej samej i
jedynej wiary, wydarzenie
Pięćdziesiątnicy, która wzbogaca się
dzięki wielości języków i kultur.

7. Działania, przez które człowiek
przekazuje innym prawdy i
wydarzenia istotne z religijnego
punktu widzenia, ułatwiając ich
przyjęcie, nie tylko są głęboko
zgodne z naturą ludzkiego procesu
dialogu, komunikowania i uczenia
się, ale wynikają też z innej ważnej
rzeczywistości antropologicznej:
cechą właściwą człowiekowi jest
pragnienie dzielenia się z innymi
własnymi dobrami. Przyjęcie Dobrej
Nowiny przez wiarę w naturalny
sposób przynagla do takiego
dzielenia się. Prawda, która zbawia
życie, rozpala w sercu tego, kto ją



przyjmuje, miłość do bliźniego, ta zaś
powoduje, że dobrowolnie daje on
innym to, co sam darmo otrzymał.

Chociaż niechrześcijanie mogą się
zbawić za sprawą łaski, której Bóg
udziela «znanymi sobie
drogami» (21), Kościół nie może
ignorować faktu, że w tym świecie
brakuje im bardzo cennego dobra:
nie znają prawdziwego oblicza Boga i
przyjaźni z Jezusem Chrystusem,
Bogiem z nami. Albowiem «nie ma
nic piękniejszego, niż zostać
dosięgniętym, zaskoczonym przez
Ewangelię, przez Chrystusa. Nie ma
nic piękniejszego niż poznać Go i
mówić innym o przyjaźni z
Nim» (22). Dla każdego człowieka
wielkim dobrem jest objawienie mu
podstawowych prawd (23) o Bogu, o
nim samym, o świecie; natomiast
życie w mroku, bez znajomości
prawdy o sprawach ostatecznych,
jest złem i często źródłem cierpień
oraz dramatycznych czasem form



zniewolenia. Oto dlaczego św. Paweł
nie waha się opisać nawrócenia na
wiarę chrześcijańską jako
wyzwolenia spod «władzy
ciemności» i wejścia «do królestwa
(...) umiłowanego Syna, w którym
mamy odkupienie — odpuszczenie
grzechów» (Kol 1, 13-14). Dlatego
pełne opowiedzenie się przy
Chrystusie, który jest Prawdą, i
wstąpienie do Jego Kościoła nie
umniejsza wolności człowieka, ale ją
wywyższa i kieruje ją ku spełnieniu,
w miłości bezinteresownej, pełnej
troski o dobro wszystkich ludzi.
Nieocenionym darem jest życie w
powszechnej wspólnocie przyjaciół
Boga, która rodzi się z komunii z
życiodajnym ciałem Jego Syna,
uzyskanie od Niego pewności
odpuszczenia grzechów i życie w
miłości, która rodzi się z wiary. Tymi
darami Kościół pragnie dzielić się ze
wszystkimi, aby mieli pełnię prawdy
i środków zbawienia i mogli



«uczestniczyć w wolności i chwale
dzieci Bożych» (Rz 8, 21).

8. Ewangelizacja zakłada także
szczery dialog, który zmierza do
zrozumienia racji i uczuć innych. Do
serca człowieka nie można bowiem
dotrzeć inaczej, jak tylko w postawie
bezinteresowności, miłości i dialogu,
tak, aby głoszone słowo było nie
tylko wypowiadane, ale znajdowało
też właściwy oddźwięk w sercach
słuchaczy. W związku z tym trzeba
mieć na uwadze oczekiwania i
cierpienia, konkretne sytuacje tych,
do których się zwracamy. Ponadto
właśnie przez dialog ludzie dobrej
woli łatwiej otwierają swoje serca i
szczerze mówią o swoich
doświadczeniach duchowych i
religijnych. Takie wzajemne
dzielenie się, typowe dla prawdziwej
przyjaźni, jest cenną sposobnością do
dawania świadectwa i głoszenia
chrześcijańskiego orędzia.



Jak do każdej dziedziny ludzkiej
działalności, tak i do dialogu o
sprawach religijnych może zakraść
się grzech. Może się czasem zdarzyć,
że takiemu dialogowi nie przyświeca
jego naturalny cel, ale dochodzi w
nim do głosu kłamstwo, egoistyczne
interesy i arogancja, co uwłacza
godności i wolności religijnej
rozmówców. Dlatego «Kościół
surowo zabrania zmuszania kogoś do
przyjęcia wiary, bądź też
doprowadzania lub zwabiania go do
niej niegodziwymi sposobami, tak
jak gorliwie broni też prawa do tego,
aby nikt nie był od wiary odwodzony
niesprawiedliwym
prześladowaniem» (24).

Pierwszą pobudką do ewangelizacji
jest miłość Chrystusa pragnąca
wiecznego zbawienia ludzi.
Prawdziwi ewangelizatorzy pragną
jedynie bezinteresownie
obdarowywać innych tym, co sami
darmo otrzymali: «Od zarania



Kościoła uczniowie Chrystusa
trudzili się nad tym, by nawracać
ludzi do wyznawania Chrystusa Pana
nie środkami przymusu ani
sztuczkami niegodnymi Ewangelii,
lecz przede wszystkim siłą słowa
Bożego» (25). Misja apostołów i jej
kontynuacja w misji starożytnego
Kościoła pozostaje fundamentalnym
wzorcem ewangelizacji dla każdej
epoki: misja, z którą często łączyło
się męczeństwo, czego przykładem
jest także historia niedawno
zakończonego stulecia. Właśnie
męczeństwo daje wiarygodność
świadkom, którzy nie szukają władzy
ani zysku, ale oddają życie za
Chrystusa. Ukazują oni światu
bezbronną moc, pełną miłości do
ludzi, jaka zostaje dana tym, którzy
naśladują Chrystusa aż po całkowity
dar z własnego życia. I tak
chrześcijanie — od samych
początków chrześcijaństwa aż po
nasze czasy — znosili
prześladowania z powodu Ewangelii,



zgodnie z tym, co zapowiedział
Chrystus: «Jeżeli Mnie prześladowali,
to i was będą prześladować» (J 15,
20).

III. Pewne implikacje
eklezjologiczne

9. Już od dnia Pięćdziesiątnicy każdy,
kto w pełni przyjmuje wiarę, zostaje
włączony we wspólnotę wierzących:
«Ci więc, którzy przyjęli jego [Piotra]
naukę, zostali ochrzczeni. I
przyłączyło się owego dnia około
trzech tysięcy dusz» (Dz 2, 41). Od
samego początku Ewangelia jest
głoszona w mocy Ducha Świętego
wszystkim ludziom, aby uwierzyli i
stawali się uczniami Chrystusa i
członkami Jego Kościoła. Także w
literaturze patrystycznej stale obecne
jest wezwanie do wypełniania misji
powierzonej uczniom przez
Chrystusa (26). Zazwyczaj stosuje
ona termin «nawrócenie» w
odniesieniu do konieczności



sprowadzania pogan do Kościoła.
Jednakże nawrócenie (metanoia) w
prawdziwie chrześcijańskim
rozumieniu tego słowa oznacza
przemianę mentalności i
postępowania, będącą wyrazem
nowego życia w Chrystusie, które
głosi wiara: chodzi tu o nieustanne
doskonalenie myśli i czynów
prowadzące do coraz ściślejszego
utożsamienia z Chrystusem (por. Ga
2, 20), do czego powołani są przede
wszystkim ludzie ochrzczeni. Taki
jest nade wszystko sens wezwania
Jezusa: «nawracajcie się i wierzcie w
Ewangelię» (Mk 1, 15; por. Mt 4, 17).

Ducha chrześcijańskiego zawsze
ożywiało żarliwe pragnienie, by
doprowadzić całą ludzkość do
Chrystusa w Kościele. Włączenie do
Kościoła nowych członków nie jest
bowiem poszerzeniem grona ludzi
sprawujących władzę, ale
włączeniem się w sieć, jaką tworzy
przyjaźń z Chrystusem, łączącą niebo



i ziemię, kontynenty i różne epoki.
Jest dostąpieniem daru komunii z
Chrystusem, który jest «nowym
życiem», pobudzanym przez miłość i
dążenie do sprawiedliwości. Kościół
jest narzędziem — «zalążkiem oraz
zaczątkiem» (27) — królestwa
Bożego, a nie polityczną utopią. Już
teraz jest obecnością Boga w
dziejach, a nosi w sobie także
prawdziwą przyszłość — tę
ostateczną, w której On będzie
«wszystkim we wszystkich» (1 Kor
15, 28); obecnością niezbędną, bo
tylko Bóg może zaprowadzić w
świecie prawdziwy pokój i
sprawiedliwość. Królestwo Boże nie
jest — jak twierdzą dziś niektórzy —
jakąś bliżej nieokreśloną
rzeczywistością, wyrastającą ponad
wszelkie religijne doświadczenia i
tradycje, ku której winny one
zmierzać niczym ku powszechnej i
jednorodnej wspólnocie wszystkich
wierzących w Boga, ale jest nade
wszystko osobą o obliczu i imieniu



Jezusa z Nazaretu, wizerunku Boga
niewidzialnego (28). Dlatego każdy
wolny odruch ludzkiego serca
popychający ku Bogu i Jego
królestwu z samej swojej natury
może prowadzić tylko do Chrystusa,
a tym samym do wstąpienia do Jego
Kościoła, który jest skutecznym
znakiem tego królestwa. Kościół
zatem to miejsce obecności Boga, a
tym samym narzędzie prawdziwej
humanizacji człowieka i świata.
Rozszerzanie się Kościoła w dziejach,
stanowiące cel misji, jest służbą na
rzecz obecności Boga poprzez Jego
królestwo: nie można bowiem
«odłączać [Królestwa] (...) od
Kościoła» (29).

10. Jednakże dzisiaj misyjne
przepowiadanie Kościoła jest
«zagrożone przez teorie
relatywistyczne, które usiłują
usprawiedliwić pluralizm religijny
nie tylko de facto, lecz także de iure
(czyli jako zasadę)» (30). Od



dłuższego czasu mamy do czynienia
z sytuacją, w której dla wielu
wiernych nie jest jasne, co stanowi
istotną rację bytu ewangelizacji (31).
Twierdzi się nawet, że przekonanie o
tym, iż otrzymało się w darze pełnię
Objawienia Bożego, kryje w sobie
postawę nietolerancji i jest
zagrożeniem dla pokoju.

Kto tak rozumuje, nie wie, że pełnia
daru prawdy, który Bóg ofiarowuje
człowiekowi, gdy mu się objawia, nie
narusza wolności stworzonej przez
Niego samego, jako nieusuwalny
przymiot ludzkiej natury: wolności,
która nie jest obojętnością, ale
dążeniem ku dobru. Ten szacunek
jest wymogiem samej wiary
katolickiej i miłości Chrystusa, jest
konstytutywnym elementem
ewangelizacji, a tym samym dobrem,
które należy szerzyć w sposób
nieodłącznie związany z działaniami
zmierzającymi do tego, aby człowiek
mógł poznać i dobrowolnie przyjąć



pełnię zbawienia, którą Bóg
ofiarowuje mu w Kościele.

Poszanowanie wolności religijnej
(32) i jej obrona «nie powinny nas
nigdy czynić obojętnymi na prawdę i
dobro. Sama miłość bowiem skłania
uczniów Chrystusa do głoszenia
wszystkim ludziom zbawiennej
prawdy» (33). Ta miłość jest cenną
pieczęcią Ducha Świętego, który jako
główny sprawca misji (34)
nieustannie rozbudza serca, gdy
głoszona jest Ewangelia, i otwiera je
na jej przyjęcie. Ta miłość żyje w
sercu Kościoła i z niego rozchodzi się
na świat — niczym płomień miłości
— aż po jego krańce, aż do serca
każdego człowieka. Całym sercem
człowiek oczekuje bowiem spotkania
z Jezusem Chrystusem.

Można zatem zrozumieć, dlaczego
wezwanie Chrystusa do
ewangelizacji jest naglące, oraz że
misja powierzona przez Pana



apostołom dotyczy wszystkich
ochrzczonych. Słowa Jezusa: «Idźcie
więc i nauczajcie wszystkie narody,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna, i Ducha Świętego. Uczcie je
zachowywać wszystko, co wam
przykazałem» (Mt 28, 19-20), są
wezwaniem skierowanym do
wszystkich w Kościele, do każdego
wedle jego powołania. W obecnej zaś
dobie, gdy tak wielu ludzi żyje na
różnego rodzaju «pustyniach»,
przede wszystkim na «pustyni
mroku, który kryje Boga,
spustoszenia umysłów, które
zatraciły świadomość godności i
drogi człowieka» (35), Papież
Benedykt XVI przypomniał światu, że
«Kościół jako całość, a w nim jego
pasterze muszą tak jak Chrystus
wyruszyć w drogę, aby wyprowadzić
ludzi z pustyni ku przestrzeni życia,
ku przyjaźni z Synem Bożym, ku
Temu, który daje nam życie — pełnię
życia» (36). To apostolskie zadanie
jest powinnością, a zarazem



niezbywalnym prawem, właściwym
wyrazem wolności religijnej,
mającym także wymiary etyczno-
społeczne i etyczno-polityczne (37).
Niestety, w niektórych częściach
świata to prawo do dziś nie zostało
uznane ustawowo, w innych zaś nie
jest respektowane w praktyce (38).

11. Kto głosi Ewangelię, ma udział w
miłości Chrystusa, który nas
umiłował i ofiarował za nas samego
siebie (por. Ef 5, 2); jest Jego
ambasadorem i w imię Chrystusa
wzywa: pojednajcie się z Bogiem!
(por. 2 Kor 5, 20). Ta miłość jest
wyrazem wdzięczności, jaką
przepełnia się ludzkie serce, gdy
otwiera się na miłość ofiarowaną
przez Jezusa Chrystusa, tę Miłość,
która «wszechświat obejmuje» (39).
To z niej bierze się żarliwość, ufność i
śmiałość (parrhesia), które
znamionowały przepowiadanie
apostołów (por. Dz 4, 31; 9, 27-28; 26,
26 itp.), jak zauważył król Agryppa



słuchając Pawła: «Niewiele brakuje, a
przekonałbyś mnie i zrobił ze mnie
chrześcijanina» (Dz 26, 28).

Ewangelizacji nie prowadzi się
jedynie publicznie głosząc Ewangelię
czy podejmując działania o dużym
zasięgu społecznym, ale także
poprzez osobiste świadectwo, które
zawsze jest jej niezwykle skuteczną
formą. Albowiem «oprócz ogólnego i
publicznego głoszenia Ewangelii
zawsze jest godne uznania i ważne
przekazywanie Ewangelii prywatne,
od osoby do osoby. (...) Nie powinno
dojść do tego, by na skutek
konieczności niesienia Dobrej
Nowiny do licznych rzesz ludzi
zapomniano o tej formie, która
dosięga osobistego sumienia
człowieka i porusza je przedziwnym
słowem, otrzymanym od kogoś
innego» (40).

W każdym razie należy pamiętać, że
w przekazywaniu Ewangelii słowo i



świadectwo życia idą w parze (41);
aby blask prawdy mógł
promieniować na wszystkich ludzi,
nieodzowne jest przede wszystkim
świadectwo świętości. Jeżeli słowu
przeczą czyny, z trudem znajdzie ono
posłuch. Jednakże nie wystarcza
samo świadectwo, ponieważ «nawet
najpiękniejsze świadectwo
przestanie wreszcie kiedyś
oddziaływać bez objaśnienia,
podbudowania i rozwinięcia go
przez jasne a niedwuznaczne
wieszczenie Pana Jezusa. To właśnie
chciał wyrazić święty Piotr w
słowach: "bądźcie zawsze gotowi do
uzasadnienia tej nadziei, która w was
jest" (1 P 3, 15)» (42).

IV. Pewne implikacje ekumeniczne

12. Od samego początku ruch
ekumeniczny był ściśle związany z
ewangelizacją. Jedność jest bowiem
gwarancją wiarygodności misji, i
dlatego Sobór Watykański II



stwierdza z żalem, że skandal
podziałów «przynosi szkodę
najświętszej sprawie głoszenia
Ewangelii» (43). Sam Jezus w
przeddzień śmierci modlił się: «aby
wszyscy stanowili jedno, (...) by świat
uwierzył» (J 17, 21).

Misja Kościoła ma charakter
powszechny i nie jest ograniczona do
wybranych regionów świata.
Jednakże ewangelizacja prowadzona
jest na różne sposoby, zależnie od
różnorodnych sytuacji. W ścisłym
sensie mówimy o missio ad gentes —
skierowanej do tych, którzy nie znają
Chrystusa. W szerokim znaczeniu
nazywa się «ewangelizacją»
normalną pracę duszpasterską, oraz
mówi się o «nowej ewangelizacji»,
skierowanej do tych, którzy
zaniechali praktyk chrześcijańskich
(44). Ewangelizacja prowadzona jest
też w krajach, gdzie żyją
chrześcijanie niekatolicy, zwłaszcza
w krajach o dawnej tradycji i



kulturze chrześcijańskiej. Tutaj
potrzebny jest zarówno prawdziwy
szacunek dla ich tradycji i ich
duchowych bogactw, jak i duch
uczciwej współpracy. Trzeba, aby «o
ile to możliwe, przez wspólne
wyznanie wobec narodów wiary w
Boga i w Jezusa Chrystusa i przez
współpracę w zakresie tak
społecznym i technicznym, jak
kulturalnym i religijnym katolicy po
bratersku współpracowali z braćmi
od nich odłączonymi, według norm
dekretu o ekumenizmie, z
wyłączeniem wszelkiego rodzaju
zarówno indyferentyzmu i
synkretyzmu, jak i niezdrowej
rywalizacji» (45).

W działalności ekumenicznej można
wyodrębnić różne wymiary: przede
wszystkim słuchanie innych, jako
podstawowy warunek wszelkiego
dialogu; następnie dyskusję
teologiczną, w której dążenie do
zrozumienia różnych wyznań,



tradycji i przekonań może
doprowadzić do odkrycia zgodności
niekiedy ukrytej w sprzecznościach.
Nie może też zabraknąć jeszcze
innego istotnego wymiaru
działalności ekumenicznej,
nierozerwalnie związanego z
poprzednimi: świadectwa,
dotyczącego tych elementów, które
nie są szczególnymi tradycjami ani
subtelnościami teologicznymi, lecz
należą do samej Tradycji wiary, i ich
głoszenia.

Ekumenizm jednak to nie tylko
działania w wymiarze
instytucjonalnym, które mają
«sprawić, aby częściowa komunia
istniejąca między chrześcijanami
wzrastała ku pełnej komunii w
prawdzie i miłości» (46): jest on także
zadaniem każdego wiernego, który
powinien wywiązywać się z niego
przede wszystkim przez modlitwę,
pokutę, pogłębianie wiedzy i
współpracę. Zawsze i wszędzie każdy



katolik ma prawo i obowiązek dawać
świadectwo o swej wierze i głosić ją
w całości. Z chrześcijanami
niekatolikami winien nawiązywać
dialog pełen szacunku dla miłości i
prawdy: dialog, który będzie
wymianą nie tylko myśli, ale darów
(47), aby można było im ofiarować
pełnię środków zbawienia (48). Ta
droga prowadzi do coraz głębszego
nawrócenia się do Chrystusa.

W tym kontekście należy zauważyć,
że jeśli chrześcijanin niekatolik,
powodowany nakazem sumienia i
przekonany o prawdzie wiary
katolickiej, prosi o włączenie go w
pełną komunię Kościoła katolickiego,
należy to uszanować jako dzieło
Ducha Świętego oraz jako wyraz
wolności sumienia i wyznania. W
takim przypadku nie można mówić o
prozelityzmie w negatywnym
znaczeniu, jakie przypisuje się temu
słowu (49). Jak jednoznacznie uznaje
Dekret o ekumenizmie Soboru



Watykańskiego II, «jest rzeczą
oczywistą, że dzieło przygotowania i
pojednania tych osób, które pragną
pełnej jedności (communio)
katolickiej, z zasady różni się od
przedsięwzięć ekumenicznych; nie
ma tu jednak żadnej sprzeczności,
gdyż jedno i drugie wywodzi się z
przedziwnego Bożego
zrządzenia» (50). Dlatego
przedsięwzięcia te nie odbierają
prawa do pełni wiary katolickiej
innym chrześcijanom, którzy
dobrowolnie ją przyjmują, ani nie
zwalniają z obowiązku jej głoszenia.

W tej perspektywie należy
oczywiście wystrzegać się wszelkich
nieuprawnionych nacisków: «W
szerzeniu zaś wiary religijnej i we
wprowadzaniu zwyczajów należy
zawsze powstrzymywać się od
wszelkich poczynań, które miałyby
posmak przymusu lub nalegań
nieuczciwych czy mniej stosownych,
zwłaszcza w odniesieniu do ludzi



prostszych lub potrzebujących» (51).
Dawanie świadectwa prawdzie nie
ma na celu narzucania niczego siłą
— ani przez stosowanie przymusu,
ani przez dwuznaczne metody
sprzeczne z Ewangelią. Także
działalność charytatywna jest
bezinteresowna (52). Miłość i
świadectwo o prawdzie pragną
przekonywać przede wszystkim
mocą słowa Bożego (por. 1 Kor 2, 3-5;
1 Tes 2, 3-5) (53). Misja
chrześcijańska opiera się na mocy
Ducha Świętego i samej głoszonej
prawdy.

V. Zakończenie

13. Działalność ewangelizacyjna
Kościoła nie może nigdy ustać, nigdy
bowiem nie zabraknie mu obecności
Pana Jezusa w mocy Ducha Świętego,
zgodnie z Jego własną obietnicą: «Oto
Ja jestem z wami przez wszystkie
dni, aż do skończenia świata» (Mt 28,
20). Współczesne odmiany



relatywizmu i irenizmu w sferze
religijnej nie mogą usprawiedliwiać
rezygnacji z tego trudnego, ale
porywającego dzieła, które należy do
samej natury Kościoła i jest jego
«pierwszoplanowym zadaniem» (55).
«Caritas Christi urget nos — miłość
Chrystusa przynagla nas» (2 Kor 5,
14): świadczy o tym życie bardzo
licznych wiernych, którzy w ciągu
całych dziejów, powodowani
miłością Chrystusa, podejmowali
różnorakie dzieła i przedsięwzięcia,
aby głosić Ewangelię całemu światu i
we wszystkich środowiskach
społecznych. Jest to jakby
napomnienie i nieustanne wezwanie
kierowane do każdego pokolenia
chrześcijan, aby ofiarnie wypełniało
nakaz Chrystusa. Dlatego, jak
przypomina Papież Benedykt XVI,
«głoszenie Ewangelii i świadczenie o
niej jest pierwszą posługą, jaką
chrześcijanie mogą spełnić wobec
każdej osoby i całego rodzaju
ludzkiego, są oni bowiem powołani



do mówienia wszystkim o miłości
Bożej, objawionej w pełni w jedynym
Odkupicielu świata, Jezusie
Chrystusie» (55). Miłość pochodząca
od Boga jednoczy nas z Nim i
«przekształca nas w "my", które
przezwycięża nasze podziały i
sprawia, że stajemy się jednym, tak,
że ostatecznie Bóg jest "wszystkim
we wszystkich" (por. 1 Kor 15,
28)» (56).

Ojciec Święty Benedykt XVI podczas
audiencji udzielonej niżej
podpisanemu Kardynałowi
Prefektowi w dniu 6 października
2007 r. zatwierdził niniejszą «Notę
doktrynalną», przyjętą na Sesji
Zwyczajnej Kongregacji, i polecił ją
opublikować.

W Rzymie, w siedzibie Kongregacji
Nauki Wiary, 3 grudnia 2007 r.,

w liturgiczne wspomnienie św.
Franciszka Ksawerego, patrona misji



Kard. William Levada

Prefekt

Abp Angelo Amato (ryt. Sila)

Sekretarz

--------------------------------------------------------------------------------------------------------

PRZYPISY

(1) Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
missio (7 grudnia 1990), n. 47: AAS 83
(1991), 293.

(2) Sobór Watykański II, Konst. dogm.
Lumen gentium, n. 14; por. Dekr. Ad
gentes, n. 7; Dekr. Unitatis
redintegratio, n. 3. Doktryna ta nie
jest sprzeczna z powszechnym
zbawczym zamiarem Boga, który
pragnie, by wszyscy ludzie zostali
zbawieni i doszli do poznania
prawdy” (1 Tm 2, 4); dlatego „trzeba
koniecznie łączyć wzajemnie te dwie
prawdy, mianowicie rzeczywistą
możliwość zbawienia w Chrystusie



dla wszystkich ludzi i konieczność
Kościoła w porządku zbawienia” (Jan
Paweł II, Enc. Redemptoris missio, n.
9: AAS 83 [1991], 258).

(3) Por. Jan Paweł II, List apost. Novo
millennio ineunte (6 stycznia 2001),
n. 1: AAS 93 (2001), 266.

(4) Por. Paweł VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi (8 grudnia 1975),
n. 24: AAS 69 (1976), 22.

(5) Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
missio, n. 46: AAS 83 (1991), 293; por.
Paweł VI, Adhort. apost. Evangelii
nuntiandi, nn. 53 i 80: AAS 69 (1976),
41-42, 73-74.

(6) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy św. na błoniach Neue Messe w
Monachium (10 września 2006): AAS
98 (2006), 710; „L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 11/2006, s.
16.



(7) Tomasz z Akwinu, Summa
Theologiae, I-II, q. 109, a. 1, ad 1.

(8) Por. Jan Paweł II, Enc. Fides et
ratio (14 września 1998), n. 44: AAS
91 (1999), 40.

(9) Benedykt XVI, Przemówienie do
uczestników Kongresu Diecezji
Rzymskiej na temat: „Rodzina i
wspólnota chrześcijańska: formacja
osoby i przekaz wiary” (6 czerwca
2005): AAS 97 (2005), 816;
„L'Osservatore Romano”, wyd.
polskie, n. 9/2005, s. 33.

(10) Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio,
n. 5: AAS 91 (1999), 9-10.

(11) Tamże, n. 31: AAS 91 (1999), 29;
por. Sobór Watykański II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, n. 12.

(12) Prawo to zostało uznane i
potwierdzone także w Powszechnej
Deklaracji Praw Człowieka z 1948 r.
(aa. 18-19).



(13) Jan Paweł II, Enc. Fides et ratio,
n. 33: AAS 91 (1999), 31.

(14) Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Dei verbum, n. 5.

(15) Sobór Watykański II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 3.

(16) Tamże, n. 1.

(17) Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
missio, n. 52: AAS 83 (1991), 300.

(18) Por. Jan Paweł II, Enc. Slavorum
Apostoli (2 czerwca 1985), n. 18: AAS
77 (1985), 800.

(19) Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Dei verbum, n. 8.

(20) Por. Paweł VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, nn. 19-20: AAS
69 (1976), 18-19.

(21) Sobór Watykański II, Dekr. Ad
gentes, n. 7; por. Konst. dogm. Lumen



gentium, n. 16; Konst. duszp.
Gaudium et spes, n. 22.

(22) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy św. z okazji inauguracji
pontyfikatu (24 kwietnia 2005): AAS
97 (2005), 711; „L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 6/2005, s.
12.

(23) Por. Sobór Watykański I, Konst.
dogm. Dei Filius, n. 2: „Temu to
Bożemu Objawieniu należy zapewne
przypisać, że to, co w rzeczach
Boskich jest zasadniczo dostępne dla
rozumu ludzkiego, w obecnym
położeniu rodzaju ludzkiego mogą
wszyscy poznać szybko, z całą
pewnością i bez domieszki błędu [S.
Th. I q. 1, a. 1]” (DH 3005);
Breviarium fidei, Poznań 1998, s. 23.

(24) Sobór Watykański II, Dekr. Ad
gentes, n. 13.

(25) Sobór Watykański II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 11.



(26) Por. na przykład Klemens
Aleksandryjski, Protreptyk IX, 87, 3-4
(Sources chretiennes, 2, 154);
Aureliusz Augustyn, Sermo 14, D ( =
352 A), 3 (Nuova Biblioteca
Agostiniana, XXXV/1, 269-271).

(27) Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, n. 5.

(28) Por. na ten temat Jan Paweł II,
Enc. Redemptoris missio, n. 18: AAS
83 (1991), 265-266: „Jeśli odrywa się
Królestwo od Jezusa, nie ma już
Królestwa Bożego przez Niego
objawionego i dochodzi do
wypaczenia zarówno sensu
Królestwa, któremu zagraża
przekształcenie się w cel czysto
ludzki czy ideologiczny, jak i
tożsamości Chrystusa, który nie jawi
się już jako Pan, któremu wszystko
ma być poddane (por. 1 Kor 15, 27)...

(29) Jan Paweł II, Enc. Redemptoris
missio, n. 18: AAS 83 (1991), 266. Na
temat relacji między Kościołem a



królestwem por. także Kongregacja
Nauki Wiary, Dekl. Dominus Iesus (6
sierpnia 2000), nn. 18-19: AAS 92
(2000), 759-761.

(30) Kongregacja Nauki Wiary, Dekl.
Dominus Iesus, n. 4: AAS 92 (2000),
744.

(31) Por. Paweł VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 80: AAS 69
(1976), 73: «Po cóż głosić Ewangelię,
jeśli wszyscy osiągną zbawienie za
prawość serca? Wiadomo poza tym –
mówią – że świat i historia są pełne
„nasion słowa”; chcieć więc nieść
Ewangelię tam, gdzie już ona jest w
nasionach, zasianych przez Pana,
czyż to nie jest kierowanie się
błędnym mniemaniem?»

(32) Por. Benedykt XVI,
Przemówienie do
współpracowników z Kurii
Rzymskiej (22 grudnia 2005): AAS 98
(2006), 50; „L'Osservatore Romano”,
wyd. polskie, n. 2/2006, s. 19: „(...)



jeśli wolność religii postrzegana jest
jako wyraz niezdolności człowieka
do znalezienia prawdy i w rezultacie
prowadzi do usankcjonowania
relatywizmu, przestaje być
traktowana jako konieczność
społeczna i historyczna, a zostaje
wyniesiona w sposób nieuprawniony
na płaszczyznę metafizyczną i
pozbawiona swego rzeczywistego
znaczenia, przez co nie może być
zaakceptowana przez kogoś, kto
wierzy, że człowiek jest zdolny do
poznania prawdy o Bogu, a ze
względu na wewnętrzną godność
prawdy to poznanie jest dla niego
wiążące. Czymś zupełnie innym jest
natomiast postrzeganie wolności
religii jako konieczności wynikającej
ze współistnienia ludzi, czy raczej
jako naturalnej konsekwencji faktu,
że prawda nie może być narzucona z
zewnątrz, ale że człowiek musi ją
przyjąć jedynie dlatego, że jest do
niej przekonany”.



(33) Sobór Watykański II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, n. 28; por.
Paweł VI, Adhort. apost. Evangelii
nuntiandi, n. 24: AAS 69 (1976),
21-22.

(34) Por. Jan Paweł II, Enc.
Redemptoris missio, nn. 21-30: AAS
83 (1991), 268-276.

(35) Benedykt XVI, Homilia podczas
Mszy św. z okazji inauguracji
pontyfikatu (24 kwietnia 2005): AAS
97 (2005), 710; „L'Osservatore
Romano”, wyd. polskie, n. 6/2005, s.
11.

(36) Tamże.

(37) Por. Sobór Watykański II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 6.

(38) Istotnie, tam gdzie uznawane
jest prawo do wolności religijnej,
zazwyczaj uznaje się też, że każdy
człowiek ma prawo dzielić się z
innymi swoimi przekonaniami, w



postawie pełnego poszanowania dla
sumienia drugiej osoby, także po to,
aby zachęcić ją do wstąpienia do
własnej wspólnoty religijnej;
sankcjonują to liczne współczesne
systemy prawne i powszechna już
praktyka sądownicza w tej materii.

(39) Dante Alighieri, Boska Komedia,
Raj, XXXIII, 87.

(40) Paweł VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 46: AAS 69
(1976), 36.

(41) Por. Sobór Watykański II, Konst.
dogm. Lumen gentium, n. 35.

(42) Paweł VI, Adhort. apost.
Evangelii nuntiandi, n. 22: AAS 69
(1976), 20.

(43) Sobór Watykański II, Dekr.
Unitatis redintegratio, n. 1; por. Jan
Paweł II, Enc. Redemptoris missio,
nn. 1, 50: AAS 83 (1991), 249, 297.



(44) Por. Jan Paweł II, Enc.
Redemptoris missio, n. 34: AAS 83
(1991), 279-280.

(45) Sobór Watykański II, Dekr. Ad
gentes, n. 15.

(46) Jan Paweł II, Enc. Ut unum sint
(25 maja 1995), n. 14: AAS 87 (1995),
929.

(47) Por. tamże, n. 28: AAS 87 (1995),
939.

(48) Por. Sobór Watykański II, Dekr.
Unitatis redintegratio, nn. 3, 5.

(49) Termin „prozelityzm” zrodził się
w środowisku żydowskim, gdzie
„prozelitą” nazywano człowieka
wywodzącego się z „pogan”, który
stał się członkiem „narodu
wybranego”. Podobnie też w kręgu
chrześcijańskim termin
„prozelityzm” jest często używany
jako synonim działalności misyjnej.
W ostatnim czasie nabrał on jednak



negatywnej konotacji, jest bowiem
rozumiany jako podyktowane
motywami sprzecznymi z Ewangelią
reklamowanie własnej religii przy
użyciu środków, które nie respektują
wolności i godności osoby. W tym
znaczeniu termin „prozelityzm” jest
pojmowany w ruchu ekumenicznym
(por. Wspólna Grupa Robocza
Kościoła katolickiego i Światowej
Rady Kościołów, Wyzwanie
prozelityzmu a powołanie do
wspólnego świadectwa [1995]).

(50) Sobór Watykański II, Dekr.
Unitatis redintegratio, n. 4.

(51) Sobór Watykański II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 4.

(52) Por. Benedykt XVI, Enc. Deus
caritas est (25 grudnia 2005), n. 31 c:
AAS 98 (2006), 245.

(53) Por. Sobór Watykański II, Dekl.
Dignitatis humanae, n. 11.



(54) Benedykt XVI, Homilia podczas
wizyty w bazylice św. Pawła za
Murami (25 kwietnia 2005): AAS 97
(2005), 745; „L'Osservatore Romano”,
wyd. polskie, n. 6/2005, s. 16.

(55) Benedykt XVI, Przemówienie do
uczestników międzynarodowego
sympozjum z okazji 40. rocznicy
soborowego Dekretu Ad gentes (11
marca 2006): AAS 98 (2006), 334;
„L'Osservatore Romano”, wyd.
polskie, n. 6-7/2006, s. 56.

(56) Benedykt XVI, Enc. Deus caritas
est, n. 18: AAS (2006), 232.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/peny-tekst-noty-nt-
ewangelizacji/ (06-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/
https://opusdei.org/pl-pl/article/peny-tekst-noty-nt-ewangelizacji/

	Pełny tekst Noty nt. Ewangelizacji

