
opusdei.org

Papieskie orędzie na
Wielki Post 2019

Papieskie przesłanie nosi tytuł:
„Stworzenie z upragnieniem
oczekuje objawienia się synów
Bożych”.

04-03-2019

Drodzy bracia i siostry!

Każdego roku, za pośrednictwem
Kościoła, który jest naszą Matką, Bóg
pozwala swoim wiernym «z
oczyszczoną duszą radośnie
oczekiwać świąt wielkanocnych, aby
(…) przez uczestnictwo w



sakramentach odrodzenia osiągnęli
pełnię dziecięctwa Bożego» (1.
Prefacja Wielkopostna). W ten
sposób, od Wielkanocy do
Wielkanocy możemy podążać do
pełni tego zbawienia, które już
otrzymaliśmy dzięki tajemnicy
paschalnej Chrystusa: «W nadziei
bowiem już jesteśmy zbawieni» (Rz
8, 24). Ta tajemnica zbawienia,
działająca w nas już podczas
ziemskiego życia, jest procesem
dynamicznym, który obejmuje także
historię i całe stworzenie. Św. Paweł
dochodzi do stwierdzenia: «Bo
stworzenie z upragnieniem oczekuje
objawienia się synów Bożych» (Rz 8,
19). W takiej perspektywie chcę
podzielić się z wami kilkoma
refleksjami, które niech nam
towarzyszą na drodze nawrócenia w
nadchodzącym Wielkim Poście.

1. Odkupienie stworzenia



Celebracja Triduum Paschalnego
męki, śmierci i zmartwychwstania
Chrystusa, szczyt roku liturgicznego,
za każdym razem zaprasza nas do
przeżywania pewnego procesu
przygotowania, ze świadomością, że
nasze stawanie się na wzór obrazu
Chrystusa (por. Rz 8, 29) jest
bezcennym darem miłosierdzia
Bożego.

Jeśli człowiek żyje jak dziecko Boga,
jak osoba odkupiona, która pozwala
się prowadzić Duchowi Świętemu
(por. Rz 8, 14) i wie, jak rozpoznać i
zastosować w praktyce prawo Boże,
począwszy od tego zapisanego w jego
sercu i naturze, czyni dobro także
stworzeniu, współpracując w jego
odkupieniu. Dlatego właśnie
stworzenie – mówi św. Paweł –
posiada usilne pragnienie objawienia
się synów Bożych, to znaczy tych,
którzy ciesząc się łaską paschalnej
tajemnicy Jezusa w pełni żyją jej
owocami, przeznaczonymi do



osiągnięcia pełnej dojrzałości przy
odkupieniu ciała ludzkiego. Kiedy
miłość Chrystusa przemienia życie
świętych - ducha, duszę i ciało -
oddają oni chwałę Bogu, a przez
modlitwę, kontemplację i sztukę
angażują w to także stworzenia, jak
pięknie wyraża to "Pieśń Słoneczna"
św. Franciszka z Asyżu (por. Enc.
Laudato si’, 87). Jednak w tym
świecie harmonia płynąca z
Odkupienia jest wciąż zagrożona
przez negatywną moc grzechu i
śmierci.

2. Destrukcyjna siła grzechu

Rzeczywiście, kiedy nie żyjemy jak
dzieci Boże, często zachowujemy się
destrukcyjnie nie tylko wobec nas
samych, ale także w stosunku do
bliźnich i do innych stworzeń,
uważając, mniej lub bardziej
świadomie, że możemy ich używać
według własnej woli. Zaczyna wtedy
dominować brak umiarkowania,



prowadząc do stylu życia
naruszającego te granice, które nasza
ludzka kondycja i natura każą nam
szanować, podążając za tymi
niekontrolowanymi pragnieniami,
które w Księdze Mądrości przypisuje
się ludziom niegodziwym, lub tym,
którzy nie uznają Boga jako punkt
odniesienia dla swoich działań i nie
mają nadziei na przyszłość (por. 2:
1-11). Jeśli nie jesteśmy stale
ukierunkowani ku Wielkanocy, w
stronę horyzontu
Zmartwychwstania, to oczywiste jest,
że zwycięża logika wszystkiego i
natychmiast, oraz mieć coraz więcej.

Wiemy, że przyczyną każdego zła jest
grzech, który od czasu jego
pojawienia się wśród ludzi zerwał
komunię z Bogiem, z innymi i ze
stworzeniem, z którym jesteśmy
połączeni przede wszystkim przez
nasze ciało. Zerwanie komunii z
Bogiem naruszyło także harmonijny
związek ludzi ze środowiskiem, w



którym zostali powołani do życia,
zamieniając ogród w pustynię (cfr
Gen 3,17-18). Chodzi tutaj o grzech,
który sprawia, że człowiek uważa
siebie za boga stworzenia, czuje się
jego absolutnym panem i używa go
nie tak, jak chciał tego Stwórca, ale w
swoim własnym interesie, ze szkodą
dla stworzeń i innych ludzi.

Kiedy zostaje odrzucone prawo Boże,
prawo miłości, wtedy potwierdza się
prawo panowania silniejszego nad
słabszym. Grzech, który mieszka w
sercu człowieka (por. Mk 7, 20-23) - i
objawia się jako chciwość, pragnienie
nadmiernego dobrobytu, brak
zainteresowania dobrem innych, a
często także własnym - prowadzi do
wykorzystywania stworzenia, osób i
środowiska, zgodnie z tą
niezaspokojoną żądzą, która każde
pragnienie uważa za prawo, a która
prędzej czy później doprowadzi do
zniszczenia nawet tych, którzy są
przez nią zdominowani.



3. Uzdrawiająca moc skruchy i
przebaczenia

Dlatego stworzenie pilnie potrzebuje
objawienia się synów Bożych, tych,
którzy stali się "nowym
stworzeniem": «Jeżeli więc ktoś
pozostaje w Chrystusie, jest nowym
stworzeniem. To, co dawne, minęło, a
oto stało się nowe» (2 Kor 5, 17). W
rzeczywistości, wraz z ich
objawieniem się, także stworzenie
może "przeżyć Wielkanoc": otworzyć
się na nowe niebo i na nową ziemię
(por. Ap 21, 1). A droga do
Wielkanocy wzywa nas właśnie do
odnowienia naszego oblicza i
naszego serca chrześcijan przez
pokutę, nawrócenie i przebaczenie,
aby móc żyć pełnią łask Tajemnicy
Paschalnej.

Ta „niecierpliwość”, to oczekiwanie
stworzenia spełni się, kiedy objawią
się synowie Boga, to znaczy, gdy
chrześcijanie i wszyscy ludzie



podejmą zdecydowanie ten „ból
rodzenia”, którym jest nawrócenie.
Razem z nami całe stworzenie jest
powołane do wyjścia «z niewoli
zepsucia, by uczestniczyć w wolności
i chwale dzieci Bożych» (Rz 8, 21).
Wielki Post jest sakramentalnym
znakiem tego nawrócenia. Wzywa on
chrześcijan do intensywniejszego i
konkretniejszego wcielania
Tajemnicy Paschalnej w życie
osobiste, rodzinne i społeczne,
szczególnie poprzez post, modlitwę i
jałmużnę.

Pościć, czyli uczyć się zmieniać nasz
stosunek do innych i do stworzeń:
przechodzić od pokusy "pożerania"
wszystkiego, celem zaspokojenia
naszej chciwości, do umiejętności
cierpienia z miłości, która może
wypełnić pustkę naszego serca.
Modlić się, aby umieć wyrzec się
bałwochwalstwa i
samowystarczalności naszego ja i
uznać, że potrzebujemy Boga i Jego



miłosierdzia. Dawać jałmużnę, czyli
porzucić nierozsądny styl życia i
gromadzenie wszystkiego dla siebie
w iluzji zabezpieczania przyszłości,
która do nas nie należy. I w ten
sposób na nowo odkryć radość z
planu, którym Bóg objął stworzenie i
nasze serca, planu miłości Boga,
naszych braci i całego świata, i w tej
miłości odnaleźć prawdziwe
szczęście.

Drodzy bracia i siostry, "Wielki Post"
Syna Bożego polegał na tym, że
wyszedł On na pustynię stworzenia,
aby wprowadzić je na nowo do tego
ogrodu komunii z Bogiem, który był
wcześniej niż grzech pierworodny
(por. Mk 1, 12-13; Iz 51, 3). Niech nasz
Wielki Post będzie kroczeniem po tej
samej ścieżce, aby zanieść nadzieję
Chrystusową także stworzeniu, które
«zostanie wyzwolone z niewoli
zepsucia, by uczestniczyć w wolności
i chwale dzieci Bożych» (Rz 8, 21).
Nie pozwólmy, aby ten



błogosławiony czas upłynął
bezowocnie! Prośmy Boga, aby
pomógł nam wejść na drogę
prawdziwego nawrócenia. Porzućmy
egoizm i zapatrzenie się w siebie a
wpatrujmy się w Paschę Jezusa;
zbliżmy się do braci i sióstr
znajdujących się w trudnej sytuacji,
dzieląc się z nimi naszymi
duchowymi i materialnymi dobrami.
W ten sposób, przyjmując w
konkretach naszego życia
zwycięstwo Chrystusa nad grzechem
i śmiercią, ukierunkujemy Jego
przemieniającą moc także na całe
stworzenie.

Watykan, 4 października 2018

Święto św. Franciszka z Asyżu

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/papieskie-oredzie-na-wielki-post-2019/


pl/article/papieskie-oredzie-na-wielki-
post-2019/ (15-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/papieskie-oredzie-na-wielki-post-2019/
https://opusdei.org/pl-pl/article/papieskie-oredzie-na-wielki-post-2019/

	Papieskie orędzie na Wielki Post 2019

