
opusdei.org

Otwarta brama do
tajemnicy: symbol
atanazjański

Symbol atanazjański - znany
jako „Quicumque vult” (są to
jego pierwsze słowa) - jest
streszczeniem prawd wiary o
Trójcy Świętej i Wcieleniu. Św.
Josemaría modlił się i rozważał
ten tekst w trzecią niedzielę
każdego miesiąca jako
nabożeństwo do Ojca, Syna i
Ducha Świętego.

15-12-2024



Symbol Atanazjański
(Quicumque)

Jezus wie, że Jego godzina przejścia z
tego świata do Ojca jest bliska. Jest w
wieczerniku, wokół Niego
zgromadzeni są najbliżsi uczniowie,
a Jego słowa mają słodko-gorzki
smak pożegnania. Nie pozostało mu
wiele czasu, aby spędzić go z nimi, a
w Jego sercu są bardzo silne uczucia:
z jednej strony miłość aż do końca,
która doprowadzi go do trwania w
Świętej Eucharystii i do przelania
ostatniej kropli swojej krwi na
Krzyżu. Z drugiej strony, ogromny
ból spowodowany zdradą Judasza i
ciężar dźwigania wszystkich
grzechów świata.

W tym szczególnym momencie Jego
spojrzenie zatrzymuje się na każdym
z apostołów. Zna ich pragnienie
dobra, ale także ich słabość; za kilka
godzin zobaczy, że ich wiara się
chwieje i nie jest przed Nim ukryte,

https://opusdei.org/pl-pl/article/symbol-atanazjanski-quicumque/
https://opusdei.org/pl-pl/article/symbol-atanazjanski-quicumque/


że wciąż muszą wiele zrozumieć ze
skarbu objawienia. Mimo to podczas
ostatniej wieczerzy mówi im
wyraźniej o tajemnicy swego
intymnego życia i zapowiada im
przyjście Parakleta, który oświeci ich
zdolność pojmowania: „Jeśli Mnie kto
miłuje, będzie zachowywał moją
naukę, a Ojciec mój umiłuje go, i
przyjdziemy do niego, i będziemy u
niego przebywać (...). To wam
powiedziałem, przebywając wśród
was. A Pocieszyciel, Duch Święty,
którego Ojciec pośle w moim
imieniu, On was wszystkiego nauczy
i przypomni wam wszystko, co Ja
wam powiedziałem” (J 14, 23. 25-26).

Jest prawdopodobne, że święty Jan,
podobnie jak pozostałych dziesięciu,
nie zrozumiał dogłębnie słów
swojego Mistrza o Ojcu i Duchu
Świętym, ale zdał sobie sprawę, że
nikt wcześniej nie mówił w ten
sposób, a wiele lat później zapisał je
w swojej Ewangelii, po medytacji nad



nimi i głoszeniu ich przy wielu
okazjach. Dostrzegł, że były to
otwarte drzwi do tajemnicy
Trójjedynego Boga.

Odnaleźć prawdziwe Życie

„Tajemnica Trójcy Świętej stanowi
centrum tajemnicy wiary i życia
chrześcijańskiego”[1]. Jezus Chrystus -
Słowo Wcielone - zechciał nam to
objawić, abyśmy, utożsamiając się z
Jego osobą, my, chrześcijanie,
nauczyli się nazywać Boga Ojcem i
uważnie słuchać natchnień Ducha
Świętego.

Dzięki życiu sakramentalnemu Bóg
zamieszkuje w centrum naszej duszy
w łasce. Cała droga duchowa
streszcza się w stopniowym
odkrywaniu tej obecności, która nas
podtrzymuje i wypełnia. Jest to
droga, którą każdy chrześcijanin jest
wezwany podążać przez całe swoje
życie. To właśnie widzimy i uczymy
się z doświadczenia tak wielu



świętych mężczyzn i kobiet. Papież
Franciszek powiedział niedawno:
„Jest Ojciec, do którego się modlę 
Ojcze nasz; jest Syn, który dał mi
odkupienie, usprawiedliwienie; jest
Duch Święty, który mieszka w nas i
mieszka w Kościele. A to przemawia
do naszego serca, bowiem
znajdujemy to zawarte w wyrażeniu
św. Jana, które podsumowuje całe
Objawienie: „Bóg jest miłością” (1 J 4,
8. 16)”[2].

Święty Josemaría pielęgnował
rosnące stopniowo głębokie
nabożeństwo do Trzech Osób
Boskich, a poprzez swój przykład i
nauczanie pragnął je przekazać
swoim dzieciom. Przy pewnej okazji,
w 1968 roku, radził im: „Kochajcie
najświętsze człowieczeństwo Jezusa
Chrystusa! I od człowieczeństwa
Chrystusa przejdziemy do Ojca, z
jego wszechmocą i opatrznością, i do
owocu Krzyża, którym jest Duch
Święty. I poczujemy potrzebę



zatracenia się w tej miłości, aby
odnaleźć prawdziwe Życie”[3].

Rozwój nabożeństwa

Założyciel Opus Dei, który otrzymał
wiarę chrześcijańską od swoich
rodziców, z biegiem lat wzrastał w
przyjaźni z każdą z osób Boskich. W
dzieciństwie nauczył się nazywać
Boga Ojcem w Modlitwie Pańskiej i to
synostwo stało się fundamentem jego
życia duchowego. Co więcej, w
konkretnych momentach, w latach
następujących po założeniu Dzieła,
Bóg dał mu szczególnie intensywne
doświadczenie poczucia Bożego
synostwa - jak 16 października 1931
r., na środku ulicy, w tramwaju.
Również od jesieni 1932 r. zaczyna
coraz bardziej wsłuchiwać się w
poruszenia Parakleta, dzięki radzie,
którą otrzymuje od swojego
spowiednika: „Zaprzyjaźnij się z
Duchem Świętym”. „Nie mów, słuchaj
Go!”. Od samego początku starał się



czytać Ewangelię jako jeden z jej
bohaterów, aby poznać najświętsze
człowieczeństwo Jezusa Chrystusa, a
jego życie koncentrowało się na
Eucharystii.

Ta pobożność, która umacniała się w
ciągu jego życia, była widoczna w
najzwyklejszych sytuacjach.
Błogosławiony Alvaro del Portillo
wspominał: „Ci z nas, którzy żyli
obok niego, dobrze wiedzą, jak
głęboko zakorzeniona była ta
pobożność w jego życiu. W ten
sposób odkryłem, jak wygrywać w
loteriach, które organizował: to
naiwne, rodzinne wspomnienie z
pierwszych lat mojego powołania. Od
czasu do czasu przynosił na
spotkania coś, co sprawiało, że
dobrze się bawiliśmy, na przykład
paczkę słodyczy. Przy takich
okazjach, gdy było coś nietypowego,
Ojciec organizował loterię, która
polegała na odgadnięciu wymyślonej
przez niego liczby. Szybko



zorientowałem się, że zawsze była to
trójka lub wielokrotność trójki,
ponieważ nawet w tych chwilach
odpoczynku ujawniała się jego
miłość do Trójcy Świętej”[4].

„Droga” ma 999 punktów. Podczas
audiencji u Ojca Świętego Pawła VI,
papież zapytał świętego Josemaríę o
powód wyboru takiej liczby
punktów; a odpowiedział, że to z
miłości do Trójcy Przenajświętszej.
Do pierwszego wydania tego dzieła
zaprojektował oryginalną okładkę
składającą się z serii sylwetek liczby
dziewięć, tworzących kolumnę.

Kiedy zbudowano Villa Tevere,
siedzibę Dzieła, chciał, aby
oratorium, w którym zwykle
odprawiał mszę, było poświęcone
Trójcy Świętej. W retabulum
znajduje się płaskorzeźba z białego
marmuru z przedstawieniem Trójcy
Świętej, otoczonej adorującymi
aniołami: Bóg Ojciec, Stwórca,

https://escriva.org/pl/camino/
https://escriva.org/pl/camino/


trzyma świat w swoich rękach z
krzyżem; obok niego Duch Święty,
również w ludzkiej postaci, trzyma
płomień; w centrum znajduje się
rzeźba z kości słoniowej
przedstawiająca Boga Syna na
Krzyżu, pomiędzy dwiema grupami
cherubinów. Scenę wieńczy kartusz z
inskrypcją: Deo Patri creatori, Deo
Filio redemptori, Deo Spiritui
sanctificatori.

Lubił czynić akty wiary, nadziei i
miłości skierowane do Ojca, Syna i
Ducha Świętego. Na przykład w 1971
r. dziękował Panu za to, że każdego
dnia coraz głębiej rozumiał obecność
i działanie Trójcy Świętej we Mszy
Świętej. A w ostatnich latach swojego
życia, podczas głoszenia kazań - co
znajduje odzwierciedlenie w homilii
„Ku świętości” - lub podczas spotkań,
które miał z wieloma ludźmi,
sugerował podążanie duchowym
szlakiem, po którym Bóg chciał go
prowadzić, drogą kontemplacji w

https://opusdei.org/pl-pl/article/ku-swietosci/


zwykłym życiu: „Serce wymaga
wtedy, by poznawać i uwielbiać
każdą z trzech Osób Boskich. Jest to
w jakiś sposób odkrycie, którego
dokonuje dusza w życiu
nadprzyrodzonym, na podobieństwo
małego dziecka otwierającego
stopniowo oczy na otaczający je
świat. Dusza prowadzi serdeczny
dialog z Ojcem i Synem i Duchem
Świętym”[5].

Jego miłość była również owocem
studiowania i pogłębiania doktryny
katolickiej. Często przeglądał traktat
teologiczny De Trinitate. Podczas
spotkania ze swymi córkami w
Rzymie 27 marca 1972 r. - dzień
przed rocznicą swoich święceń
kapłańskich - powiedział im:
„Nieustannie czytam książki
teologiczne, ponieważ jestem
zakochany w Trójcy Świętej, jestem
zakochany w rozważaniu jedności
Trójcy Bożej; czasami mam trochę
światła, ale przez większość czasu są



to cienie; i jestem bardzo szczęśliwy z
powodu cieni, ponieważ Bóg byłby
bardzo mały, gdybym mógł Go
zrozumieć”[6]. „Potwierdził - jak
często nam Ojciec przypomina - że
Bóg jest tak wielki, że nie mieści się
w naszych głowach, ale mieści się w
naszych sercach: A kiedy (...) mówią
ci, że nie rozumieją Trójcy i jedności,
odpowiadasz im, że ja też tego nie
rozumiem, ale kocham to i czczę.
Gdybym rozumiał wielkość Boga,
gdyby Bóg mógł zmieścić się w tej
biednej głowie, mój Bóg byłby bardzo
mały (...), a jednak mieści się - chce
się zmieścić - w moim sercu, mieści
się w niezmierzonej głębi mojej
duszy, która jest nieśmiertelna”[7].

Wielowiekowa tradycja

Poruszony pragnieniem rozwijania
tej miłości wśród członków Dzieła,
święty Josemaria ustanowił szereg
zwyczajów, które pomogłyby im
pogłębić zrozumienie głównych



tajemnic wiary. Wszystkie one
nawiązują do wielowiekowej tradycji
liturgicznej i duchowego dziedzictwa
Kościoła.

Zaproponował między innymi, aby
codziennie odmawiane Preces
rozpoczynało się od aktu
uwielbienia, adoracji i
dziękczynienia wobec Trójcy
Przenajświętszej (Dzięki Ci, Boże,
dzięki Ci / prawdziwa i jedyna
Trójco / Jedyny i najwyższy Boże /
święta i Jedyna Jedności). Po latach,
w 1959 r., pomyślał, że pomogłoby,
gdyby w ciągu trzech dni
poprzedzających uroczystość Trójcy
Przenajświętszej we wszystkich
ośrodkach Dzieła odmawiano lub
śpiewano Trisagion Anielski
[Trisagium Angelicum,]. A w trzecią
niedzielę każdego miesiąca, przed
lub po modlitwie porannej, należy
odmawiać Symbol Atanazjański, jako
wyraz wiary i uwielbienia Boga
Trójjedynego i zalecił wszystkim, aby

https://opusdei.org/pl-pl/article/preces-opus-dei/
https://opusdei.org/pl-pl/article/preces-opus-dei/


każdy szczególnie w tym dniu
medytował nad słowami w nim
zawartymi. Z wielkim przekonaniem
powiedział do grupy wiernych Opus
Dei w 1971 roku, odnosząc się do
tego symbolu: „Nauczcie się go, jest
taki piękny!”[8].

Symbol atanazjański

„W ciągu pierwszych wieków Kościół
starał się wyraźniej sformułować
swoją wiarę trynitarną, zarówno w
celu pogłębienia własnego
rozumienia wiary, jak również w
celu obrony jej przed błędami, które
ją zniekształcały. Było to dziełem
pierwszych soborów, wspomaganych
przez refleksję teologiczną Ojców
Kościoła i podtrzymywanych
zmysłem wiary ludu
chrześcijańskiego”[9].

Symbol Atanazjański - znany
również od pierwszych słów: 
Quicumque vult - jest symbolem lub
zbiorem prawd wiary, który w całej



historii Kościoła był uważany za
jedno z głównych dogmatycznych
wyjaśnień wiary chrześcijańskiej i
najważniejsze w odniesieniu do
dwóch centralnych tajemnic prawdy
objawionej: Trójcy Świętej i
Wcielenia.

Jest znany pod tą nazwą, ponieważ
przez kilka stuleci błędnie
przypisywano go świętemu
Atanazemu (295-373), biskupowi
Aleksandrii w Egipcie i obrońcy
wiary przed herezją Ariusza. Inni
uważali, że jego autorem był papież
Anastazy I (399-402).

To dydaktyczne podsumowanie
doktryny chrześcijańskiej cieszyło się
wielkim autorytetem w Kościele
łacińskim, a jego użycie szybko
rozprzestrzeniło się na wszystkie
obrządki Zachodu. W średniowieczu
było ono traktowane na równi z
wyznaniem wiary Soboru
Nicejskiego. W liturgii Kościoła



Zachodniego było ono recytowane w
niedzielnym oficjum. Z kolei w
obrządku ambrozjańskim był
używany jako hymn w oficjum
czytań, zamiast Te Deum, w Niedzielę
Trójcy Świętej. Jego liturgiczne
użycie trwało do XX wieku: w
oficjum kanonicznym Quicumque, aż
do reformy Piusa XII (1956),
recytowano w niedziele. Obecna
liturgia godzin nie przewiduje jego
recytacji.

Wykluczając autorstwo świętego
Atanazego, a także papieża
Anastazego, jego napisanie zostało
przypisane szeregowi Ojców Kościoła
- świętemu Hilaremu, świętemu
Ambrożemu, świętemu Nicetasowi,
Honoratowi z Arles, świętemu
Wincentemu z Lerynu, świętemu
Fulgencjuszowi, świętemu Cezaremu
z Arles i świętemu Wenancjuszowi
Fortunatowi - między 350 a 601
rokiem. Obecnie panuje niemal



jednomyślna opinia, że jest on
datowany na lata 430-500.

Większość uczonych utrzymuje, że
został ona najpierw napisany po
łacinie, a następnie przetłumaczony
na język grecki, czyli narodził się w
kręgu zachodniego Kościoła
łacińskiego, a nie na Wschodzie, jak
wcześniej sądzono. Wydaje się, że
pochodzi on z Galii, z południowej
Francji, z okolic Arles.

Poza wstępem i zakończeniem, które
podkreślają konieczność wyznania
wiary wyrażonej w Symbolu dla
zbawienia, Quicumque składa się z
dwóch wyraźnie różnych części:
pierwsza część przedstawia wiarę
katolicką na temat tajemnicy Boga
Trójjedynego; druga część
przedstawia dwoistą naturę w jednej
Boskiej osobie Jezusa Chrystusa. Te
dwie osie naszej wiary są w pełni
rozwinięte w niniejszym wyznaniu
wiary.



Słowa odwołujące się do
konieczności wiary dla zbawienia
przypominają te zawarte w 3.
rozdziale Ewangelii Jana: „Albowiem
Bóg nie posłał swego Syna na świat
po to, aby świat potępił, ale po to, by
świat został przez Niego zbawiony.
Kto wierzy w Niego, nie podlega
potępieniu; a kto nie wierzy, już
został potępiony, bo nie uwierzył w
imię Jednorodzonego Syna
Bożego.” (J 3, 17-18). Są więc
wezwaniem do przestrzegania
prawd zawartych w różnych
symbolach wiary, wypracowanych
przez Magisterium Kościelne,
uznając jednocześnie straszliwą
możliwość odrzucenia i zamknięcia
się człowieka na szczęście wieczne,
które oferuje mu Bóg.

Wielki pożytek

„Naucz się wielbić Ojca i Syna i
Ducha Świętego. Naucz się żywić
szczególne nabożeństwo do Trójcy



Świętej”[10]. Zwyczaj odmawiania
Symbolu Atanazjańskiego ma pomóc
wiernym w stopniowym osobistym
dojrzewaniu do tej pobożności.
Chociaż nigdy w pełni nie
zrozumiemy prawdy, która daleko
wykracza poza nasze pojmowanie,
jest to okazja, aby coraz bardziej i
lepiej poznawać Boga. W ten sposób
odnawia i umacnia nas również w
teologicznej cnocie wiary oraz
prowadzi do pogłębienia
zrozumienia dogmatów. Święta
Teresa z Avila w swojej autobiografii
wspomina, jak medytując nad tym
symbolem, otrzymała szczególne
łaski, aby wniknąć w tę tajemnicę:
„Innego dnia, w chwili, gdy
odmawiałam Symbol wiary świętego
Atanazego: Quicumque vult..., Pan mi
dał zrozumieć, w jaki sposób Bóg jest
jeden w trzech Osobach, i to tak
jasno, że wielkie z tego miałam
zdumienie i pociechę. Wielce mi to
pomogło do lepszego poznania
wielmożności Boga i cudownych



spraw Jego”[11]. Jest to przykład na to,
że życie według pewnych pobożnych
zwyczajów może prowadzić do ich
zrozumienia, nawet jeśli czasami
wydaje się, że nie ma z nich
większego pożytku.

Odnawiając naszą wiarę w Trójcę
Świętą, uznajemy Bożą miłość,
dziękujemy za nią i odpowiadamy na
nią, a także na nowo zachwycamy się
cudem Boga, który zechciał, abyśmy
byli Jego dziećmi. Wyznajemy nie
tylko prawdę o Trójcy Świętej, o
Jezusie Chrystusie - perfectus Deus,
perfectus homo[12], doskonałym Bogu i
doskonałym człowieku - i o Kościele,
ale także o naszej prawdziwej
tożsamości.

Co więcej, świadomość wspólnej
wiary sprawia, że czujemy się
bardziej zjednoczeni z całym ludem
Bożym w jego misji zachowania
otrzymanego depozytu w
nienaruszonym stanie. Nie modlimy



się sami, ale zjednoczeni z
dzisiejszymi chrześcijanami, z tymi,
którzy byli przed nami i z tymi,
którzy nadejdą w ciągu wieków.
Wreszcie, odmawiając ten symbol,
uobecniamy naszą misję jako
apostołów, powołanych do
przekazywania wszystkim ludziom -
jak owych pierwszych dwunastu -
prawdy o zbawieniu, do przyjęcia
której zaprosił nas Chrystus przez
swoje wcielenie: „Idźcie więc i
nauczajcie wszystkie narody4,
udzielając im chrztu w imię Ojca i
Syna, i Ducha Świętego” (Mt 28, 19).

[1]Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
261.

[2] Franciszek, Angelus Domini, 30
maja 2021 r.

[3] Święty Josemaria, zebrane w 
Artículos del postulador, str. 175.

https://biblia.deon.pl/rozdzial.php?id=364#P4
https://biblia.deon.pl/rozdzial.php?id=364#P4


[4]Rozmowy o założycielu Opus Dei,
Álvaro del Portillo, Rialp, 1992, str.
153-154.

[5]Przyjaciele Boga, 306

[6]Święty Josemaría, słowa
wypowiedziane podczas jednego ze
spotkań.

[7] Święty Josemaria, notatki na
spotkaniu rodzinnym, 9 lutego 1975
r.

[8] Święty Josemaría, notatki
sporządzone podczas jednego ze
spotkań.

[9]Katechizm Kościoła Katolickiego, nr
250

[10]Kuźnia, 296.

[11] Święta Teresa z Avila, Księga
Życia, rozdział 39, 25.

[12]Symbol Atanazjański, nr 30 (DH 76)



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/otwarta-brama-do-tajemnicy-

symbol-atanazjanski/ (18-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/otwarta-brama-do-tajemnicy-symbol-atanazjanski/
https://opusdei.org/pl-pl/article/otwarta-brama-do-tajemnicy-symbol-atanazjanski/
https://opusdei.org/pl-pl/article/otwarta-brama-do-tajemnicy-symbol-atanazjanski/

	Otwarta brama do tajemnicy: symbol atanazjański
	Symbol Atanazjański (Quicumque)


