
opusdei.org

Oś naszego
uświęcenia

Codzienne zajęcia nie są
zjawiskiem marginesowym, ale
trzonem naszego uświęcenia,
ustawiczną okazją do spotkania
z Bogiem, wysławiania Go i
wielbienia poprzez pracę
naszego umysłu i naszych rąk.

31-08-2023

Pośród wszystkich doczesnych zajęć
będących materią uświęcenia praca
zawodowa w nauczaniu św.
Josemaríi zajmuje pierwszorzędne
miejsce. Ustnie i na piśmie stwierdza



nieustannie, że uświęcenie pracy
„stanowi trzon prawdziwej
duchowości dla nas, którzy —
zaangażowani w rzeczywistości
ziemskie — chcemy zdecydowanie
żyć z Bogiem”[1].

„W ramach duchowości świeckiej
szczególna fizjonomia duchowa,
ascetyczna Dzieła wnosi pewną ideę,
moje Dzieci, którą należy koniecznie
podkreślić. Mówiłem wam
nieskończenie wiele razy od 1928
roku, że praca jest dla nas osią,
wokół której musi krążyć cały nasz
wysiłek, żebyśmy osiągnęli
chrześcijańską doskonałość […]. I
równocześnie ta praca zawodowa
jest osią, wokół której kręci się cały
nasz wysiłek apostolski”[2].

To nauczanie jest szczególną cechą
ducha, którego Bóg ukazał św.
Josemaríi dnia 2 października 1928
roku. Nie jest to jedyny sposób
nadawania kierunku uświęceniu



rzeczywistości doczesnej, tylko
sposób szczególny i właściwy dla
ducha Opus Dei. „Nadprzyrodzone
powołanie do świętości i do
apostolstwa zgodnie z duchem Opus
Dei potwierdza ludzkie powołanie do
pracy […]. Jednym z istotnych
znaków tego powołania jest właśnie
życie w świecie i wykonywanie tam
pewnej pracy — przy braniu pod
uwagę, powtarzam — własnych
osobistych niedoskonałości — w jak
najdoskonalszy sposób, zarówno z
ludzkiego, jak i z nadprzyrodzonego
punktu widzenia”[3].

Praca zawodowa

„Codzienne zajęcia nie są zjawiskiem
marginesowym, ale trzonem naszego
uświęcenia, ustawiczną okazją do
spotkania z Bogiem, wysławiania Go
i wielbienia poprzez pracę naszego
umysłu i naszych rąk”[4]. W tych
tekstach i przy wielu innych
okazjach, przy pomocy zwrotu „trzon



naszego uświęcenia”, św. Josemaría
odnosi się niekiedy do pracy, a innym
razem do uświęcenia pracy. Do pracy,
ponieważ jest to sama materia, przy
której pomocy konstruuje się
wspomnianą oś, zaś do uświęcenia
pracy, ponieważ nie wystarczy
jedynie pracować. Jeżeli pracy się nie
uświęca, nie służy ona za oś do
poszukiwania świętości.

Praca, którą św. Josemaría wskazuje
jako oś życia duchowego, to nie
jakakolwiek działalność. Nie chodzi o
zadania, które realizuje się jako
hobby, żeby kultywować jakieś
zainteresowania albo z innych
powodów, niekiedy z konieczności i z
musu. Chodzi właśnie o pracę
zawodową: publicznie uznane
zajęcie — munus publicum — które
każdy wykonuje w społeczeństwie
świeckim jako działalność, która
służy temu społeczeństwu, buduje je
i jest przedmiotem pewnych
obowiązków i odpowiedzialności, jak



również pewnych praw, pośród
których znajduje się na ogół prawo
do sprawiedliwego wynagrodzenia.
Na przykład, praca zawodowa to
praca architekta, cieśli, nauczyciela
albo prace związane z
gospodarstwem domowym.

W pewien sposób można nazywać
pracą zawodową również posługę
kapłańską — tak robi niekiedy św.
Josemaría[5] — w tym znaczeniu, że
jest to zadanie publiczne w służbie
wszystkich ludzi, a konkretnie w
służbie uświęcenia zwykłych
wiernych w wykonywaniu
rozmaitych profesji, przyczyniające
się w ten sposób do chrześcijańskiego
budowania społeczeństwa — misji
wymagającej współpracy kapłaństwa
powszechnego i urzędowego.
Kapłaństwo samo w sobie jest
uświęconą posługą, zadaniem, które
nie jest świeckie, lecz święte,
niemniej nie czyni automatycznie
świętym tego, kto je wykonuje.



Kapłan musi walczyć o to, żeby
uświęcać się w wykonywaniu swojej
posługi i, w konsekwencji, może żyć
duchem uświęcenia pracy, którego
naucza Założyciel Opus Dei,
wykonując pracę z „prawdziwie
kapłańską duszą i całkowicie świecką
mentalnością”[6].

Należy przypomnieć, że czasami św.
Josemaría nazywa pracą zawodową
również chorobę i starość oraz inne
życiowe sytuacje pochłaniające
energię, którą można by poświęcić
pracy zawodowej, gdyby było to
możliwe. Taki jest, na przykład,
przypadek osoby, która musi zająć
się zdobyciem miejsca pracy.
Nazywając to pracą zawodową,
niewątpliwie przez analogię, Św.
Josemaría ukazuje, że ten, kto
znajduje się w takich
okolicznościach, powinien
zachowywać się jak wobec pracy
zawodowej, którą pragnie uświęcić.
Tak jak miłość do Boga prowadzi do



wykonywania w sposób doskonały
obowiązków zawodowych, tak samo
również chory może starannie
spełniać — w tym, co od niego zależy
— z miłości do Boga i w sensie
apostolskim, wymogi leczenia,
ćwiczeń, diety i bycia dobrym
chorym, który umie być posłuszny aż
do utożsamienia się z Chrystusem,
„posłusznym aż do śmierci — i to
śmierci krzyżowej”[7]. W tym sensie
„choroba i starość, kiedy nadchodzą,
zamieniają się w pracę zawodową. W
ten sposób nie zostaje przerwane
poszukiwanie świętości, według
ducha Dzieła, który opiera się na
pracy zawodowej jak drzwi opierają
się na zawiasach”[8]. Przy innych
okazjach, odnosząc się do tych,
którzy szukają pracy, św. Josemaría
zwykł mówić, że ich praca
„zawodowa” polega właśnie w tej
chwili na „poszukiwaniu pracy” i że z
miłości do Boga powinni wykonywać
jak najlepiej wszystkie starania,
których wymaga to zadanie.



W każdym razie, zgodnie z logiką,
kiedy mówi się o pracy zawodowej,
normalnie myśli się o osobach
wykonujących swój świecki zawód,
nie zaś o tych innych sytuacjach, do
których odnosi się przez analogię to
określenie. W niniejszym rozdziale
będziemy mówić o pracy zawodowej
we właściwym i zasadniczym
znaczeniu, które stanowi oś lub
zawiasy uświęcenia w nauczaniu św.
Josemaríi.

Splot życia codziennego

Zadania rodzinne, zawodowe i
społeczne tworzą splot, który jest
materią uświęcenia i terenem
apostolstwa zwykłego wiernego. Ten
splot można uświęcać na różne
sposoby. Jedną z dwóch zasadniczych
cech sposobu, którego naucza św.
Josemaría, jest to, że osią tego
uświęcenia jest praca zawodowa —
fundamentalny czynnik, przez który



społeczeństwo świeckie kwalifikuje
obywateli[9].

Ta cecha ma swoją podstawę w
relacjach między uświęceniem
osobistym pośród świata oraz
wypełnianiem obowiązków
zawodowych, rodzinnych i
społecznych, jak będzie rozważane
poniżej. Tutaj rozumie się przez
świat społeczeństwo świeckie, które
wierni świeccy przy współpracy
kapłaństwa urzędowego muszą
kształtować i przesycać duchem
chrześcijańskim.

Uświęcenie pośród świata wymaga
„uświęcenia świata ab intra, z
samego wnętrza społeczeństwa
świeckiego”[10], co polega na tym,
żeby „rozświetlać wszystkie sprawy
doczesne, z którymi ściśle są
związani, i tak nimi kierować, aby się
ustawicznie dokonywały i rozwijały
po myśli Chrystusa i aby służyły
chwale Stworzyciela i



Odkupiciela”[11]. Aby zrealizować tę
misję, istotne jest uświęcanie
rodziny, która jest „początkiem i
podstawą społeczności ludzkiej” oraz
jej „pierwszą i żywotną
komórką”[12], ale społeczeństwo nie
jest po prostu zbiorem rodzin, tak
samo jak ciało nie jest tylko zbiorem
komórek.

Istnieje organizacja i struktura,
właściwe życie ciała społecznego.
Aby oświetlać społeczeństwo duchem
chrześcijańskim, trzeba uświęcać,
poza rodziną, stosunki społeczne,
tworząc klimat przyjaźni i służby,
współpracując na drodze
uczestnictwa społecznego i
politycznego przy ustanawianiu
struktur jak prawa świeckie, zgodne
z godnością osoby ludzkiej, a w
związku z tym z naturalnym prawem
moralnym, i nadając chrześcijański
ton obyczajom, modom i rozrywkom.
Niemniej jednak, do tego nie
wystarczają stosunki społeczne. Jest



to różna działalność zawodowa,
która zasadniczo kształtuje
społeczeństwo, jego organizację i
życie, wpływając również w głęboki
sposób na same stosunki rodzinne i
społeczne.

Uświęcenie pracy zawodowej nie
tylko jest konieczne, razem z
uświęceniem życia rodzinnego i
społecznego, żeby kształtować
społeczeństwo zgodnie z wolą Bożą,
ale służy za oś w splocie tworzącym
tę działalność. To nie oznacza, że
obowiązki zawodowe są ważniejsze
niż zadania rodzinne i społeczne,
tylko że są wsparciem służącym do
tworzenia rodziny i współżycia
społecznego. Tak jak nie służyłby do
niczego zawias bez drzwi, w ten sam
sposób nie miałaby właściwie sensu
— bez względu na to, jak by
błyszczała — praca zawodowa
odizolowana od całości, zamieniona
w cel sam w sobie — praca, która nie
byłaby osią uświęcenia całego życia



codziennego, zawodowego,
rodzinnego i społecznego. Jednakże
równocześnie, czym byłyby drzwi
bez osi? Dla Św. Josemaríi praca
zawodowa i wypełnianie
obowiązków rodzinnych i
społecznych nie powinny wchodzić
w konflikt, lecz przeciwnie — są to
nierozłączne elementy jedności życia
niezbędnej do uświęcania się pośród
świata i uświęcania go od środka.

Poza szczególną funkcją pracy,
służącej do uświęcania
społeczeństwa od środka, trzeba
zastanowić się nad tym, że
uświęcenie pracy może być
traktowane jako oś życia duchowego,
ponieważ ukierunkowuje osobę na
Boga w głębokich aspektach
poprzedzających życie rodzinne i
społeczne; aspektach, którym to
samo życie rodzinne i społeczne
powinno służyć. Istotnie, używając
słów II Soboru Watykańskiego:
„Osoba ludzka jest i powinna być



zasadą, podmiotem i celem
wszystkich urządzeń społecznych,
ponieważ z natury swej koniecznie
potrzebuje ona życia
społecznego”[13]. Mówiąc o
instytucjach społecznych, zaliczają
się do nich, jak wskazuje nieco
później ten sam dokument, „rodzina
i wspólnota polityczna, odpowiadają
bardziej bezpośrednio jego
najgłębszej naturze”[14]. W związku
z tym rodzina i społeczeństwo
ukierunkowują się całkowicie na
dobro osoby, która ma potrzebę życia
społecznego. Ze swej strony osoba
ludzka musi poszukiwać dobra
rodziny i społeczeństwa, ale nie
kieruje się całkowicie ku temu dobru
całą swoją istotą i działaniem. W
ścisłym znaczeniu kieruje się tylko
całkowicie na zjednoczenie z Bogiem,
na świętość[15].

Praca może być osią całego życia
duchowego, ponieważ poza
służeniem dobru rodziny i



kształtowaniem chrześcijańskiego
społeczeństwa jest polem
doskonalenia człowieka i jego
ukierunkowania ku Bogu w
aspektach, które nie są objęte życiem
rodzinnym i społecznym, tylko są
szczególne dla środowiska
zawodowego jak sprawiedliwość w
relacjach pracowniczych,
odpowiedzialność w samej pracy,
pracowitość i wiele przejawów
męstwa, stałości, lojalności,
cierpliwości… — żeby wymienić
tylko kilka przykładów — których
wymaga praca zawodowa.

Ostatecznie stwierdzenie, że
uświęcenie pracy jest „osią”
uświęcenia pośród świata jest
solidnie oparte na chrześcijańskiej
wizji osoby i społeczeństwa.
Zarówno przez wzgląd na misję
uświęcania społeczeństwa od środka,
ponieważ jest ono kształtowane
głównie przez różne rodzaje pracy
zawodowej, jak też przez uświęcenie



osobiste w spełnianiu tej misji,
ponieważ uświęcenie pracy służy
całkowitemu ukierunkowaniu osoby
ludzkiej ku Bogu. Nie tylko
przyczynia się do chrześcijańskiego
uporządkowania życia rodzinnego i
społecznego, ale służy całkowitemu
utożsamieniu z Chrystusem poprzez
doskonalenie innych wymiarów
osoby ludzkiej, których nie obejmują
kwestie rodzinne i społeczne.

Do całego tego zbioru elementów
odnosi się Św. Josemaría, kiedy
zachęca do zastanowienia się nad
tym, że „praca jest środkiem, poprzez
który człowiek wkracza w
społeczeństwo, środkiem, przy
którego pomocy dopasowuje się do
zespołu relacji międzyludzkich,
instrumentem, który przydziela mu
określoną pozycję, miejscem
współżycia między ludźmi. Praca
zawodowa i życie w świecie to dwie
strony tego samego medalu, dwie
rzeczywistości, które wzajemnie są



sobie potrzebne, przy czym jest
niemożliwością zrozumieć jedną bez
drugiej”[16].

Powołanie zawodowe

Jako że praca jest osią życia
duchowego, jest zrozumiałe, że Św.
Josemaría stwierdza, iż „powołanie
zawodowe nie jest jedynie jakąś
częścią, ale stanowi zasadniczą część
naszego powołania
nadprzyrodzonego”[17].

Powołanie zawodowe odkrywa się w
oparciu o cechy i zdolności, jakie
każdy otrzymał od Boga, w oparciu o
obowiązki, które musi spełniać w
miejscu i w okolicznościach, w jakich
się znajduje, w oparciu o potrzeby
rodziny i społeczeństwa, w oparciu o
rzeczywiste możliwości
wykonywania takiego czy innego
zawodu. Wszystko to, a nie tylko
gusta czy skłonności — a tym
bardziej jeszcze kaprysy fantazji —
kształtuje powołanie zawodowe



każdego człowieka. Nosi ono nazwę
powołania, ponieważ ten zbiór
czynników reprezentuje wezwanie
Boga do wyboru najbardziej
odpowiedniej działalności
zawodowej jako materii uświęcenia i
apostolstwa.

Nie należy zapominać, że powołanie
zawodowe jest częścią naszego
powołania Bożego „w takiej mierze,
w jakiej jest środkiem do uświęcania
nas i do uświęcania wszystkich
innych”[18], a w związku z tym
„jeżeli w jakimś momencie
powołanie zawodowe oznacza
przeszkodę, […] jeżeli pochłania
kogoś do tego stopnia, że utrudnia
lub uniemożliwia życie wewnętrzne
albo wierne wypełnianie
obowiązków stanu […], wówczas nie
jest częścią powołania Bożego,
ponieważ nie jest już powołaniem
zawodowym”[19].



Zważywszy, że powołanie zawodowe
jest określone w części sytuacją
każdego człowieka, nie jest ono
wezwaniem do wykonywania stałej i
określonej z góry pracy zawodowej,
niezależnie od okoliczności.
„Powołanie zawodowe jest czymś, co
konkretyzuje się stopniowo przez
całe życie. Niejednokrotnie ten, kto
rozpoczął jakieś studia, odkrywa
później, że lepiej nadaje się do
innych zadań i poświęca się właśnie
tym nowym zadaniom albo na
koniec specjalizuje się w dziedzinie
odmiennej od tej, którą przewidywał
na początku; albo znajduje,
wykonując już długo zawód, który
wybrał, nową pracę, pozwalającą na
poprawę pozycji społecznej jego
bliskich lub na skuteczniejsze
przyczynianie się do dobra
społeczności, albo wreszcie jest
zmuszony z powodów zdrowotnych
do zmiany środowiska i zajęcia”[20].



Powołanie zawodowe jest
wezwaniem do wykonywania
jakiegoś zawodu w społeczeństwie.
Nie jakiegokolwiek, ale tego (w
ramach istniejących możliwości),
przy którego pomocy najlepiej
można osiągnąć nadprzyrodzony cel,
ku któremu zwraca się praca jako
materia i środek uświęcenia i
apostolstwa i przy którego pomocy
„zarabia się na życie, utrzymuje się
rodzinę, przyczynia się do wspólnego
dobra, rozwija swą osobowość”[21].
Nie należy wybierać najprostszej
pracy, jak gdyby było nieważne czy
taka czy inna, ani też wybierać
powierzchownie, kierując się tylko
ludzkim gustem lub blaskiem.
Kryterium wyboru musi być miłość
do Boga i do dusz — służba, jaką
można świadczyć rozszerzaniu
Królestwa Chrystusa i postępowi
ludzkiemu przy pomnożeniu
otrzymanych talentów.



Kiedy oś jest dobrze umieszczona i
nasmarowana, drzwi obracają się
pewnie i delikatnie. Kiedy praca jest
pewnie osadzona w sensie synostwa
Bożego, kiedy jest pracą dziecka
Bożego — dziełem Bożym jak praca
Chrystusa — cały splot życia
codziennego może poruszać się w
harmonijny sposób, otwierając
wnętrze społeczeństwa na łaskę
Bożą. Jeżeli brakuje tej osi, jak będzie
można przesycić społeczeństwo
duchem chrześcijańskim? Natomiast
jeżeli oś jest zardzewiała albo
wykrzywiona, albo na niewłaściwym
miejscu, do czego się przyda, bez
względu na to, jak cenny jest metal, z
którego jest wykonana?

Jeżeli praca wchodzi w konflikt z
zadaniami rodzinnymi i
społecznymi, jeżeli im przeszkadza,
komplikuje je, a nawet je paraliżuje,
będzie trzeba zadać sobie pytanie, do
czego służy oś bez drzwi. A przede
wszystkim, u podstaw wszystkiego,



jeżeli praca jest pozbawiona swojej
podstawy, jaką jest synostwo Boże,
gdyby nie była to praca uświęcona,
jaki sens miałaby dla chrześcijanina?

„Prośmy o światło Pana Naszego
Jezusa Chrystusa i błagajmy Go, aby
nam pomógł odkrywać w każdej
chwili ten boski sens, który sprawia,
że nasza praca zawodowa staje się
fundamentem i osią powołania do
świętości. Z Ewangelii wiecie, że
Jezus był znany jako faber, filius
Mariae (Mk 6, 3), rzemieślnik, syn
Maryi. Zatem również i my
winniśmy ze świętą dumą wykazać
czynem, że jesteśmy ludźmi, którzy
pracują, rzeczywiście pracują!”[22].

F. J. López Díaz

[1] Przyjaciele Boga, 61.

[2] List z 25 stycznia 1961 r., 10.



[3] Tamże, 70.

[4] Przyjaciele Boga, 81.

[5] Por. Przyjaciele Boga, 265.

[6] List z 28 marca 1955 r., 3,
cytowany w: A. de Fuenmayor, V.
Gómez Iglesias, J. L. Illanes, El
itinerario jurídico del Opus Dei,
historia y defensa de un carisam,
Eunsa, 1989, str. 286.

[7] Flp 2, 8.

[8] Zapiski z nauczania (AGP, P01
III-65, str. 11).

[9] Por. Ernst Burkhart i Javier
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaría, Rialp,
Madrid 2013, t. III, s. 222 nn.

[10] List z 14 lutego 1950 r., 20.

[11] II Sobór Watykański, Konstytucja
dogmatyczna Lumen gentium, 31.
Por. Ef 1, 10.



[12] II Sobór Watykański, Dekret 
Apostolicam actuositatem, 11.

[13] II Sobór Watykański, Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, 25.

[14] Tamże.

[15] Por. św. Tomasz z Akwinu, S. Th.
I-II, q. 21, a. 4 ad 3.

[16] List z 6 maja 1945 r., 13.

[17] Tekst z 31 maja 1954 r.,
cytowany w: José Luis Illanes, La
santificación del trabajo, Palabra,
Madrid 1981, str. 42.

[18] List z 15 października 1948 r., 7.

[19] Tamże.

[20] Tamże, 33.

[21] Rozmowy z prałatem Escrivą, 70.

[22] Przyjaciele Boga, 62.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/os-naszego-uswiecenia/
(13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/os-naszego-uswiecenia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/os-naszego-uswiecenia/

	Oś naszego uświęcenia

