
opusdei.org

Nazwałem Was
przyjaciółmi (I): Czy
Bóg ma przyjaciół?

Bóg zawsze aktywnie
poszukiwał przyjaźni z ludźmi,
oferując im życie w jedności z
Nim. Ani ludzka słabość, ani
kurz na drodze nie skłoniły Go
do zmiany zdania. Gdy
pozwalamy się objąć tej
bezwarunkowej miłości,
wypełnia nas światło i siła,
byśmy mogli dzielić się nią z
innymi.

13-06-2020



Częste pytanie, które
prawdopodobnie znajdziemy wśród
naszych wiadomości w telefonie
komórkowym to: „Gdzie jesteś?”
Pewnie wysłaliśmy je do naszych
przyjaciół i członków rodziny,
szukając ich towarzystwa, choćby na
odległość, a nawet tylko po to, by
przywołać drugą osobę, by istniała w
naszej wyobraźni w sposób bardziej
namacalny. Gdzie jesteś? Co robisz?
Czy wszystko dobrze? Pytanie to jest
również jednym z pierwszych
zwrotów, które Bóg, „przechadzając
się po ogrodzie w porze, kiedy był
powiew wiatru” (Rdz 3,8-9), kieruje
do człowieka. Stwórca od początku
czasów chce chodzić wraz z Adamem
i Ewą; można by pomyśleć – z pewną
śmiałością - że Bóg szukał ich
przyjaźni, a teraz szuka naszej, aby
móc w pełni przyglądać się swojemu
stworzeniu.

Nowina, która rośnie in crescendo



Ta idea, która zapewne nie jest dla
nas zupełnie nowa, spowodowała
dużo zamieszania w historii ludzkiej
myśli. W istocie, w jednym z
momentów największej świetności
zaakceptowano z rezygnacją brak
możliwości zaprzyjaźnienia się
człowieka z Bogiem. Powodem tego
była zbyt wielka dysproporcja
między nimi i uznanie, że za bardzo
się różnią[1]. Uważano, że może
istnieć jedynie relacja opierająca się
na posłuszeństwie, do której w
najlepszym wypadku można było
mieć dostęp poprzez rytuały i
wiedzę. Natomiast relacja przyjaźni
była nie do wyobrażenia.

Jednakże Pismo Święte wciąż
przedstawia naszą relację z Bogiem
w kategoriach przyjaźni. Księga
Wyjścia nie pozostawia miejsca na
wątpliwości: „A Pan rozmawiał z
Mojżeszem twarzą w twarz, jak się
rozmawia z przyjacielem” (Wj 33,11).
W księdze Pieśń nad Pieśniami, która



w poetycki sposób ujmuje relację
między Bogiem a duszą, szukającą
Go, nazywa tę ostatnią „przyjaciółką
moją” (por. Pnp 1,15 i inne). Również
Księga Mądrości wskazuje, że Bóg
„przez pokolenia zstępując w dusze
święte, wzbudza przyjaciół Bożych i
proroków” (Mdr 7,27). Należy
zauważyć, że we wszystkich
przypadkach inicjatywa wychodzi od
samego Boga; przymierze, które
zawarł ze swoim stworzeniem nie
jest symetryczne, jak w przypadku
umowy pomiędzy równymi sobie,
wręcz przeciwnie: została nam
podarowana zdumiewająca
możliwość rozmowy twarzą w twarz
z naszym Stwórcą.

Znaczenie nowiny o tym, jakim
gestem przyjaźni obdarzył nas Bóg,
wzrastało przez całą historię
zbawienia. Wszystko, co powiedział
nam za pomocą przymierza zostaje
ostatecznie objawione przez życie
Syna Bożego na ziemi: „Bóg kocha



nas nie tylko jako stworzenia, ale
jako dzieci, którym, w Chrystusie,
ofiarowuje prawdziwą przyjaźń”[2].
Całe życie Jezusa jest zaproszeniem
do przyjaźni z Jego Ojcem. A jednym
z najbardziej znaczących momentów,
w którym przekazuje nam tę dobrą
nowinę jest Ostatnia Wieczerza. Tam,
w Wieczerniku, każdym swoim
gestem Jezus otwiera swoje serce,
aby poprowadzić swoich uczniów, a
nas wraz z nimi, ku prawdziwej
przyjaźni z Bogiem.

Od prochu do życia

Ewangelia św. Jana dzieli się na dwie
wyraźne części: pierwsza skupia się
na nauczaniu i cudach Chrystusa,
druga opowiada o jego męce, śmierci
i zmartwychwstaniu. Mostem, który
je łączy jest następujący werset,
który przenosi nas do Wieczernika:
„Jezus wiedząc, że nadeszła Jego
godzina przejścia z tego świata do
Ojca, umiłowawszy swoich na



świecie, do końca ich umiłował” (J
13,1). Byli tam Piotr i Jan, Tomasz i
Filip, wszystkich dwunastu razem,
wpółleżący, wsparci na jednym boku,
jak to było w tamtym czasie w
zwyczaju. Z relacjonowanych
wydarzeń wynika, że
prawdopodobnie był to trójboczny
stół w kształcie litery U, przy którym
Jezus siedział na jednym jego końcu,
tym najważniejszym, a Piotr na
przeciwnym, przeznaczonym dla
służby; możliwe, że byli zwróceni
twarzami do siebie. W którymś
momencie, choć nie należało to do
zadań osoby siedzącej na
uprzywilejowanym miejscu, Jezus
wstał, aby wykonać gest, który
prawdopodobnie Jego Matka czyniła
wiele razy: wziął ręcznik i opasał go
wokół talii, aby zmyć kurz ze stóp
swoich przyjaciół.

Obraz kurzu i pyłu obecny jest w
Piśmie Świętym od samego początku.
W historii stworzenia opisane jest jak



„pan Bóg ulepił człowieka z prochu
ziemi” (Wj 2,7). Wtedy, by człowiek
przestał być istotą nieruchomą,
martwą i niezdolną do relacji, „Bóg
tchnął w jego nozdrza tchnienie
życia, wskutek czego stał się człowiek
istotą żywą” (Wj 2,7). Od tej chwili
człowiek doświadczy napięcia, które
pochodzi z połączenia pyłu i ducha,
napięcia pomiędzy ograniczeniami
skończonej fizyczności i
nieskończonymi pragnieniami. Ale
Bóg jest silniejszy niż nasza słabość i
jakakolwiek nasza zdrada.

Teraz w Wieczerniku znów pojawia
się proch. Chrystus pochyla się nad
kurzem na stopach swoich
przyjaciół, żeby ich stworzyć na
nowo, oddając im więź z Bogiem.
Jezus umywa nam stopy i
błogosławiąc proch, z którego
powstaliśmy, daje nam dar intymnej
przyjaźni, jaką dzieli ze swoim
Ojcem. Wśród uczuć, które go
przytłaczają, z wpatrzonymi w siebie



uczniami, mówi: „Już was nie
nazywam sługami, bo sługa nie wie,
co czyni pan jego, ale nazwałem was
przyjaciółmi, albowiem oznajmiłem
wam wszystko, co usłyszałem od
Ojca mego” (J 15,15). Bóg chce się
wszystkim dzielić. Jezus dzieli się z
nami swoim życiem, swoją
zdolnością do kochania,
przebaczania, do bycia przyjacielem
aż do końca.

Wszyscy doświadczyliśmy, jak
zmieniły nas nasze przyjaźnie; być
może nie bylibyśmy tacy sami,
gdybyśmy nie odnaleźli tych relacji
w naszym życiu. To, że jesteśmy
przyjaciółmi Boga również zmienia
sposób, w jaki przyjaźnimy się z
tymi, którzy nas otaczają. Tak jak
Chrystus, możemy umyć stopy
wszystkim, usiąść do stołu z kimś, kto
może nas zdradzić, zaoferować naszą
miłość tym, którzy nas nie rozumieją
albo nie chcą naszej przyjaźni. Misją
chrześcijanina na świecie jest



właśnie być „otwartym szeroko”[3],
jak wachlarz, dla wszystkich, bo Bóg
nadal tchnie swego ducha w pył, z
którego powstaliśmy i działa,
obdarzając nas swoim światłem.

Pozwólmy prowadzić się do
wspólnoty

Przyjaźń, którą oferuje nam Chrystus
jest wyrazem bezwarunkowego
zaufania, którym darzy nas Bóg i
które nigdy się nie kończy. Po
dwudziestu stuleciach w naszym
codziennym życiu Chrystus wciąż
opowiada nam wszystko, co wie o
swoim Ojcu, żeby nadal zachęcać nas
do przyjaźni. Mimo iż tej zachęty
nam nie zabraknie, to nie wystarczy,
bo zawsze „na tę przyjaźń
odpowiadamy łącząc naszą wolę z
jego”[4].

Prawdziwi przyjaciele żyją w
jedności: w głębi duszy chcą tego
samego, pragną dla siebie nawzajem
szczęścia, czasem nawet nie



potrzebują słów, żeby się zrozumieć;
mówi się wręcz, że śmianie się z tych
samych rzeczy oznacza jeden z
największych przejawów bliskości.
Ta wspólnota w przypadku Boga
bardziej niż mozolny wysiłek
spełniania pewnych wymagań – co
nie zdarza się wśród przyjaciół –
polega na byciu ze sobą na równi, na
towarzyszeniu sobie nawzajem.

Dobrym przykładem może być
właśnie św. Jan, czwarty ewangelista:
pozwolił, aby Jezus się zbliżył i umył
mu stopy, położył się w ciszy na jego
piersi podczas Wieczerzy, i wreszcie
– być może nie rozumiejąc do końca,
co się dzieje – nie opuścił najlepszego
przyjaciela i towarzyszył Mu w
chwilach największego cierpienia.
Umiłowany uczeń pozwolił
Chrystusowi przemienić się, i w ten
sposób Bóg stopniowo usuwał kurz z
jego serca: „W tej wspólnocie woli
spełnia się nasze zbawienie: być
przyjaciółmi Jezusa, przemieniać się



w przyjaciół Jezusa. Im bardziej
kochamy Jezusa, im bardziej Go
poznajemy, tym bardziej rośnie
nasza prawdziwa wolność”[5].

Jezus podczas Ostatniej Wieczerzy
ukazuje nam, że sekret przyjaźni
tkwi w tym, by trwać z Nim: „Tak, jak
gałąź nie może wydać owocu sama,
jeśli nie należy do winorośli, tak
samo wy, jeśli nie trwacie we
mnie” (J 15,4). To Jezus jest w nas
tym, który chce kochać. Bez niego nie
możemy być przyjaciółmi aż do
końca. „Nawet bardzo kochając,
nigdy nie kochasz dosyć”, zauważa
św. Josemaría. Ale natychmiast
dodaje: „Jeśli kochasz Pana, to każde
stworzenie znajdzie miejsce w twoim
sercu”[6].

***

„Gdzie jesteś ?” to słowa, jakie Bóg
przechadzając się po wspaniałym
dziele swego stworzenia, skierował
do człowieka. Teraz także chce



prowadzić z nami dialog. Nikt, nawet
najbardziej błyskotliwy myśliciel, nie
mógłby wyobrazić sobie Boga, który
pragnie naszego towarzystwa, który
żebrze o naszą przyjaźń aż do
ostateczności, pozwolenia przybicia
do krzyża, żeby nigdy nie zamknąć
dla nas swych ramion. Wchodząc w
to szaleństwo miłości, również i my
zostajemy wezwani, by
bezwarunkowo otworzyć ramiona
dla wszystkich, którzy nas otaczają.
Będziemy stale pytać się nawzajem:
Gdzie jesteś? Czy wszystko w
porządku? I poprzez tę przyjaźń
możemy włączyć się w piękno
stworzenia.

Giulio Maspero i Andrés Cárdenas

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Por. Arystoteles, Etyka
Nikomachejska, 1159a, 4-5.



[2] F. Ocáriz, List apostolski, 1 XI 2019,
2.

[3] Por. Św. Josemaria, Bruzda, 193.

[4] F. Ocáriz, List apostolski, 1 XI 2019,
2.

[5] Joseph Ratzinger, Homilia na mszy 
Pro eligendo pontifice, 18 IV 2005.

[6] Św. Josemaría, Droga Krzyżowa,
VIII stacja, 5.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/os-he-llamado-amigos-i-
amistad/ (10-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/
https://opusdei.org/pl-pl/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/
https://opusdei.org/pl-pl/article/os-he-llamado-amigos-i-amistad/

	Nazwałem Was przyjaciółmi (I): Czy Bóg ma przyjaciół?

