
opusdei.org

Orędzie Papieża na
55. światowy dzień
pokoju

Dialog międzypokoleniowy,
edukacja, praca: narzędziami
budowania trwałego pokoju

01-01-2022

1. „Jak są pełne wdzięku na górach
nogi zwiastuna, (… ) który ogłasza
pokój” (Iz 52, 7).

Słowa proroka Izajasza wyrażają
pocieszenie, westchnienie ulgi ludu
wygnanego, wyczerpanego przemocą
i niesprawiedliwością, narażonego



na upokorzenie i śmierć. Prorok
Baruch zastanawiał się nad tym: „Cóż
się to stało, Izraelu, że jesteś w kraju
nieprzyjaciół, wynędzniały w ziemi
obcej, uważany za nieczystego na
równi z umarłymi, zaliczony do tych,
co schodzą do Otchłani?” (3, 10-11).
Dla tych ludzi przybycie zwiastuna
pokoju oznaczało nadzieję na
odrodzenie się z gruzów historii,
początek świetlanej przyszłości.

Także dzisiaj droga pokoju, którą św.
Paweł VI nazwał nowym imieniem
rozwoju integralnego[1], pozostaje
niestety daleko od realnego życia
bardzo wielu mężczyzn i kobiet, a
tym samym rodziny ludzkiej, która
jest obecnie w pełni wzajemnie
połączona. Mimo wielu wysiłków
zmierzających do konstruktywnego
dialogu między narodami, nasila się
ogłuszający zgiełk wojen i
konfliktów, postępują choroby o
rozmiarach pandemii, pogłębiają się
skutki zmian klimatycznych i



degradacji środowiska, pogłębia się
tragedia głodu i pragnienia, a
dominuje model gospodarczy oparty
na indywidualizmie, a nie na
solidarnym dzieleniu się. Podobnie,
jak w czasach starożytnych
proroków, tak i dzisiaj nie ustaje
wołanie ubogich i ziemi[2], by błagać
o sprawiedliwość i pokój.

W każdej epoce pokój jest zarówno
darem Bożym, jak i owocem
wspólnego zaangażowania. Istnieje
bowiem pewna „architektura”
pokoju, w której uczestniczą różne
instytucje społeczne, i istnieje
„rzemiosło” pokoju, które angażuje
każdego z nas osobiście[3]. Wszyscy
mogą współdziałać w budowaniu
bardziej pokojowego świata:
począwszy od własnego serca,
poprzez relacje w rodzinie,
społeczeństwie i środowisku, aż po
relacje między narodami i między
państwami.



Chciałbym zaproponować tutaj trzy
drogi na rzecz budowania trwałego
pokoju. Przede wszystkim dialog
międzypokoleniowy, jako podstawa
realizacji wspólnych planów. Po
drugie, edukacja jako czynnik
wolności, odpowiedzialności i
rozwoju. Wreszcie, działania na
rzecz pełnej realizacji ludzkiej
godności. Są to trzy elementy
niezbędne do „powstania ugody
społecznej”[4], bez której każdy
projekt pokojowy jest niespójny. 

2. Dialog międzypokoleniowy na
rzecz budowania pokoju

W świecie, gdzie nadal panuje
pandemia, która spowodowała
nazbyt wiele problemów, „niektórzy
próbują uciec od rzeczywistości,
chroniąc się w prywatne światy, a
inni stawiają jej czoło z destrukcyjną
przemocą, ale między egoistyczną
obojętnością a protestem
odwołującym się do przemocy



istnieje opcja, która jest zawsze
możliwa – dialog. Dialog między
pokoleniami”[5]. Każdy szczery
dialog, choć nie jest pozbawiony
słusznej i pozytywnej dialektyki,
zawsze wymaga podstawowego
zaufania między rozmówcami.
Musimy powrócić do tego
wzajemnego zaufania i je odzyskać!
Obecny kryzys sanitarny spotęgował
u wszystkich poczucie osamotnienia i
wycofania się w głąb siebie.
Samotności osób starszych
towarzyszy u młodych poczucie
bezsilności i brak wspólnego
pomysłu na przyszłość. Ten kryzys
jest z pewnością bolesny. Ale może
też w nim wyrazić się to, co w
ludziach najlepsze. Podczas
pandemii widzieliśmy bowiem na
całym świecie wielkoduszne
świadectwa współczucia, dzielenia
się i solidarności.

Dialog oznacza słuchanie siebie
nawzajem, konfrontowanie się,



zgadzanie się i podążanie razem.
Wspieranie tego wszystkiego między
pokoleniami oznacza spulchnianie
twardej i jałowej gleby konfliktu i
odrzucenia, aby uprawiać tam
nasiona trwałego i wspólnego
pokoju.

Podczas gdy rozwój technologiczny i
gospodarczy często dzielił pokolenia,
to współczesne kryzysy ujawniają
pilność ich przymierza. Z jednej
strony ludzie młodzi potrzebują
doświadczenia egzystencjalnego,
mądrościowego i duchowego osób
starszych. Z drugiej natomiast strony
osoby starsze potrzebują wsparcia,
miłości, kreatywności i dynamizmu
młodych.

Wielkie wyzwania społeczne i
procesy budowania pokoju nie mogą
się obejść bez dialogu między
strażnikami pamięci - osobami
starszymi - a tymi, którzy niosą
historię dalej - młodymi. Nie mogą



się też obyć bez gotowości każdego
do uczynienia miejsca drugiemu, nie
domagania się, by zajmować całą
scenę, realizując swoje doraźne
interesy, jakby nie było przeszłości i
przyszłości. Przeżywany przez nas
światowy kryzys wskazuje nam, w
spotkaniu i dialogu między
pokoleniami, siłę napędową zdrowej
polityki, która nie zadowala się
zarządzaniem istniejącej sytuacji
„łatkami lub szybkimi
rozwiązaniami”[6], ale która oferuje
siebie jako wzniosłą formę miłości do
drugiego człowieka[7], w
poszukiwaniu wspólnych i
zrównoważonych projektów.

Jeśli w obliczu trudności będziemy
umieli praktykować ten dialog
międzypokoleniowy, to będziemy
mogli „być dobrze zakorzenieni w
teraźniejszości, i z tego miejsca
spotykać się z przeszłością i
przyszłością. Spotykać się z
przeszłością, aby uczyć się z historii i



leczyć rany, które niekiedy nas
uwarunkowują. Spotykać się z
przyszłością, aby umocnić
entuzjazm, aby marzenia wypuściły
pędy, by rozbudzić proroctwa, żeby
rozkwitały nadzieje. Tak więc
zjednoczeni możemy uczyć się od
siebie nawzajem”[8]. Bez korzeni,
jakże mogłyby rosnąć drzewa i
przynosić owoce?

Wystarczy, że pomyślimy o kwestii
dbania o nasz wspólny dom.
Środowisko naturalne samo w sobie
„jest pożyczką, którą każde pokolenie
otrzymuje i powinno przekazywać
następnym pokoleniom”[9]. Należy
zatem doceniać i wspierać wielu
młodych, którzy dążą do świata
bardziej sprawiedliwego,
troszczącego się o ochronę
stworzenia, powierzonego naszej
pieczy. Czynią to z niepokojem i
entuzjazmem, a przede wszystkim z
poczuciem odpowiedzialności w
obliczu pilnej potrzeby zmiany



kursu[10], jaką narzucają nam
trudności wynikające z dzisiejszego
kryzysu etycznego i społeczno-
środowiskowego[11].

Z drugiej strony, możliwość
wspólnego budowania dróg do
pokoju nie może być oddzielona od
edukacji i pracy, będących
uprzywilejowanymi miejscami i
kontekstami dialogu
międzypokoleniowego. To właśnie
edukacja zapewnia język dialogu
między pokoleniami i w
doświadczeniu pracy, w której
współdziałają mężczyźni i kobiety
różnych pokoleń, wymieniając się
wiedzą, doświadczeniem i
umiejętnościami w perspektywie
dobra wspólnego. 

3. Kształcenie i wychowanie jako
siła napędowa pokoju

W ostatnich latach na całym świecie
znacznie ograniczono budżet na
kształcenie i edukację, i jest on



traktowany raczej jako wydatki niż
inwestycje. A jednak stanowią one
podstawowe źródło integralnego
rozwoju człowieka: czynią osobę
bardziej wolną i odpowiedzialną
oraz są niezbędne dla obrony i
promowania pokoju. Innymi słowy,
kształcenie i edukacja są
fundamentem zwartego,
cywilizowanego społeczeństwa,
zdolnego do rodzenia nadziei,
bogactwa i postępu.

Natomiast wydatki na cele wojskowe
wzrosły powyżej poziomu
odnotowanego pod koniec „zimnej
wojny” i wygląda na to, że będą rosły
w niebotycznym tempie[12]. Jest
zatem sprawą stosowną i pilną, aby
osoby odpowiedzialne za
sprawowanie władzy wypracowały
politykę gospodarczą, która odwróci
relację między publicznymi
inwestycjami w edukację, a środkami
przeznaczanymi na zbrojenia. Z
drugiej strony, dążenie do



rzeczywistego procesu
międzynarodowego rozbrojenia
może przynieść jedynie wielkie
korzyści dla rozwoju ludów i
narodów, uwalniając środki
finansowe, które mogą być
wykorzystane w bardziej
odpowiedni sposób na zdrowie,
edukację, infrastrukturę, troskę o
środowisko i tak dalej.

Ufam, że inwestycjom w edukację
będzie towarzyszyło większe
zaangażowanie w promowanie
kultury troskliwości[13]. W obliczu
pęknięć w społeczeństwie i bierności
instytucji może się ona stać
wspólnym językiem, który
przełamuje bariery i buduje mosty.
„Dany kraj się rozwija, kiedy jego
różne bogactwa kulturowe
podejmują konstruktywny dialog:
kultura popularna, kultura
uniwersytecka, młodzieżowa,
artystyczna i technologiczna, kultura
gospodarcza i rodzinna oraz kultura



mediów”[14]. Konieczne jest zatem
wypracowanie nowego paradygmatu
kulturowego poprzez „globalny pakt
edukacyjny dla młodych pokoleń i
wraz z młodymi pokoleniami, który
angażowałby rodziny, wspólnoty,
szkoły i uniwersytety, instytucje,
religie, rządzących, całą ludzkość, w
kształtowanie osób dojrzałych”[15].
Pakt, który promowałby edukację w
zakresie ekologii integralnej, według
wzorca kulturowego pokoju, rozwoju
i zrównoważonego rozwoju,
skoncentrowanego na braterstwie i
przymierzu między istotą ludzką a
środowiskiem[16]. Inwestowanie w
kształcenie i edukację młodych
pokoleń jest główną drogą, która
poprzez odpowiednie
przygotowanie, prowadzi je do
zajęcia należnego im miejsca w
świecie pracy[17]. 

4. Promocja i zapewnienie pracy
buduje pokój



Praca jest nieodzownym czynnikiem
budowania i zachowania pokoju. Jest
ona wyrażaniem siebie i swoich
darów, ale także zaangażowania,
trudu, współpracy z innymi, bo
zawsze pracuje się z kimś lub dla
kogoś. W tej wyraźnie społecznej
perspektywie praca jest miejscem, w
którym uczymy się wnosić swój
wkład na rzecz świata bardziej
przyjaznego i piękniejszego.

Pandemia Covid-19 pogorszyła
sytuację w świecie pracy, który już
wcześniej borykał się z wieloma
wyzwaniami. Upadły miliony działań
gospodarczych i produkcyjnych.
Pracownicy w niepewnej sytuacji
zawodowej są coraz bardziej
bezbronni. Wielu z tych, którzy
wykonują usługi kluczowe, jest
jeszcze bardziej ukrytych przed
świadomością publiczną i polityczną.
Edukacja na dystans doprowadziła w
wielu przypadkach do regresu w
nauce i szkolnictwie. Ponadto ludzie



młodzi, wchodzący na rynek pracy, i
dorośli, którzy popadli w bezrobocie,
stoją teraz przed dramatycznymi
perspektywami.

W szczególności druzgocący był
wpływ kryzysu na gospodarkę
nieformalną, która często obejmuje
pracowników migrujących. Wielu z
nich nie jest uznawanych przez
prawo krajowe, tak jakby nie istnieli;
żyją w bardzo niestabilnych
warunkach dla siebie i swoich
rodzin, narażeni na różne formy
niewolnictwa i pozbawieni systemu
opieki społecznej, który by ich
chronił. Ponadto tylko jedna trzecia
ludności świata w wieku
produkcyjnym korzysta obecnie z
systemu ochrony socjalnej lub może
z niego korzystać w ograniczonym
zakresie. W wielu krajach wzrasta
przemoc i przestępczość
zorganizowana, dławiąc wolność i
godność ludzi, zatruwając
gospodarkę i uniemożliwiając rozwój



dobra wspólnego. Reakcją na tę
sytuację może być jedynie
rozszerzenie możliwości godnej
pracy.

Praca jest bowiem podstawą, na
której można budować
sprawiedliwość i solidarność w
każdej wspólnocie. Z tego powodu
„nie należy dążyć do tego, aby postęp
technologiczny zastępował coraz
bardziej ludzką pracę, przez co
ludzkość doprowadziłaby do
wyrządzenia szkody sobie samej.
Praca jest koniecznością, częścią
sensu życia na tej ziemi, sposobem
dojrzewania, ludzkiego rozwoju i
osobistego spełnienia”[18]. Musimy
zjednoczyć nasze idee i wysiłki, aby
stworzyć warunki i znaleźć
rozwiązania, dzięki którym każdy
człowiek w wieku produkcyjnym
będzie miał możliwość, poprzez
swoją pracę, wniesienia wkładu w
życie rodziny i społeczeństwa.



Bardziej niż kiedykolwiek pilne jest
promowanie na całym świecie
godnych i godziwych warunków
pracy, zorientowanych na dobro
wspólne i ochronę stworzenia.
Konieczne jest zapewnienie i
wspieranie wolności przedsięwzięć
gospodarczych, a jednocześnie
promowanie odbudowanej
odpowiedzialności społecznej, tak
aby zysk nie był jedynym kryterium
przewodnim.

W tej perspektywie należy pobudzać,
przyjmować i wspierać inicjatywy,
które na wszystkich szczeblach
nakłaniają przedsiębiorstwa do
przestrzegania podstawowych praw
człowieka w odniesieniu do
pracowników, uwrażliwiając w tym
zakresie nie tylko instytucje, ale
także konsumentów, społeczeństwo
obywatelskie i przedsiębiorstwa. Im
bardziej są one świadome swojej roli
społecznej, tym bardziej stają się
miejscami, w których realizowana



jest godność człowieka, co z kolei
przyczynia się do budowania pokoju.
W tym względzie aktywną rolę
powinna odgrywać polityka,
promując sprawiedliwą równowagę
między wolnością gospodarczą a
sprawiedliwością społeczną. A
wszyscy ci, którzy pracują na tym
polu, począwszy od katolickich
pracowników i przedsiębiorców,
mogą znaleźć pewne wskazówki w
nauce społecznej Kościoła.

Drodzy bracia i siostry! W czasie, gdy
staramy się zjednoczyć nasze wysiłki,
aby wyjść z pandemii, chciałbym
ponowić moje podziękowania dla
wszystkich, którzy zaangażowali się i
nadal wielkodusznie i
odpowiedzialnie poświęcają się
zapewnieniu wykształcenia,
bezpieczeństwa i poszanowaniu
praw, zapewnieniu opieki
medycznej, ułatwieniu spotkań
między członkami rodzin a chorymi,
zapewnieniu wsparcia



gospodarczego osobom
potrzebującym lub tym, którzy
stracili pracę. I zapewniam o mojej
pamięci w modlitwie za wszystkie
ofiary i ich rodziny.

Zwracam się do rządzących i do osób
odpowiedzialnych za politykę i
sprawy społeczne, do duszpasterzy i
przełożonych wspólnot kościelnych,
a także do wszystkich mężczyzn i
kobiet dobrej woli, aby szli razem
tymi trzema drogami: dialogu
między pokoleniami, edukacji i
pracy. Z odwagą i kreatywnością. I
niech będzie coraz więcej ludzi,
którzy bez hałasu, pokornie i
wytrwale, dzień po dniu stają się
budowniczymi pokoju. I niech
zawsze poprzedza ich i towarzyszy
im błogosławieństwo Boga pokoju!

Watykan, 8 grudnia 2021 r.
Franciszek

________________________________



[1] Por. Enc. Populorum progressio
(26 marca 1967), 76 nn.

[2] Por. Enc. Laudato si’ (24 maja
2015), 49.

[3] Por. Enc. Fratelli tutti (3
października 2020), 231.

[4] Tamże, 218.

[5] Tamże, 199.

[6] Tamże, 179

[7] Por. tamże, 180.

[8] Posynodalna adhort. apost.
Christus vivit (25 marca 2019), 199.

[9] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015),
159.

[10] Por. tamże, 163; 202.

[11] Por. tamże, 139.



[12] Por. Messaggio ai partecipanti al
4° Forum di Parigi sulla pace (11-13
listopada 2021).

[13] Por. Enc. Laudato si’ (24 maja
2015), 231; Orędzie na LIV. Światowy
Dzień Pokoju, Kultura troskliwości
jako droga do pokoju (8 grudnia
2020).

[14] Enc. Fratelli tutti (3 października
2020), 199.

[15] Videomessaggio per il Global
Compact on Education. Together to
Look Beyond (15 października 2020).

[16] Videomessaggio per l’High Level
Virtual Climate Ambition Summit (13
grudnia 2020).

[17] Por. Św. Jan Paweł II, Enc.
Laborem exercens (14 września
1981), 18.

[18] Enc. Laudato si’ (24 maja 2015),
128.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredzie-papieza-na-55-
swiatowy-dzien-pokoju/ (08-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-na-55-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-na-55-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-na-55-swiatowy-dzien-pokoju/

	Orędzie Papieża na 55. światowy dzień pokoju

