
opusdei.org

Orędzie papieża
Leona XIV na 59.
Światowy Dzień
Pokoju

Orędzie papieża Leona XIV na
Światowy Dzień Pokoju ukazuje
pokój jako dar
Zmartwychwstałego Chrystusa

18-12-2025

ORĘDZIE LEONA XIV

NA LIX ŚWIATOWY DZIEŃ POKOJU

1 STYCZNIA 2026 R.



_______________________________

Pokój z wami wszystkimi.

W kierunku pokoju nieuzbrojonego i
rozbrajającego

„Pokój z tobą!”

To starożytne pozdrowienie, nadal
używane na co dzień w wielu
kulturach, w wieczór Paschy nabrało
nowego znaczenia w ustach
zmartwychwstałego Jezusa. Jego
Słowo: „Pokój wam” (J 20, 19.21) nie
tylko wyraża życzenie, ale dokonuje
ostatecznej przemiany w tych, którzy
je przyjmują, a tym samym w całej
rzeczywistości. Dlatego następcy
Apostołów każdego dnia i na całym
świecie głoszą najcichszą rewolucję:
„Pokój z wami!”. Począwszy od
wieczora, gdy wybrano mnie na
Biskupa Rzymu, chciałem włączyć
moje pozdrowienie do tego
chóralnego zwiastowania. I pragnę
potwierdzić, że jest to pokój



zmartwychwstałego Chrystusa, pokój
nieuzbrojony i rozbrajający, pokorny
i wytrwały. Pochodzi on od Boga,
Tego, który bezwarunkowo miłuje
nas wszystkich [1].

Pokój zmartwychwstałego
Chrystusa

Chrystus – nasz pokój, jest Tym, który
zwyciężył śmierć i zburzył mury
oddzielające ludzi (por. Ef 2, 14) – to
Dobry Pasterz, który oddaje życie za
swoją owczarnię i ma wiele owiec
poza zagrodą (por. J 10, 11.16). Jego
obecność, Jego dar, Jego zwycięstwo
znajdują oddźwięk w wytrwałości
wielu świadków, dzięki którym
dzieło Boga trwa w świecie, stając się
jeszcze bardziej widoczne i jaśniejące
w mroku czasów.

Kontrast między ciemnością a
światłem nie jest bowiem jedynie
biblijnym obrazem opisującym
cierpienia, z których rodzi się nowy
świat: jest to doświadczenie, które



nas przenika i wstrząsa nami w
związku z próbami, napotykanymi w
sytuacji historycznej, w jakiej
żyjemy. Jednak, by nie pogrążyć się w
ciemności, trzeba widzieć światło i w
nie wierzyć. Jest to konieczność, do
której przeżywania w sposób
wyjątkowy i uprzywilejowany
powołani są uczniowie Jezusa, ale
która na wiele sposobów może
otworzyć drogę do serca każdego
człowieka. Pokój istnieje, chce w nas
zamieszkiwać, ma łagodną moc
oświecania i poszerzania rozumu,
opiera się przemocy i ją pokonuje.
Pokój ma tchnienie wieczności:
podczas gdy w stronę zła woła się:
„dość”, pokojowi szepcze się: „na
zawsze”. W tę perspektywę
wprowadził nas Zmartwychwstały.
W tym przeczuciu żyją kobiety i
mężczyźni budujący pokój, którzy
przeżywając dramat tego, co Papież
Franciszek nazwał „trzecią wojną
światową w kawałkach”, nadal



opierają się skażeniu ciemności, jak
strażnicy w nocy.

Niestety, możliwe jest również coś
przeciwnego, czyli zapomnienie o
świetle: traci się wtedy realizm,
ulegając częściowemu i
wypaczonemu obrazowi świata,
naznaczonemu mrokami i lękiem.
Niemało jest dziś osób, które
realistycznymi nazywają narracje
pozbawione nadziei, ślepe na piękno
innych, zapominające o łasce Boga,
który zawsze działa w sercach
ludzkich, nawet jeśli są one zranione
grzechem. Św. Augustyn zachęcał
chrześcijan do nawiązania
nierozerwalnej przyjaźni z pokojem,
aby strzegąc go w głębi swojego
ducha, mogli promieniować na
otoczenie jego jasnym ciepłem.
Zwracając się do swojej wspólnoty,
napisał: „Jeśli chcecie innych
przyciągnąć do niego [pokoju],
wpierw sami go miejcie i
przestrzegajcie. Niech to w was



goreje, czym innych macie
zapalać” [2].

Niezależnie od tego, czy mamy dar
wiary, czy wydaje nam się, że go nie
posiadamy, drodzy bracia i siostry,
otwórzmy się na pokój! Przyjmijmy
go i uznajmy, zamiast uważać go za
daleki i niemożliwy. Pokój jest nie
tyle celem, co obecnością i
wędrówką. Nawet jeśli spotyka się z
oporem zarówno w nas, jak i poza
nami, strzeżmy go jak małego
płomienia zagrożonego burzą, nie
zapominając o imionach i dziejach
tych, którzy nam o nim dawali
świadectwo. Jest to zasada, która
kieruje naszymi wyborami i je
determinuje. Nawet w miejscach,
gdzie pozostały jedynie gruzy i gdzie
rozpacz zdaje się nieunikniona,
właśnie dzisiaj znajdujemy tych,
którzy nie zapomnieli o pokoju. Tak
jak w wieczór Paschy Jezus wszedł
do miejsca, gdzie przebywali
przerażeni i zniechęceni uczniowie,



tak pokój zmartwychwstałego
Chrystusa nadal przekracza drzwi i
bariery dzięki głosom i twarzom Jego
świadków. Jest to dar, który pozwala
nie zapominać o dobru, a uznawać je
za zwycięskie, wybierać je na nowo i
wspólnie.

Pokój nieuzbrojony

Tuż przed pojmaniem, w chwili
głębokiego zaufania, Jezus
powiedział do tych, którzy z Nim
byli: „Pokój zostawiam wam, pokój
mój daję wam. Nie tak jak daje
świat”. I zaraz dodał: „Niech się nie
trwoży serce wasze ani się lęka” (J
14, 27). Zaniepokojenie i lęk mogły,
rzecz jasna, dotyczyć przemocy,
która wkrótce miała w Niego
uderzyć. Analizując głębiej,
Ewangelie nie ukrywają, iż powodem
zaniepokojenia uczniów była Jego
pokojowa odpowiedź. Drogę tę
kwestionowali wszyscy – Piotr jako
pierwszy – jednak Nauczyciel prosił,



aby nią podążali za Nim do końca.
Droga Jezusa jest nadal powodem
niepokoju i strachu. A On stanowczo
powtarza tym, którzy chcieliby Go
bronić: „Schowaj miecz do
pochwy” (J 18, 11; por. Mt 26, 52).
Pokój zmartwychwstałego Jezusa jest
nieuzbrojony, ponieważ taka była
Jego walka w konkretnych
okolicznościach historycznych,
politycznych i społecznych.
Chrześcijanie muszą wspólnie stawać
się profetycznie świadkami tej
nowości, pamiętając o tragediach, w
których zbyt często byli współwinni.
Wielka przypowieść o sądzie
ostatecznym zachęca wszystkich
chrześcijan do działania z
miłosierdziem w takiej właśnie
świadomości (por. Mt 25, 31-46).
Czyniąc to, znajdą u swojego boku
braci i siostry, którzy na różne
sposoby potrafili wysłuchać
cierpienia innych i wewnętrznie
uwolnili się od iluzji przemocy.



Chociaż obecnie nie brakuje osób o
sercach gotowych na pokój, ogarnia
je wielkie poczucie bezsilności wobec
coraz bardziej niepewnego biegu
wydarzeń. Już św. Augustyn zwracał
uwagę na pewien szczególny
paradoks: „Trudniej jest sławić pokój,
niż go mieć. Jeśli go chcemy sławić,
wysilamy się, szukamy znaczenia
wyrazów, ważymy słowa; jeśli go
chcemy posiąść bez żadnego trudu
osiągamy i posiadamy” [3].

Kiedy traktujemy pokój jako odległy
ideał, w końcu nie uznajemy za
skandaliczne, że można mu
zaprzeczyć, a nawet prowadzić
wojnę, żeby go osiągnąć. Wydaje się,
że brakuje właściwych idei,
wyważonych słów, umiejętności
powiedzenia, że pokój jest blisko.
Jeśli pokój nie jest rzeczywistością,
której doświadczamy i którą należy
chronić i pielęgnować, to w życiu
domowym i publicznym
rozprzestrzenia się agresja. W



relacjach między obywatelami a
rządzącymi dochodzi do sytuacji, w
której za winę uznaje się fakt, iż nie
przygotowuje się dostatecznie do
wojny, do reagowania na ataki, do
odpowiadania na przemoc.
Wykraczając znacznie poza zasadę
uprawnionej obrony, na płaszczyźnie
politycznej taka logika
konfrontacyjna jest najbardziej
aktualnym czynnikiem w globalnej
destabilizacji, która z każdym dniem
nabiera większej dramatyczności i
nieprzewidywalności.
Nieprzypadkowo powtarzające się
apele o zwiększenie wydatków na
cele wojskowe i wynikające z tego
decyzje są przez wielu rządzących
usprawiedliwiane rzekomym
zagrożeniem ze strony innych. W
istocie, odstraszająca siła potęgi
militarnej, a w szczególności
odstraszanie nuklearne, wyraża
irracjonalność relacji między
narodami opartej nie na prawie,
sprawiedliwości i zaufaniu, lecz na



strachu i dominacji siły. „To zaś
sprawia – jak już pisał w swoim
czasie św. Jan XXIII – że narody żyją
w ustawicznym strachu, jakby w
obliczu nawałnicy, która może
rozpętać się w każdej chwili z
potworną siłą. I słusznie, gdyż
rzeczywiście broni nie brak. Jest
rzeczą niemal nie do wiary, żeby
istnieli ludzie, którzy mieliby odwagę
wziąć na siebie odpowiedzialność za
mordy i nieopisane zniszczenia, jakie
pociąga za sobą wojna. Nie można
jednak zaprzeczyć, że jakieś jedno
nieprzewidziane i przypadkowe
wydarzenie może rozpalić pożogę
wojenną” [4].

W 2024 r. światowe wydatki na
zbrojenia wzrosły o 9,4% w
porównaniu z rokiem poprzednim,
potwierdzając nieprzerwaną od
dziesięciu lat tendencję i osiągając
kwotę 2 718 mld dolarów, czyli 2,5%
światowego PKB [5]. Co więcej,
wydaje się, że obecnie na nowe



wyzwania chce się odpowiedzieć nie
tylko ogromnym wysiłkiem
gospodarczym na rzecz zbrojeń, ale
także zmianą polityki edukacyjnej:
zamiast kultury pamięci, która
przechowuje świadomość nabytą w
XX w. i niezapominanie o milionach
ofiar, promuje się kampanie
komunikacyjne i programy
edukacyjne w szkołach i na
uniwersytetach, a także w mediach,
które sieją poczucie zagrożenia i
przekazują wyłącznie zbrojną
koncepcję obrony i bezpieczeństwa.

Jednak „prawdziwy miłośnik pokoju
kocha wrogów pokoju” [6]. W ten
sposób św. Augustyn zalecał, aby nie
palić mostów i nie nalegać
przedstawiając listę zarzutów, ale
preferować drogę słuchania i – w
miarę możliwości – spotkania z
racjami innych osób. Sześćdziesiąt lat
temu Sobór Watykański II zakończył
się ze świadomością pilnej potrzeby
dialogu między Kościołem a światem



współczesnym. W szczególności
Konstytucja Gaudium et spes
zwracała uwagę na ewolucję sztuki
wojennej: „Szczególne
niebezpieczeństwo współczesnej
wojny polega na tym, że niejako
dostarcza ona sposobności do
popełniania tego rodzaju
przestępstw tym, którzy są w
posiadaniu najnowszych rodzajów
naukowo opracowanej broni, i w
wyniku nieubłagalnego splotu
okoliczności może skłaniać ludzką
wolę do podejmowania
najokropniejszych decyzji. Aby nigdy
do tego nie doszło, zebrani wspólnie
biskupi całego świata błagają
wszystkich, a zwłaszcza rządzących
narodami, a także tych, którzy
sprawują nadzór nad sferą militarną,
aby nieustannie pamiętali o tak
wielkiej odpowiedzialności wobec
Boga i całej ludzkości” [7].

Potwierdzając apel ojców
soborowych i uznając drogę dialogu



za najskuteczniejszy sposób
działania na każdym poziomie,
stwierdzamy, że dalszy postęp
technologiczny i zastosowanie
sztucznej inteligencji w dziedzinie
wojskowości doprowadziły do
radykalizacji tragizmu konfliktów
zbrojnych. Zarysowuje się wręcz
proces pozbawiania
odpowiedzialności przywódców
politycznych i wojskowych,
spowodowany rosnącym
„delegowaniem” maszynom decyzji
dotyczących życia i śmierci osób. Jest
to bezprecedensowa spirala
destrukcyjna humanizmu prawnego
i filozoficznego, na którym opiera się
wszelka cywilizacja i który ją chroni.
Należy potępić ogromną
koncentrację prywatnych interesów
gospodarczych i finansowych,
popychających państwa w tym
kierunku; jednak to nie wystarczy,
jeśli jednocześnie nie sprzyja się
budzeniu sumień i krytycznego
myślenia. Encyklika Fratelli tutti



przedstawia św. Franciszka z Asyżu
jako przykład takiego przebudzenia:
„W tamtym świecie pełnym wież
strażniczych i murów obronnych,
miasta przeżywały krwawe wojny
między potężnymi rodami, podczas
gdy rozszerzały się ubogie rejony
wykluczonych przedmieść. Tam
Franciszek otrzymał w swym
wnętrzu prawdziwy pokój, uwolnił
się od wszelkich pragnień
panowania nad innymi, stał się
jednym z ostatnich i starał się żyć w
harmonii ze wszystkimi” [8]. Jest to
historia, która chce mieć w nas swój
dalszy bieg i wymaga połączenia
wysiłków, aby nawzajem przyczyniać
się do rozbrajającego pokoju, pokoju,
który rodzi się z otwartości i
ewangelicznej pokory.

Pokój rozbrajający

Dobroć jest rozbrajająca. Być może
dlatego Bóg stał się Dzieciątkiem.
Tajemnica Wcielenia, której najdalej



posuniętym punktem jest uniżenie
zstąpienia do piekieł, zaczyna się w
łonie młodej matki i objawia się w
betlejemskim żłóbku. „Pokój na
ziemi” śpiewają aniołowie,
obwieszczając obecność
bezbronnego Boga, dzięki któremu
ludzkość może odkryć, że jest
miłowana tylko wtedy, gdy troszczy
się o Niego (por. Łk 2, 13-14). Nikt,
jak tylko dziecko, nie potrafi tak nas
przemienić. I być może właśnie myśl
o naszych synach i córkach, o
dzieciach, a także o tych, którzy są
tak samo bezbronni jak one,
przeszywa nasze serca (por. Dz 2,
37). W tym kontekście mój czcigodny
Poprzednik pisał, że „ludzka
kruchość ma moc czynienia nas
bardziej świadomymi tego, co trwałe,
a co przemijające, tego, co daje życie,
a co zabija. Być może właśnie dlatego
tak często zaprzeczamy własnym
ograniczeniom i unikamy ludzi
słabych i zranionych – mają bowiem
moc podawania w wątpliwość



kierunek, który obraliśmy, zarówno
jako jednostki, jak i jako
wspólnota” [9].

Jan XXIII jako pierwszy wprowadził
perspektywę integralnego
rozbrojenia, które można osiągnąć
jedynie poprzez odnowę serca i
umysłu. W encyklice Pacem in terris
napisał: „Wszyscy muszą zrozumieć,
że nie da się ani powstrzymać
wzrostu potencjału wojennego, ani
zmniejszyć zapasów broni, ani – co
jest najistotniejsze – całkowicie jej
zlikwidować, jeśli tego rodzaju
rozbrojenie nie będzie powszechne i
całkowite oraz jeśli nie dokona się
ono i w sercach ludzkich, to znaczy,
jeśli wszyscy nie będą zgodnie i
szczerze współdziałać, aby usunąć z
serc strach i obawę przed wybuchem
wojny. To zaś wymaga, żeby w
miejsce zasady, uważanej dziś za
najwyższą gwarancję pokoju,
wprowadzić zupełnie inną, która
głosi, że prawdziwy i trwały pokój



między narodami musi się opierać
nie na równowadze sił zbrojnych, ale
jedynie na wzajemnym zaufaniu.
Ufamy, że tak stać się może,
ponieważ idzie o rozwiązywanie nie
tylko nakazane przez właściwe
zasady rozumu, ale również w
najwyższym stopniu pożądane i
przynoszące wielkie dobra” [10].

Właśnie to jest zasadniczą posługą,
jaką religie powinny świadczyć
cierpiącej ludzkości, czuwając nad
rosnącą pokusą przekształcania w
broń nawet myśli i słów. Wielkie
tradycje duchowe, podobnie jak
właściwe używanie rozumu,
pozwalają nam wyjść poza więzy
krwi lub pochodzenia etnicznego,
poza te braterstwa, które uznają
tylko tego, kto jest podobny, a
odrzucają tego, kto jest odmienny.
Dzisiaj widzimy, że nie jest to
oczywiste. Niestety, coraz częściej we
współczesnym świecie słowa wiary
są wciągane do walki politycznej,



błogosławienia nacjonalizmu i
religijnego usprawiedliwiania
przemocy i walki zbrojnej. Ludzie
wierzący muszą aktywnie, przede
wszystkim poprzez swoje życie,
zaprzeczać tym formom
bluźnierstwa, które przysłaniają
Święte Imię Boga. Dlatego też –
oprócz działania – bardziej niż
kiedykolwiek, konieczne jest
pielęgnowanie modlitwy,
duchowości, dialogu ekumenicznego
i międzyreligijnego jako dróg pokoju
i języków spotkania między
tradycjami a kulturami. Na całym
świecie pożądane jest, aby „każda
wspólnota stawała się «domem
pokoju», w którym wrogość uczymy
się rozbrajać przez dialog, gdzie
praktykuje się sprawiedliwość i
pielęgnuje się przebaczenie” [11].
Dzisiaj bardziej niż kiedykolwiek,
trzeba bowiem, poprzez czujną i
twórczą kreatywność duszpasterską,
ukazać, że pokój nie jest utopią.



Z drugiej strony, nie powinno to
odwracać uwagi wszystkich od
znaczenia wymiaru politycznego. Ci,
którzy są powołani do pełnienia
funkcji publicznych na najwyższych i
najbardziej odpowiedzialnych
stanowiskach, niech „badają
wnikliwie, w jaki sposób da się
najrozsądniej ułożyć na całym
świecie wzajemne stosunki między
państwami na zasadzie równowagi
bardziej zgodnej z ludzką naturą.
Równowaga ta polega na
wzajemnym zaufaniu, na szczerości
układów, na wiernym przestrzeganiu
zawartych umów. Sprawa ta
powinna być tak wszechstronnie
rozważana, aby mogła służyć za
punkt oparcia do rozwinięcia
przyjacielskich, trwałych i jak
najbardziej pożytecznych
przymierzy” [12]. Jest to rozbrajająca
droga dyplomacji, mediacji, prawa
międzynarodowego, niestety
zaprzeczana przez coraz częstsze
naruszanie mozolnie osiągniętych



porozumień, w kontekście, który
wymagałby nie delegitymizacji, ale
raczej wzmocnienia instytucji
ponadnarodowych.

Dzisiaj sprawiedliwość i godność
ludzka są bardziej niż kiedykolwiek
narażone na nierównowagę sił
między najsilniejszymi. Jak przeżyć
czas destabilizacji i konfliktów,
uwalniając się od zła? Należy
motywować i wspierać każdą
inicjatywę duchową, kulturową i
polityczną, która podtrzymuje żywą
nadzieję, przeciwdziałając
rozprzestrzenianiu się „podejścia
fatalistycznego, tak jakby aktualne
procesy były wynikiem
anonimowych i bezosobowych sił
oraz struktur niezależnych od
ludzkiej woli” [13]. Jeśli bowiem
„najlepszym sposobem, by panować i
posuwać się naprzód bez ograniczeń,
jest sianie rozpaczy i budzenie ciągłej
nieufności, nawet jeśli jest to
zakamuflowane pod maską



bronienia pewnych wartości” [14], to
takiej strategii należy przeciwstawić
rozwój świadomych społeczeństw
obywatelskich, form
odpowiedzialnego stowarzyszania
się, doświadczeń uczestnictwa
wolnego od przemocy, praktyk
sprawiedliwości naprawczej na małą
i dużą skalę. Leon XIII jasno
podkreślił to już w encyklice Rerum
novarum: „Doświadczenie codzienne
uczy człowieka, że siły ma słabe; ono
go też skłania i wzywa do starania się
o pomoc drugich. W Piśmie św.
czytamy zdanie: «Lepiej jest dwom
niż jednemu, gdyż mają dobry zysk
ze swej pracy. Bo gdy upadną, jeden
podniesie drugiego. Lecz samotnemu
biada, gdy upadnie, a nie ma
drugiego, który by go podniósł» (Koh
4, 9-10). I drugie zdanie: «Brat, który
bywa wspomagan od brata, jako
miasto mocne» (Prz 18, 19)” [15].

Oby to było owocem Jubileuszu
Nadziei, który pobudził miliony ludzi



do ponownego odkrycia siebie jako
pielgrzymów i rozpoczęcia w sobie
tego rozbrojenia serca, umysłu i
życia, na które Bóg odpowiada
niezwłocznie, wypełniając swoje
obietnice: „On będzie rozjemcą
pomiędzy ludami i sędzią dla
licznych narodów. Wtedy swe miecze
przekują na lemiesze, a swoje
włócznie na sierpy. Naród przeciw
narodowi nie podniesie miecza, nie
będą się więcej zaprawiać do wojny.
Chodźcie, domu Jakuba, postępujmy
w światłości Pańskiej!” (Iz 2, 4-5).

Watykan, 8 grudnia 2025 r.

LEON PP. XIV 

[1] Por. Pierwsze błogosławieństwo
„Urbi et Orbi”, Loggia
Błogosławieństw Bazyliki Świętego
Piotra (8 maja 2025).



[2] Św. Augustyn z Hippony, Mowa
357, 3: Tenże, Wybór mów. Kazania
świąteczne i okolicznościowe, tłum.
ks. Jan Jaworski, Warszawa 1973, s.
235.

[3] Tamże, 1, s. 234.

[4] Św. Jan XXIII, Enc. Pacem in terris
(11 kwietnia 1963), 111: Dokumenty
nauki społecznej Kościoła, cz. 1, red.
ks. Marian Radwan, o. Leon
Dyczewski, Adam Stanowski, Rzym-
Lublin 1987, s. 291.

[5] Por. SIPRI Yearbook: Armaments,
Disarmament and International
Security (2025).

[6] Św. Augustyn z Hippony, Mowa
357, 1: Tenże, Wybór mów, s. 234.

[7] Sobór Watykański II, Konst.
duszp. Gaudium et spes, 80.

[8] Franciszek, Enc. Fratelli tutti (3
października 2020), 4.



[9] Tenże, List do Dyrektora
dziennika „Corriere della Sera” (14
marca 2025).

[10] Św. Jan XXIII, Enc. Pacem in
terris (11 kwietnia 1963), 113:
Dokumenty nauki społecznej
Kościoła, cz. 1, s. 292.

[11] Discorso ai Vescovi della
Conferenza Episcopale Italiana (17
czerwca 2025).

[12] Św. Jan XXIII, Enc. Pacem in
terris (11 kwietnia 1963), 118:
Dokumenty nauki społecznej
Kościoła, cz. 1, s. 293.

[13] Benedykt XVI, Enc. Caritas in
veritate (29 czerwca 2009), 42.

[14] Franciszek, Enc. Fratelli tutti (3
października 2020), 15.

[15] Leon XIII, Enc. Rerum novarum
(15 maja 1891), 37: Dokumenty nauki
społecznej Kościoła, cz. 1, s. 61.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredzie-papieza-leona-xiv-
na-59-swiatowy-dzien-pokoju/

(02-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-leona-xiv-na-59-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-leona-xiv-na-59-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-leona-xiv-na-59-swiatowy-dzien-pokoju/

	Orędzie papieża Leona XIV na 59. Światowy Dzień Pokoju

