
opusdei.org

Orędzie papieża
Franciszka na Wielki
Post 2022

„W czynieniu dobra nie
ustawajmy, bo gdy pora
nadejdzie, będziemy zbierać
plony, o ile w pracy nie
ustaniemy. A zatem, dopóki
mamy czas, czyńmy dobrze
wszystkim” (Ga 6, 9-10a)

02-03-2022

Drodzy bracia i siostry,

Wielki Post jest czasem sprzyjającym
osobistej i wspólnotowej odnowie,



prowadzącej nas do Paschy Jezusa
Chrystusa, który umarł i
zmartwychwstał. Dobrze nam zrobi,
jeślina początku naszej wielkopostnej
drogi w 2022 roku, zastanowimy się
nad napomnieniem św. Pawła do
Galatów: „W czynieniu dobra nie
ustawajmy, bo gdy pora nadejdzie,
będziemy zbierać plony, o ile w pracy
nie ustaniemy. A zatem, dopóki
mamy czas (chairós), czyńmy dobrze
wszystkim” (Ga 6, 9-10).

1. Zasiew i żniwo

W tym fragmencie Apostoł
przywołuje obraz zasiewu i żniwa,
tak bliski Jezusowi (por. Mt 13). Św.
Paweł mówi nam o chairós: czasie
sprzyjającym, aby zasiać dobro z
myślą o żniwach. Czym jest dla nas
ten sprzyjający czas? Z pewnością to
Wielki Post, ale także cała nasza
ziemska egzystencja, której Wielki
Post jest w pewnym sensie obrazem
[1]. Zbyt często nasze życie jest



zdominowane przez chciwość i
pychę, przez pragnienie posiadania,
gromadzenia i konsumowania, jak to
pokazuje głupiec z ewangelicznej
przypowieści, który uważał swoje
życie za bezpieczne i szczęśliwe, gdyż
miał wielkie zbiory, jakie zgromadził
w swoich spichlerzach (por. Łk 12,
16-21). Wielki Post zaprasza nas do
nawrócenia, do zmiany mentalności,
tak aby życie miało swoją prawdę i
piękno nie tyle w posiadaniu, ile w
dawaniu, nie tyle w gromadzeniu, ile
w sianiu dobra i dzieleniu się nim.

Pierwszym rolnikiem jest sam Bóg,
który hojnie „nadal sieje ziarno
dobra w ludzkości” (Enc. Fratelli
tutti, 54). W czasie Wielkiego Postu
jesteśmy wezwani, aby odpowiedzieć
na dar Boga, przyjmując Jego Słowo
„żywe i skuteczne” (Hbr 4, 12).
Wytrwałe słuchanie Słowa Bożego
rozwija gotowość do uległości wobec
Jego działania (por. J 1, 21), które
czyni nasze życie owocnym. Jeśli już



to jest dla nas powodem do radości,
to tym większe jest wezwanie,
abyśmy byli „współpracownikami
Boga” (1 Kor 3, 9), dobrze
wykorzystując obecny czas (por. Ef 5,
16), abyśmy i my siali ziarno dobra.
To wezwanie do siania dobra nie
powinno być postrzegane jako ciężar,
ale jako łaska, dzięki której Stwórca
chce, abyśmy czynnie zjednoczyli się
z Jego płodną wielkodusznością.

A żniwo? Czyż nie jest to sianie
ziarna z myślą o zbiorze? Z
pewnością. Ścisły związek zasiewu ze
zbiorem potwierdza św. Paweł w
słowach: „Tak bowiem jest: kto skąpo
sieje, ten i skąpo zbiera, kto zaś
hojnie sieje, ten hojnie też zbierać
będzie” (2 Kor 9, 6). Ale o jakie zbiory
chodzi? Pierwsze owoce zasianego
dobra odnajdujemy w nas samych i
w naszych codziennych relacjach,
także w najmniejszych gestach
życzliwości. W Bogu żaden akt
miłości, choćby najmniejszy, ani



„żadne ofiarne zmęczenie” nie są
stracone (por. Evangelii gaudium,
279). Tak jak drzewo poznaje się po
owocach (por. Mt 7, 16-20), tak też
życie pełne dobrych uczynków jest
świetlane (por. Mt 5, 14-16) i niesie w
świecie wonność Chrystusa (por. 2
Kor 2, 15). Służba Bogu, w wolności
od grzechu, przynosi owoce
uświęcenia dla zbawienia wszystkich
(por. Rz 6, 22).

W rzeczywistości, jest nam dane
zobaczyć tylko niewielką część
owoców tego, co siejemy, ponieważ,
według ewangelicznego przysłowia:
„Jeden sieje, a drugi zbiera” (J 4, 37).
To właśnie siejąc dla dobra innych,
uczestniczymy w wielkoduszności
Boga: „Zdolność do uruchomienia
procesów, których owoce będą
zbierali inni, z nadzieją pokładaną w
ukrytej sile zasianego dobra, jest
wielce szlachetna” (Enc. Fratelli tutti,
196). Sianie dobra dla innych
wyzwala nas z ciasnej logiki



osobistego zysku i nadaje naszym
działaniom szeroki zakres
bezinteresowności, włączając nas w
cudowny horyzont łaskawych
planów Boga.

Słowo Boże jeszcze bardziej poszerza
i unosi nasze spojrzenie: oznajmia
nam, że najprawdziwszym żniwem
jest żniwo eschatologiczne, żniwo
dnia ostatecznego, dnia bez zachodu.
Dojrzały owoc naszego życia i
działania jest „owocem na życie
wieczne” (J 4, 36), który będzie
naszym „skarbem w niebie” (Łk 12,
33; 18, 22). Sam Jezus posługuje się
obrazem ziarna, które obumiera w
ziemi i przynosi owoc, aby wyrazić
tajemnicę swojej śmierci i
zmartwychwstania (por. J 12, 24); a
św. Paweł używa go ponownie,
mówiąc o zmartwychwstaniu
naszego ciała:„Podobnie rzecz się ma
ze zmartwychwstaniem. Zasiewa się
zniszczalne - powstaje zaś
niezniszczalne; sieje się



niechwalebne - powstaje chwalebne;
sieje się słabe - powstaje mocne;
zasiewa się ciało zmysłowe -
powstaje ciało duchowe” (1 Kor 15,
42-44). Nadzieja ta jest wielkim
światłem, które zmartwychwstały
Chrystus przynosi światu: „Jeżeli
tylko w tym życiu w Chrystusie
nadzieję pokładamy, jesteśmy
bardziej od wszystkich ludzi godni
politowania. Tymczasem jednak
Chrystus zmartwychwstał jako
pierwociny spośród tych, co
pomarli” (1 Kor 15, 19-20), aby ci,
którzy są z Nim ściśle zjednoczeni w
miłości przez śmierć „podobną do
Jego śmierci”, (Rz 6, 5), byli również
zjednoczeni z Jego
zmartwychwstaniem dla życia
wiecznego (por. J 5, 29): „Wtedy
sprawiedliwi jaśnieć będą jak słońce
w królestwie Ojca swego” (Mt 13, 43).

2. „W czynieniu dobrze nie
ustawajmy”



Zmartwychwstanie Chrystusa ożywia
ziemskie nadzieje „wielką nadzieją”
życia wiecznego i już teraz
wprowadza w czas teraźniejszy
ziarno zbawienia (por. Benedykt XVI,
Spe salvi, 3; 7). W obliczu gorzkiego
rozczarowania z powodu tak wielu
złamanych marzeń, w obliczu
niepokoju z powodu wyzwań, które
stoją przed nami, w obliczu
zniechęcenia z powodu ubóstwa
naszych środków, pojawia się pokusa
zamknięcia się w naszym własnym
indywidualistycznym egoizmie i
schronienia się w obojętności na
cierpienia innych. Rzeczywiście,
nawet najlepsze zasoby są
ograniczone: „Chłopcy się męczą i
nużą, chwieją się słabnąc
młodzieńcy” (Iz 40, 30). Ale Bóg „daje
siłę zmęczonemu i pomnaża moc
bezsilnego [...] ci, co zaufali Panu,
odzyskują siły, otrzymują skrzydła
jak orły; biegną bez zmęczenia, bez
znużenia idą” (Iz 40, 29.31). Wielki
Post wzywa nas do pokładania wiary



i nadziei w Panu (por. 1 P 1, 21),
ponieważ tylko wpatrzeni w
zmartwychwstałego Jezusa
Chrystusa (por. Hbr 12, 2) możemy
przyjąć zachętę Apostoła: „W
czynieniu dobrze nie ustawajmy” (Ga
6, 9).

Nie ustawajmy w modlitwie. Jezus
nauczał, że trzeba „zawsze się modlić
i nie ustawać” ( Łk 18, 1).
Potrzebujemy modlitwy, ponieważ
potrzebujemy Boga. Bycie
samowystarczalnym to
niebezpieczna iluzja. Jeśli pandemia
sprawiła, że doświadczyliśmy naszej
osobistej i społecznej słabości, niech
ten Wielki Post pozwoli nam
doświadczyć pocieszenia płynącego z
wiary w Boga, bez którego nie
możemy mieć ostoi (por. Iz 7, 9). Nikt
nie zbawia się sam, ponieważ
wszyscy jesteśmy w tej samej łodzi
pośród burz historii [2]; ale przede
wszystkim nikt nie zbawia się bez
Boga, ponieważ tylko tajemnica



paschalna Jezusa Chrystusa daje
zwycięstwo nad ciemnymi wodami
śmierci. Wiara nie uwalnia nas od
udręk życia, ale pozwala nam przejść
przez nie w zjednoczeniu z Bogiem w
Chrystusie, z wielką nadzieją, która
nie zawodzi, a której zadatkiem jest
miłość, jaką Bóg rozlał w naszych
sercach przez Ducha Świętego (por.
Rz 5, 1-5).

Nie ustawajmy w wykorzenianiu zła
z naszego życia. Niech post cielesny,
do którego wzywa nas Wielki Post,
umocni naszego ducha do walki z
grzechem. Nie ustawajmy w
proszeniu o przebaczenie w
sakramencie pokuty i pojednania,
wiedząc, że Bóg niestrudzenie nam
przebacza [3]. Nie ustawajmy w
walce z pożądliwością, tą słabością,
która prowadzi do egoizmu i
wszelkiego zła, znajdując w ciągu
wieków różne sposoby pogrążania
człowieka w grzechu (por. Enc.
Fratelli tutti, 166). Jednym z tych



sposobów jest ryzyko uzależnienia
od mediów cyfrowych, które zubaża
relacje międzyludzkie. Wielki Post
jest odpowiednim czasem, aby
przeciwdziałać tym pułapkom i
kultywować bardziej integralną
komunikację międzyludzką (por.
tamże, 43), składającą się z
„prawdziwych spotkań” ( tamże, 50),
twarzą w twarz.

Nie ustawajmy w czynieniu dobra w
aktywnej miłości względem
bliźniego. W czasie tego Wielkiego
Postu praktykujmy jałmużnę, dając z
radością (por. 2 Kor 9, 7). Bóg, „który
daje siewcy ziarno [do zasiewu], i
chleb do jedzenia” (2 Kor 9, 10),
troszczy się o każdego z nas nie tylko
po to, abyśmy mieli co jeść, ale także
po to, abyśmy byli hojni w czynieniu
dobra innym. Jeśli prawdą jest, że
całe nasze życie to czas siania dobra,
wykorzystajmy ten Wielki Post
szczególnie, by zatroszczyć się o
bliskich, by zbliżyć się do braci i



sióstr poranionych na drodze życia
(por. Łk 10, 25-37). Wielki Post jest
czasem sprzyjającym, aby szukać, a
nie unikać potrzebujących; aby
wołać, a nie ignorować tych, którzy
pragną słuchać dobrego słowa; aby
odwiedzać, a nie opuszczać tych,
którzy cierpią z powodu samotności.
Wcielajmy w życie wezwanie do
czynienia dobra wszystkim,
poświęcając czas na miłość do
najmniejszych i najbardziej
bezbronnych, opuszczonych i
wzgardzonych, dyskryminowanych i
zepchniętych na margines (por. Enc.
Fratelli tutti, 193).

3. „Będziemy zbierać plony, o ile w
pracy nie ustaniemy”

Wielki Post przypomina nam co
roku, że „dobra, podobnie jak
miłości, sprawiedliwości i
solidarności nie osiąga się raz na
zawsze; trzeba je zdobywać każdego
dnia” (tamże, 11). Prośmy więc Boga



o cierpliwą wytrwałość rolnika (por.
J 5, 7), aby nie ustawać w czynieniu
dobra, krok po kroku. Kto upada,
niech wyciąga rękę do Ojca, który
zawsze nas podnosi. Ci, którzy są
zagubieni, oszukani przez uwodzenie
złego, nie powinni zwlekać z
powrotem do Tego, który „hojny jest
w przebaczaniu” (Iz 55, 7). W tym
czasie nawrócenia, znajdując oparcie
w łasce Bożej i w komunii Kościoła,
nie ustawajmy w sianiu dobra. Post
przygotowuje glebę, modlitwa
nawadnia, jałmużna użyźnia. Mamy
pewność w wierze, że „gdy pora
nadejdzie, będziemy zbierać plony, o
ile w pracy nie ustaniemy” i że dzięki
darowi wytrwałości otrzymamy
obiecane dobro (por. Hbr 10, 36) dla
naszego i innych zbawienia (por. 1
Tm 4, 16). Praktykując miłość
braterską wobec wszystkich,
jednoczymy się z Chrystusem, który
oddał za nas życie (por. 2 Kor 5,
14-15), smakujemy radości Królestwa
niebieskiego, w którym Bóg będzie



„wszystkim we wszystkich” (1 Kor 15,
28).

Niech Dziewica Maryja, której łono
wydało Zbawiciela, która
zachowywała wszystkie sprawy „i
rozważała je w swoim sercu” (Łk 2,
19), wyjedna nam dar cierpliwości i
niech będzie przy nas ze swoją
macierzyńską obecnością, aby ten
czas nawrócenia przyniósł owoce
wiecznego zbawienia.

Rzym, u św. Jana na Lateranie, 11
listopada 2021 r., we wspomnienie
św. Marcina Biskupa.

-----

Franciszek [1] Por. Św. Augustyn,
Serm. 243, 9,8; 270, 3; En. in Ps. 110,
1.

[2] Por. Modlitwa na placu św. Piotra
o ustanie pandemii (27 marca 2020):
L'Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 4 (421)/2020, s. 5.



[3]Por. Anioł Pański, 17 marca 2013:
L'Osservatore Romano, wyd. polskie,
n. 5 (352)/2013, s. 17.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredzie-papieza-franciszka-

na-wielki-post-2022/ (03-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-wielki-post-2022/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-wielki-post-2022/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-wielki-post-2022/

	Orędzie papieża Franciszka na Wielki Post 2022

