
opusdei.org

Orędzie papieża
Franciszka na 57
światowy dzień
środków
społecznego
przekazu

Nie powinniśmy obawiać się
głoszenia prawdy, nawet jeśli
czasami jest niewygodna, ale
czynienia tego bez miłości, bez
serca” – napisał Papież w
Orędziu na 57. Światowy Dzień
Środków Społecznego Przekazu,
którego temat brzmi: „Mówić z
sercem. Prawdziwie w
miłości” (Ef 4, 15).



24-01-2023

Mówić z sercem. „Prawdziwie w
miłości” (Ef 4, 15)

„Prawdziwie w miłości” (Ef 4, 15)
Drodzy Bracia i Siostry!

Po tym, jak w poprzednich latach
rozważaliśmy czasowniki: „pójść i
zobaczyć” oraz „słuchać”, jako
warunki dobrej komunikacji, w tym
Orędziu na 57. Światowy Dzień
Środków Społecznego Przekazu
chciałbym skupić się na „mówieniu z
sercem”. To serce pobudziło nas do
pójścia, zobaczenia i słuchania, i to
serce skłania nas do otwartej i
przyjaznej komunikacji. Po
wprawieniu się w słuchaniu, które
wymaga czekania i cierpliwości, a
także rezygnacji z narzucania z góry
naszego punktu widzenia, możemy
wejść w dynamikę dialogu i dzielenia



się, która cechuje właśnie serdeczne
komunikowanie się. Kiedy
wysłuchamy drugiego z czystym
sercem, będziemy też mogli mówić,
podążając za prawdą w miłości (por.
Ef 4, 15). Nie powinniśmy obawiać
się głoszenia prawdy, nawet jeśli jest
czasem niewygodna, ale czynienia
tego bez miłości, bez serca. Ponieważ
„program chrześcijański – jak napisał
Benedykt XVI – to «serce, które
widzi»” [1]. Serce, które swoim
biciem wyjawia prawdę o naszym
istnieniu, i z tego powodu należy go
słuchać. Prowadzi to słuchającego do
dostrojenia się do tej samej długości
fali, tak iż jest w stanie poczuć we
własnym sercu również bicie serca
drugiego człowieka. Wtedy może
dokonać się cud spotkania, który
sprawia, że patrzymy na siebie ze
współczuciem, przyjmując z
szacunkiem wzajemne słabości, a nie
osądzając na podstawie pogłosek i
siejąc niezgodę oraz podziały.



Jezus przestrzega nas, że każde
drzewo poznaje się po jego owocach
(por. Łk 6, 44): „Dobry człowiek z
dobrego skarbca swego serca
wydobywa dobro, a zły człowiek ze
złego skarbca wydobywa zło. Bo z
obfitości serca mówią jego usta” (w.
45). Dlatego, aby móc komunikować
się prawdziwie w miłości, należy
oczyścić swoje serce. Jedynie
słuchając i mówiąc z czystym
sercem, możemy zobaczyć więcej niż
tylko to, co widać na zewnątrz i
przezwyciężyć nieokreślony hałas,
który także w sferze informacji
utrudnia nam rozeznawanie w
złożoności świata, w którym żyjemy.
Wezwanie do mówienia z sercem
stanowi radykalny wymóg w naszych
czasach, tak bardzo skłonnych do
obojętności i oburzenia, czasem
nawet na podstawie dezinformacji,
która fałszuje prawdę i nią
manipuluje.

Serdeczne komunikowanie



Serdeczne komunikowanie oznacza,
że ten, kto nas czyta lub słucha,
potrafi dostrzec nasze uczestnictwo
w radościach i lękach, w nadziejach
oraz cierpieniach kobiet i mężczyzn
naszych czasów. Kto mówi w ten
sposób, miłuje drugiego człowieka,
ponieważ zależy mu na nim i chroni
jego wolność, nie naruszając jej. Styl
ten możemy dostrzec u tajemniczego
Wędrowca, który rozmawia z
uczniami na drodze do Emaus, po
tragedii, która wydarzyła się na
Golgocie. Zmartwychwstały Jezus
przemawia do nich z sercem, z
szacunkiem towarzysząc na drodze
ich cierpienia, proponując, a nie
narzucając się, z miłością otwierając
ich umysły na zrozumienie
najgłębszego sensu tego, co się stało.
Rzeczywiście, mogą oni z radością
wołać, że serca płonęły w ich
piersiach, gdy On rozmawiał z nimi
w drodze i wyjaśniał im Pisma (por.
Łk 24, 32).



W okresie historii naznaczonym
polaryzacjami i przeciwieństwami –
od których, niestety, nie jest wolna
nawet wspólnota kościelna –
angażowanie się w komunikację „z
otwartym sercem i otwartymi
ramionami” nie dotyczy tylko
specjalistów zajmujących się
przekazywaniem informacji, ale jest
obowiązkiem wszystkich. Wszyscy
jesteśmy wezwani do poszukiwania
oraz mówienia prawdy i do
czynienia tego z miłością. Zwłaszcza
my, chrześcijanie, jesteśmy
nieustannie napominani, by
powściągać swój język od złego (por.
Ps 34, 14), ponieważ – jak uczy Pismo
Święte – językiem możemy wielbić
Pana i przeklinać ludzi, stworzonych
na podobieństwo Boże (por. Jk 3, 9). Z
naszych ust nie powinna wychodzić
mowa szkodliwa, „lecz tylko
budująca, zależnie od potrzeby, by
wyświadczała dobro
słuchającym” (Ef 4, 29).



Czasami łagodna mowa robi wyłom
nawet w najbardziej zatwardziałych
sercach. Ślady tego znajdujemy także
w literaturze. Myślę o tej pamiętnej
stronie z rozdziału XXI
Narzeczonych, kiedy Łucja mówi z
sercem do Bezimiennego, aż w
końcu, rozbrojony i nękany
dobroczynnym kryzysem
wewnętrznym, poddaje się on
łagodnej sile miłości. Doświadczamy
tego we współistnieniu społecznym,
gdzie życzliwość nie jest tylko
kwestią „etykiety”, ale prawdziwym
antidotum na okrucieństwo, które
niestety potrafi zatruwać serca i
niszczyć relacje. Potrzebujemy tego
w środkach masowego przekazu, aby
komunikacja nie podsycała
rozgoryczenia, które irytuje, rodzi
gniew i prowadzi do scysji, lecz
pomagała ludziom w spokojnej
refleksji, w rozszyfrowaniu,
krytycznie i zawsze z szacunkiem,
rzeczywistości, w której żyją.



Komunikacja z serca do serca:
„Wystarczy dobrze kochać, aby
dobrze mówić”

Jednym z najbardziej świetlanych i
po dziś dzień fascynujących
przykładów „mówienia z sercem”
jest św. Franciszek Salezy, doktor
Kościoła, któremu niedawno
poświęciłem list apostolski Totum
amoris est, w czterechsetną rocznicę
jego śmierci. Przy okazji tej ważnej
rocznicy chciałbym przypomnieć
inną, która przypada w tym, 2023
roku – stulecie ogłoszenia go
patronem dziennikarzy katolickich
przez Piusa XI w encyklice Rerum
omnium perturbationem. Franciszek
Salezy, błyskotliwy intelektualista,
płodny pisarz, teolog o wielkiej głębi,
był biskupem Genewy na początku
XVII wieku, w trudnych latach,
naznaczonych burzliwymi sporami z
kalwinistami. Jego łagodna postawa,
człowieczeństwo, gotowość do
cierpliwego dialogu ze wszystkimi, a



zwłaszcza z tymi, którzy mu się
sprzeciwiali, uczyniły go niezwykłym
świadkiem miłosiernej miłości Boga.
Można o nim powiedzieć, że „miła
mowa przyciąga przyjaciół, a język
uprzejmy – miłe słowa” ( Syr 6, 5). Co
więcej, jedno z jego najsłynniejszych
stwierdzeń, „serce mówi do serca”,
inspirowało pokolenia wiernych, w
tym św. Jana Henryka Newmana,
który wybrał je na swoje motto: Cor
ad cor loquitur. Jednym z jego
przekonań było, że „wystarczy
dobrze kochać, aby dobrze mówić”.
Pokazuje to, że według niego
komunikacja nigdy nie powinna
sprowadzać się do sztuczności, do –
powiedzielibyśmy dziś – strategii
marketingowej, ale winna być
odzwierciedleniem duszy, widzialną
powierzchnią niewidzialnej dla oczu
istoty miłości. Dla św. Franciszka
Salezego to właśnie „w sercu i
poprzez serce dokonuje się ten
subtelny i intensywny proces
zjednoczenia, dzięki któremu



człowiek rozpoznaje Boga”[ [2].
„Kochając dobrze”, św. Franciszek
potrafił porozumieć się z
głuchoniemym Marcinem, stając się
jego przyjacielem; dlatego jest
wspominany również jako patron
osób z zaburzeniami komunikacji.

Wychodząc właśnie od tego
„kryterium miłości”, święty biskup
Genewy przypomina nam, poprzez
swoje pisma i świadectwo życia, że
„jesteśmy tym, co przekazujemy”.
Dziś, w czasach, kiedy, jak tego
doświadczamy w szczególności w
social network, komunikacja jest
często instrumentalizowana, aby
świat widział nas takich, jacy
chcielibyśmy być, a nie takich, jacy
jesteśmy, ta lekcja jest przeciwna
tendencjom. Św. Franciszek Salezy
rozpowszechniał liczne kopie swoich
pism we wspólnocie genewskiej. Ta
„dziennikarska” intuicja przyniosła
mu sławę, która szybko wykroczyła
poza obręb jego diecezji i trwa nadal



po nasze dni. Jego pisma - zauważył
św. Paweł VI - powodują, że jest to
lektura „w najwyższym stopniu
przyjemna, pouczająca i
inspirująca”[3]. Jeśli patrzymy dziś
na panoramę komunikacji, czyż nie
są to właśnie cechy, jakie powinny
posiadać artykuł, reportaż, serwis
radiowo-telewizyjny czy post na
portalach społecznościowych? Oby
osoby pracujące w dziedzinie
przekazu inspirowały się tym
świętym czułości, poszukując prawdy
i opowiadając ją odważnie i z
wolnością, a odrzucając pokusę
używania wyrażeń uderzających i
agresywnych.

Mówienie z sercem na procesie
synodalnym

Jak już miałem sposobność
zaznaczyć, „również w Kościele
istnieje wielka potrzeba słuchania i
wysłuchiwania siebie nawzajem. Jest
to najcenniejszy i najbardziej



odradzający dar, jaki możemy sobie
nawzajem ofiarować” [4]. Z wolnego
od uprzedzeń, uważnego i chętnego
słuchania rodzi się mowa zgodna ze
stylem Bożym, karmiona bliskością,
współczuciem i czułością. W Kościele
pilnie potrzebna jest komunikacja,
która rozpalałaby serca, która byłaby
balsamem dla ran i oświetlała drogę
braci i sióstr. Marzy mi się
komunikacja kościelna, która potrafi
się poddać prowadzeniu przez Ducha
Świętego, uprzejma i zarazem
profetyczna, która potrafi znajdować
nowe formy i sposoby dla
wspaniałego przekazu, który ma
nieść w trzecie tysiąclecie.
Komunikacja, która w centrum
stawiałaby relację z Bogiem i z
bliźnim, zwłaszcza tym najbardziej
potrzebującym, i która umiałaby
raczej rozpalać płomień wiary, niż
chronić popioły autoreferencyjnej
tożsamości. Komunikacja, której
podstawą byłyby pokora w słuchaniu



i parezja w mówieniu, która nigdy
nie oddzielałaby prawdy od miłości.

Rozbrajanie nastrojów przez
propagowanie mowy pokoju

„Język łagodny kruszy kości” - mówi
Księga Przysłów (25, 15). Mówienie z
sercem jest dziś szczególnie
potrzebne, aby promować kulturę
pokoju tam, gdzie panuje wojna; żeby
otwierać drogi, które umożliwiałyby
dialog i pojednanie tam, gdzie srożą
się nienawiść i wrogość. W
dramatycznym kontekście
globalnego konfliktu, który
przeżywamy, pilnie trzeba
wzmacniać komunikację
pozbawioną wrogości. Konieczne jest
przezwyciężenie „zwyczaju szybkiej
dyskwalifikacji przeciwnika, poprzez
przypisywanie mu upokarzających
epitetów, zamiast podejmowania
otwartego i pełnego szacunku
dialogu” [5]. Potrzeba przekazicieli
gotowych do dialogu,



zaangażowanych w działanie na
rzecz integralnego rozbrojenia i
pracujących nad rozładowywaniem
psychozy wojennej, która gnieździ
się w naszych sercach, jak proroczo
napominał św. Jan XXIII w encyklice
Pacem in terris: „Prawdziwy pokój
można budować tylko na
wzajemnym zaufaniu” (por. n. 113).
Zaufaniu, które wymaga głosicieli nie
ukrywających się, ale śmiałych i
kreatywnych, gotowych podejmować
ryzyko, aby znaleźć wspólny teren,
na którym można się spotkać. Jak
przed 60 laty, także teraz żyjemy w
mrocznej godzinie, kiedy ludzkość
obawia się eskalacji wojennej, którą
trzeba jak najszybciej powstrzymać,
również na poziomie komunikacji.
Budzi przerażenie, gdy słucha się, z
jaką łatwością wypowiadane są
słowa, nawołujące do niszczenia
ludności i terytoriów. Słowa, które
niestety często przeradzają się w
działania wojenne o okrutnej
przemocy. Dlatego właśnie należy



odrzucić wszelką retorykę
podżegającą do wojny, jak również
wszelkiego rodzaju propagandę,
która manipuluje prawdą,
zniekształcając ją w celach
ideologicznych. Należy natomiast
promować na wszystkich szczeblach
komunikację, która pomoże stworzyć
warunki do zażegnywania sporów
między narodami.

Jako chrześcijanie wiemy, że to
właśnie dzięki nawróceniu serca
decyduje się los pokoju, bowiem
wirus wojny pochodzi z wnętrza
ludzkiego serca [6]. Z serca
wypływają właściwe słowa, aby
rozproszyć cienie świata
zamkniętego i podzielonego i
budować cywilizację lepszą niż ta,
którą otrzymaliśmy. Tego wysiłku
oczekuje się od każdego z nas, jednak
w szczególności odwołuje się do
poczucia odpowiedzialności osób
pracujących w dziedzinie



komunikacji, aby wykonywali swój
zawód jako misję.

Oby Pan Jezus, czyste Słowo, płynące
z serca Ojca, pomógł nam uczynić
naszą komunikację wolną, czystą i
serdeczną.

Oby Pan Jezus, Słowo, które stało się
ciałem, pomógł nam wsłuchiwać się
w bicie serc, abyśmy odkryli, że
jesteśmy braćmi i siostrami, i
rozładowali dzielącą nas wrogość.

Oby Pan Jezus, Słowo prawdy i
miłości, pomógł nam mówić prawdę
w miłości, abyśmy się czuli stróżami
jedni drugich. Rzym, u św. Jana na
Lateranie, 24 stycznia 2023 r., we
wspomnienie św. Franciszka
Salezego. FRANCISZEK [1] Enc. Deus
caritas est, 31.

[2] List apost. Totum amoris est (28
grudnia 2022 r.).



[3] List apost. Sabaudiae gemma, w
400. rocznicę urodzin św. Franciszka
Salezego, doktora Kościoła (29
stycznia 1967 r.).

[4] Orędzie na 56. Światowy Dzień
Środków Społecznego Przekazu (24
stycznia 2022 r.).

[5] Por. enc. Fratelli tutti (3
października 2020 r.), 201.

[6] Por. Orędzie na 56. Światowy
Dzień Pokoju, 1 stycznia 2023 r.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredzie-papieza-franciszka-

na-57i-swiatowy-dzien-srodkow-
spolecznego-przekazu/ (06-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-57i-swiatowy-dzien-srodkow-spolecznego-przekazu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-57i-swiatowy-dzien-srodkow-spolecznego-przekazu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-57i-swiatowy-dzien-srodkow-spolecznego-przekazu/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-57i-swiatowy-dzien-srodkow-spolecznego-przekazu/

	Orędzie papieża Franciszka na 57 światowy dzień środków społecznego przekazu

