
opusdei.org

Orędzie Ojca
Świętego Franciszka
na Wielki Post 2016

W swoim Orędziu Papież
Franciszek zachęca chrześcijan,
by przeżywać ten Wielki Post z
większą intensywnością i
samemu doświadczyć
miłosierdzia."Nasza wiara
wyraża się w konkretnych,
codziennych uczynkach, które
mają pomagać naszemu
bliźniemu w potrzebach jego
ciała i duszy i na podstawie
których będziemy sądzeni".
Zamieszczamy pełen tekst
orędzia.



04-02-2016

W swoim Orędziu Papież Franciszek
zachęca chrześcijan, by przeżywać
ten Wielki Post z większą
intensywnością i samemu
doświadczyć miłosierdzia.

ZAMIESZCZAMY PEŁEN TEKST
ORĘDZIA:

ORĘDZIE OJCA ŚWIĘTEGO
FRANCISZKA

NA WIELKI POST 2016 ROKU

„Chcę raczej miłosierdzia niż
ofiary” (Mt 9,13)

Uczynki miłosierdzia w Roku
Jubileuszowym

1. Maryja, ikona Kościoła
ewangelizującego, bo jest
ewangelizowany.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/messages/lent/documents/papa-francesco_20151004_messaggio-quaresima2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/messages/lent/documents/papa-francesco_20151004_messaggio-quaresima2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/messages/lent/documents/papa-francesco_20151004_messaggio-quaresima2016.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/messages/lent/documents/papa-francesco_20151004_messaggio-quaresima2016.html


W bulli ogłaszającej Jubileusz
napisałem: „Niech Wielki Post w
Roku Jubileuszowym będzie
przeżywany jeszcze bardziej
intensywnie, jako ważny moment, by
celebrować miłosierdzie Boga i go
doświadczać” (Misericordiae Vultus,
17). Przez wezwanie do słuchania
Słowa Bożego oraz inicjatywę „24
godziny dla Pana” pragnąłem
podkreślić prymat modlitewnego
słuchania Słowa Bożego, zwłaszcza
prorockiego. Miłosierdzie Boże jest
bowiem przesłaniem skierowanym
do świata, ale każdy chrześcijanin
jest powołany do tego, by sam go
doświadczać. Dlatego w czasie
Wielkiego Postu roześlę Misjonarzy
Miłosierdzia, aby byli dla wszystkich
żywym znakiem Bożego
przebaczenia i bliskości.

Po przyjęciu od archanioła Gabriela
Dobrej Nowiny, Maryja w Magnificat
profetycznie sławi miłosierdzie, z
którym Bóg Ją wybrał. Tym samym

https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pl/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


zaręczona z Józefem Dziewica z
Nazaretu stała się doskonałą ikoną
Kościoła, który ewangelizuje, bo sam
jest nieustannie ewangelizowany za
sprawą Ducha Świętego, który
zapłodnił jej dziewicze łono. W
tradycji prorockiej miłosierdzie – jak
wskazuje etymologia tego słowa – ma
ścisły związek z matczynym łonem
(rahamim) i z dobrocią
wielkoduszną, wierną i współczującą
(hesed), praktykowaną w związkach
małżeńskich i w rodzinie.

2. Przymierze Boga z ludźmi: historia
miłosierdzia.

Tajemnica Bożego Miłosierdzia
objawia się w dziejach Przymierza
między Bogiem i Izraelem. Bóg jest
bowiem zawsze bogaty w
miłosierdzie, w każdych
okolicznościach gotowy otoczyć swój
lud wielką czułością i współczuciem,
zwłaszcza w najbardziej
dramatycznych momentach, gdy



niewierność zrywa przymierze i
trzeba je na nowo ustanowić, w
sposób bardziej stabilny, w
sprawiedliwości i prawdzie. Jest to
prawdziwy dramat miłości, w
którym Bóg odgrywa rolę
zdradzonego Ojca i męża, a Izrael –
niewiernych syna/córki i małżonki.
Właśnie obrazy z życia rodzinnego –
jak w Księdze Ozeasza (por. Oz 1-2) –
pokazują, jak bardzo Bóg pragnie
związać się ze swoim ludem.

Ten dramat miłości osiągnął swój
szczyt w Synu, który stał się
człowiekiem. Na Niego Bóg wylał swe
bezgraniczne miłosierdzie, czyniąc z
niego „wcielone Miłosierdzie” (por. 
Misericordiae Vultus, 8). Jako
człowiek, Jezus z Nazaretu jest w
pełni synem Izraela. Uosabia owo
doskonałe słuchanie Boga, które jest
wymagane od każdego Żyda w Szema
Jisrael, jeszcze dzisiaj stanowiące
sedno przymierza Boga z Izraelem:
“Słuchaj, Izraelu, Pan jest naszym



Bogiem – Pan jedynie. Będziesz więc
miłował Pana, Boga twojego, z całego
swego serca, z całej duszy swojej, ze
wszystkich swych sił” (Pwt 6, 4-5).
Syn Boży jest Oblubieńcem
czyniącym wszystko, by zdobyć
miłość swojej Oblubienicy, z którą
łączą Go więzy bezwarunkowej
miłości, uwidoczniającej się w
wiecznych zaślubinach z nią.

To jest pulsujące serce kerygmatu
apostolskiego, w którym Boże
miłosierdzie ma centralne i
fundamentalne miejsce. On jest
„pięknem zbawczej miłości Boga
objawionej w Jezusie Chrystusie,
który umarł i
zmartwychwstał” (Evangelii
gaudium, 36), głównym orędziem,
“do którego trzeba stale powracać i
słuchać na różne sposoby i które
trzeba stale głosić podczas
katechezy” (tamże, 164). Miłosierdzie
zatem wyraża zachowanie Boga w
stosunku do grzesznika, ofiarując mu



jeszcze jedną możliwość skruchy,
nawrócenia i wiary” (Misericordiae
Vultus, 21), a tym samym
odbudowania relacji z Nim. W
Jezusie Ukrzyżowanym Bóg pragnie
dotrzeć do grzesznika, który odszedł
najdalej, tam właśnie, gdzie się
zagubił i od Niego oddalił. Robi to z
nadzieją, że zdoła poruszyć
zatwardziałe serce swojej
Oblubienicy.

3. Dzieła miłosierdzia

Miłosierdzie Boże zmienia serce
człowieka i pozwala mu doświadczyć
wiernej miłości, sprawiając, że i on
staje się zdolny do miłosierdzia.
Wciąż odnawiającym się cudem jest
fakt, że miłosierdzie Boże może
opromienić życie każdego z nas,
pobudzając nas do miłości bliźniego i
tego, co tradycja Kościoła nazywa
uczynkami miłosierdzia względem
ciała i duszy. Przypominają nam one
o tym, że nasza wiara wyraża się w



konkretnych, codziennych
uczynkach, które mają pomagać
naszemu bliźniemu w potrzebach
jego ciała i duszy i na podstawie
których będziemy sądzeni:
karmienie, nawiedzanie, pocieszanie,
pouczanie. Dlatego życzyłem sobie,
„aby chrześcijanie zastanowili się
podczas Jubileuszu nad uczynkami
miłosierdzia względem ciała i duszy.
Będzie to sposób na obudzenie
naszego sumienia, często uśpionego
w obliczu dramatu ubóstwa, a także
na wchodzenie coraz głębiej w serce
Ewangelii, gdzie ubodzy są
uprzywilejowani przez Boże
miłosierdzie” (Misericordiae Vultus,
15). Bowiem to w człowieku ubogim i
potrzebującym ciało Chrystusa „staje
się znów widoczne w umęczonych,
poranionych, ubiczowanych,
niedożywionych, uciekinierach...,
abyśmy mogli Go rozpoznać, dotknąć
i troskliwie Mu pomóc” (tamże).
Niebywała i skandaliczna tajemnica
przedłużającego się w dziejach



cierpienia Niewinnego Baranka,
krzaku gorejącego bezinteresowną
miłością, przed którym można tylko,
jak Mojżesz, zdjąć z nóg sandały (por.
Wj 3, 5); a jeszcze bardziej, gdy
ubogim jest brat lub siostra w
Chrystusie cierpiący z powodu swojej
wiary.

W obliczu tej miłości potężnej jak
śmierć (por. Pnp 8, 6)
najnędzniejszym ubogim jest ten, kto
nie chce przyznać się, że nim jest.
Wydaje mu się, że jest bogaty, a w
rzeczywistości jest najuboższym z
ubogich. A to dlatego, że jest
niewolnikiem grzechu, który każe
mu używać swego bogactwa i władzy
nie po to, by służyć Bogu i bliźnim,
ale by zagłuszyć w sobie myśl, że i on
w rzeczywistości jest tylko ubogim
żebrakiem. Im większym bogactwem
i władzą dysponuje, tym większe
może się stać jego kłamliwe
zaślepienie. Dochodzi do tego, że nie
chce nawet widzieć ubogiego



Łazarza, żebrzącego u drzwi jego
domu (por. Łk 16, 20-21), który jest
figurą Chrystusa żebrzącego w
ubogich o nasze nawrócenie. Łazarz
stanowi możliwość nawrócenia,
którą Chrystus nam daje, a której być
może nie widzimy. Temu zaślepieniu
towarzyszy pełna pychy żądza
wszechmocy, w której rozlegają się
złowieszczo szatańskie słowa:
“będziecie jak Bóg” (Rdz 3, 5), będące
źródłem każdego grzechu. Ta żądza
może przyjąć formę społeczną i
polityczną, jak pokazały systemy
totalitarne XX w. i jak pokazują
dzisiaj ideologie promujące jedyną
słuszną myśl oraz technonaukę,
dążące do tego, by Bóg stał się
nieistotny, a człowiek został
sprowadzony do masy, którą można
posługiwać się w sposób
instrumentalny. Obecnie mogą to
pokazywać także struktury grzechu
związane z modelem fałszywego
rozwoju, opartego na kulcie
pieniądza, który zobojętnia na los



ubogich bogatsze osoby i
społeczeństwa, które zamykają przed
nimi drzwi, odmawiając nawet tego,
by ich zobaczyć.

Dla wszystkich zatem Wielki Post w
tym Roku Jubileuszowym jest
sprzyjającym momentem, by
wreszcie móc wyjść z wyobcowania
poprzez słuchanie Słowa Bożego oraz
uczynki miłosierdzia. Poprzez
uczynki względem ciała – dotykamy
ciała Chrystusa w braciach i
siostrach, którzy potrzebują, by ich
nakarmić, odziać, przyjąć do domu i
nawiedzić, a poprzez uczynki
duchowe – dawanie rad, pouczanie,
darowanie uraz, upominanie i
modlitwę, obcujemy bardziej
bezpośrednio z naszą własną
grzesznością. Z tego powodu
uczynków względem ciała i
względem ducha nigdy nie należy od
siebie oddzielać. Bowiem właśnie
wtedy, gdy dotyka w ubogim
człowieku ciała Chrystusa



Ukrzyżowanego, grzesznik może
otrzymać w darze uświadomienie
sobie, że on sam jest biednym
żebrakiem. Na tej drodze także
“pyszniący się”, “władcy”, “bogacze”,
o których mówi Magnificat, mają
możliwość spostrzeżenia, że są
niezasłużenie miłowani przez
Chrystusa Ukrzyżowanego, który
umarł i zmartwychwstał również dla
nich. Tylko ta miłość może zaspokoić
pragnienie nieskończonego szczęścia
i miłości, które człowiek usiłuje
osiągnąć, łudząc się, że je znajdzie w
kulcie wiedzy, bogactwa i władzy.
Jest jednak zawsze
niebezpieczeństwo, że coraz
szczelniej zamykając się na
Chrystusa, który w ubogich i
potrzebujących wciąż puka do drzwi
ich serc, pyszni, możni i bogaci skażą
sami siebie na tę otchłań samotności,
którą jest piekło. Dlatego dla nich i
dla nas wszystkich na nowo
rozbrzmiewają pełne bólu słowa
Abrahama: „Mają Mojżesza i



Proroków, niechże ich słuchają!” (Łk
16, 29). Słuchanie Słowa i
wprowadzanie go w życie
przygotowuje nas w najlepszy sposób
do świętowania ostatecznego
zwycięstwa nad grzechem i nad
śmiercią Zmartwychwstałego
Oblubieńca, Tego który pragnie
oczyścić swą Oblubienicę, która
oczekuje na Jego przybycie.

Nie zmarnujmy tego czasu Wielkiego
Postu, który sprzyja nawróceniu!
Prośmy o to przez macierzyńskie
wstawiennictwo Dziewicy Maryi,
która jako pierwsza, w obliczu
wielkiego Bożego miłosierdzia, jakim
Bóg Ją darmo obdarował, uniżyła się
(por. Łk 1, 48) mówiąc, że jest
pokorną służebnicą Pańską (por. Łk
1, 38).

Watykan, 4 października 2015 r.

Święto św. Franciszka z Asyżu

Franciscus



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredzie-ojca-swietego-
franciszka-na-wielki-post-2016/

(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2016/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2016/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2016/

	Orędzie Ojca Świętego Franciszka na Wielki Post 2016

