
opusdei.org

Orędzie Ojca
Świętego Franciszka
na Wielki Post 2015

Papież Franciszek rozważa
zjawisko globalizacji
obojętności i zachęca, aby
wykorzystać czas Wielkiego
Postu - ucząc się od Chrystusa i
z łaską sakramentów - by
przezwyciężyć obojętność
miłością, modlitwą i czynami
miłosierdzia wobec innych.

17-02-2015



Papież Franciszek rozważa zjawisko
globalizacji obojętności i zachęca, aby
wykorzystać czas Wielkiego Postu -
ucząc się od Chrystusa i z łaską
sakramentów - by przezwyciężyć
obojętność miłością, modlitwą i
czynami miłosierdzia wobec innych.

Zamieszczamy pełen tekst przesłania
na Wielki Post:

ORĘDZIE OJCA ŚWIĘTEGO
FRANCISZKA

NA WIELKI POST 2015 r.

Umacniajcie serca wasze (Jk 5, 8)

Drodzy Bracia i Siostry!

Wielki Post jest czasem odnowy dla
Kościoła, wspólnot i poszczególnych
wiernych. Przede wszystkim jednak
jest „czasem łaski” (por. 2 Kor 6, 2).
Bóg nie prosi nas o nic, czego by nam
wcześniej nie dał: „My miłujemy
[Boga], ponieważ Bóg sam pierwszy



nas umiłował” (1 J 4, 19). Nie
jesteśmy Mu obojętni. Zależy Mu na
każdym z nas, zna nas po imieniu,
troszczy się o nas i nas szuka, kiedy
Go opuszczamy. Interesuje się
każdym z nas; Jego miłość nie
pozwala Mu być obojętnym na to, co
nam się przydarza. Jednak bywa tak,
że kiedy my mamy się dobrze i żyje
się nam wygodnie, oczywiście
zapominamy o innych (Bogu nie
zdarza się to nigdy), nie obchodzą
nas ich problemy, ich cierpienia i
krzywdy, jakich zaznają..., wtedy
nasze serce popada w obojętność –
gdy ja mam się względnie dobrze i
żyję wygodnie, zapominam o
ludziach, którzy nie mają się dobrze.
Ta egoistyczna postawa obojętności
przybrała dziś rozmiary światowe,
tak iż możemy mówić o globalizacji
obojętności. Jest to problem, któremu
jako chrześcijanie musimy stawić
czoło.



Kiedy lud Boży nawraca się na Jego
miłość, znajduje odpowiedzi na te
pytania, które nieustannie stawia mu
historia. Jednym z najpilniejszych
wyzwań, któremu chcę poświęcić
uwagę w tym Orędziu, jest
globalizacja obojętności.

Obojętność wobec bliźniego i wobec
Boga jest realną pokusą także dla
nas, chrześcijan. Dlatego
potrzebujemy słuchać w każdym
Wielkim Poście nawoływania
proroków, którzy podnoszą głos i nas
przebudzają.

Bóg nie jest obojętny na świat –
kocha go do tego stopnia, że daje
swojego Syna dla zbawienia każdego
człowieka. Przez wcielenie, życie
ziemskie, śmierć i zmartwychwstanie
Syna Bożego otwiera się definitywnie
brama między Bogiem a
człowiekiem, między niebem a
ziemią. A Kościół jest niczym ręka,
która trzyma tę bramę otwartą



poprzez głoszenie Słowa,
sprawowanie sakramentów, dawanie
świadectwa wiary, która działa przez
miłość (por. Ga 5, 6). Jednakże świat
ma tendencję do zamykania się w
sobie i zamykania tej bramy, przez
którą Bóg wchodzi w świat, a świat w
Niego. Dlatego ręka, którą jest
Kościół, nie powinna nigdy się
dziwić, że jest odpychana, miażdżona
i raniona.

A zatem lud Boży potrzebuje
odnowy, aby nie zobojętniał i nie
zamknął się w sobie. Chciałbym wam
zaproponować do rozważenia pod
kątem tej odnowy trzy fragmenty.

1. „Gdy cierpi jeden członek,
współcierpią wszystkie inne
członki” (1 Kor 12, 26) – Kościół

Miłość Boża, która przełamuje to
śmiertelne zamknięcie w sobie,
jakim jest obojętność, jest nam
ukazywana przez Kościół poprzez
jego nauczanie, a przede wszystkim



poprzez jego świadectwo. Można
jednak dawać świadectwo jedynie o
czymś, czego wcześniej
doświadczyliśmy. Chrześcijanin to
człowiek, który pozwala Bogu, aby go
przyoblókł w swoją dobroć i swoje
miłosierdzie, aby go przyoblókł w
Chrystusa, żeby stał się tak jak On
sługą Boga i ludzi. Przypomina nam
o tym dobrze liturgia Wielkiego
Czwartku przez obrzęd umywania
nóg. Piotr nie chciał, żeby Jezus umył
mu nogi, potem jednak zrozumiał, że
Jezus nie chce jedynie dać przykładu,
jak powinniśmy umywać sobie
nawzajem nogi. Tę posługę może
pełnić tylko ktoś, kto wcześniej
pozwolił, by Chrystus umył mu nogi.
Jedynie ten ma z Nim „udział” (J 13,
8) i dzięki temu może służyć
człowiekowi.

Wielki Post jest czasem sprzyjającym
temu, aby pozwolić Chrystusowi, by
nam usłużył, a przez to stać się takim
jak On. Dzieje się to, kiedy słuchamy



Słowa Bożego i kiedy przyjmujemy
sakramenty, w szczególności
Eucharystię. W niej stajemy się tym,
co przyjmujemy: ciałem Chrystusa.
W tym ciele nie ma miejsca na
obojętność, która jakże często zdaje
się opanowywać nasze serca.
Bowiem człowiek, który jest
Chrystusowy, należy do jednego
ciała, a w Nim nie jest się obojętnym
jedni wobec drugich. „Tak więc gdy
cierpi jeden członek, współcierpią
wszystkie inne członki; podobnie gdy
jednemu członkowi okazywane jest
poszanowanie, współradują się
wszystkie członki (1 Kor 12, 26).

Kościół jest communio sanctorum,
ponieważ mają w nim udział święci,
ale także dlatego, że jest komunią
rzeczy świętych: miłości Bożej,
objawionej nam w Chrystusie, i
wszystkich Jego darów. Wśród nich
jest także odpowiedź tych, kórzy
pozwalają, aby ich dosięgnęła ta
miłość. W tym świętych obcowaniu i



w tym uczestnictwie w rzeczach
świętych nikt nie posiada tylko dla
siebie, lecz to, co ma, jest dla
wszystkich. A ponieważ jesteśmy
złączeni w Bogu, możemy zrobić coś
także dla tych, którzy są daleko, dla
tych, do których o własnych tylko
siłach nie moglibyśmy nigdy dotrzeć,
bowiem z nimi i za nich modlimy się
do Boga, abyśmy wszyscy otworzyli
się na Jego zbawcze dzieło.

2. „Gdzie jest brat twój?” (Rdz 4, 9) –
Parafie i wspólnoty

To co zostało powiedziane odnośnie
do Kościoła powszechnego, trzeba
zastosować w życiu parafii i
wspólnot. Czy w tych
rzeczywistościach kościelnych daje
się doświadczyć przynależności do
jednego ciała? Ciała, które zarazem
otrzymuje i dzieli się tym, co Bóg
pragnie ofiarować? Ciała, które zna i
troszczy się o swoje najsłabsze
członki, ubogie i małe? Czy też



chronimy się w miłość uniwersalną,
która angażuje się daleko w świecie,
zapominając o Łazarzu, który siedzi
przed naszymi zamkniętymi
drzwiami? (por. Łk 16, 19-31).

Aby przyjąć i w pełni owocnie
wykorzystać to, co Bóg nam daje,
trzeba pokonać granice Kościoła
widzialnego w dwóch kierunkach.

Po pierwsze, jednocząc się w
modlitwie z Kościołem w niebie.
Kiedy ziemski Kościół się modli,
powstaje wspólnota wzajemnej
służby i dobra, która dociera aż
przed oblicze Boga. Ze świętymi,
którzy znaleźli swoją pełnię w Bogu,
stanowimy część tej wspólnoty, w
której obojętność zostaje
przezwyciężona przez miłość.
Kościół niebieski nie jest tryumfujący
dlatego, że odwrócił się plecami do
cierpień świata i sam zaznaje
radości. Raczej święci mogą już
kontemplować i radować się z faktu,



że dzięki śmierci i
zmartwychwstaniu Jezusa pokonali
ostatecznie obojętność,
zatwardziałość serca i nienawiść.
Dopóki to zwycięstwo miłości nie
ogarnie całego świata, święci
wędrują z nami jeszcze jako
pielgrzymi. Św. Teresa z Lisieux,
doktor Kościoła, przekonana, że
radość w niebie ze zwycięstwa
miłości ukrzyżowanej nie jest pełna,
dopóki choćby tylko jeden człowiek
na ziemi cierpi i się skarży, pisała:
„Bardzo liczę na to, że nie będę
bezczynna w niebie, moim
pragnieniem jest nadal pracować dla
Kościoła i dla dusz” (List 254 z 14
lipca 1897 r.).

My również mamy udział w
zasługach i radości świętych, a oni
uczestniczą w naszej walce i w
naszym pragnieniu pokoju i
pojednania. Ich radość ze
zwycięstwa zmartwychwstałego
Chrystusa jest dla nas źródłem siły,



aby przezwyciężyć liczne formy
obojętności i zatwardziałości serca.

Z drugiej strony, każda wspólnota
chrześcijańska jest powołana do
przekraczania progu, który pozwala
jej wejść w relację z otaczającym ją
społeczeństwem, z ubogimi i
dalekimi. Kościół ze swej natury jest
misyjny, nie zasklepiony na samym
sobie, ale posłany do wszystkich
ludzi.

Tą misją jest cierpliwe dawanie
świadectwa o Tym, który chce
doprowadzić do Ojca całą
rzeczywistość i każdego człowieka.
Misja jest tym, czego miłość nie może
przemilczeć. Kościół idzie za Jezusem
Chrystusem drogą, która go prowadzi
do każdego człowieka, aż po krańce
ziemi (por. Dz 1, 8). W ten sposób
możemy zobaczyć w naszym bliźnim
brata i siostrę, za których Chrystus
umarł i zmartwychwstał. Wszystko,
co otrzymaliśmy, otrzymaliśmy także



dla nich. I podobnie, to co ci bracia
posiadają, jest darem dla Kościoła i
dla całej ludzkości.

Drodzy bracia i siostry, jakże pragnę,
aby miejsca, w których wyraża się
Kościół, w szczególności nasze
parafie i nasze wspólnoty, stały się
wyspami miłosierdzia na morzu
obojętności!

3. „Umacniajcie serca wasze!” (Jk 5, 3)
– Poszczególny wierny

Również jako pojedyncze osoby
mamy pokusę obojętności. Mamy
przesyt wstrząsających wiadomości i
obrazów, które nam opowiadają o
ludzkim cierpieniu, i zarazem
czujemy całą naszą niemożność
działania. Co zrobić, aby nie dać się
wciągnąć w tę spiralę przerażenia i
bezsilności?

Po pierwsze, możemy modlić się we
wspólnocie Kościoła ziemskiego i
niebieskiego. Nie lekceważmy siły



modlitwy wielu! Inicjatywa 24 ore
per il Signore – „24 godziny dla Pana”
– która, jak ufam, będzie podjęta w
całym Kościele, także na szczeblu
diecezjalnym, w dniach 13 i 14
marca, ma być wyrazem tej potrzeby
modlitwy.

Po drugie, możemy pomagać poprzez
gesty miłosierdzia, docierając
zarówno do bliskich, jak i dalekich
dzięki licznym organizacjom
charytatywnym Kościoła. Wielki Post
jest czasem sprzyjającym temu, aby
okazać to zainteresowanie drugiemu,
poprzez znak, choćby mały, ale
konkretny, naszego udziału w
powszechnym człowieczeństwie.

I po trzecie, cierpienie drugiego
stanowi wezwanie do nawrócenia,
bowiem potrzeba, w jakiej znajduje
się brat, przypomina mi o słabości
mojego życia, o mojej zależności od
Boga i od braci. Jeżeli pokornie
będziemy prosić o łaskę Bożą i



pogodzimy się z tym, że nasze
możliwości są ograniczone, wówczas
zaufamy w nieskończone
możliwości, jakie kryją się w miłości
Bożej. I będziemy mogli oprzeć się
diabelskiej pokusie, która skłania nas
do wierzenia, że sami możemy się
zbawić i zbawić świat.

Chciałbym was wszystkich prosić,
abyśmy dla przezwyciężenia
obojętności i naszych pretensji do
wszechmocy przeżywali ten czas
Wielkiego Postu jako drogę formacji
serca, jak wyraził się Benedykt XVI
(por. enc. Deus caritas est, 31). Mieć
serce miłosierne to nie znaczy mieć
serce słabe. Kto chce być miłosierny,
musi mieć serce mocne, stałe,
niedostępne dla kusiciela, a otwarte
na Boga. Serce, które pozwala
przeniknąć się Duchowi i daje się
prowadzić na drogi miłości, które
wiodą do braci i sióstr. W gruncie
rzeczy serce ubogie, czyli takie, które



zna swoje ubóstwo i poświęca się dla
drugiego.

Dlatego, drodzy bracia i siostry,
pragnę modlić się razem z wami do
Chrystusa w tym Wielkim Poście: 
„Fac cor nostrum secundum cor
tuum” – „Uczyń serca nasze według
serca Twego” (Suplikacja z Litanii do
Najświętszego Serca Jezusa).
Wówczas będziemy mieli serce
mocne i miłosierne, czujne i
szczodre, które nie daje się zamknąć
w sobie i nie wpada w wir
globalizacji obojętności.

Wyrażając to pragnienie, zapewniam
o mojej modlitwie o to, aby każdy
człowiek wierzący i każda wspólnota
kościelna owocnie przebyli tę drogę
wielkopostną, i proszę was o
modlitwę za mnie. Niech Pan wam
błogosławi, a Matka Boża niech was
otacza opieką.

Watykan, 4 października 2014 r.



Święto św. Franciszka z Asyżu

FRANCISCUS

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredzie-ojca-swietego-
franciszka-na-wielki-post-2015/

(11-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2015/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2015/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-ojca-swietego-franciszka-na-wielki-post-2015/

	Orędzie Ojca Świętego Franciszka na Wielki Post 2015

