
opusdei.org

Orędzie na światowy
dzień ubogich 2025

13-06-2025

ORĘDZIE OJCA ŚWIĘTEGO LEONA
XIV

NA IX ŚWIATOWY DZIEŃ UBOGICH

XXXIII Niedziela Zwykła

16 listopada 2025 r.

___________________________

Ty jesteś moją nadzieją (por. Ps 71,
5)



1. „Ty bowiem, mój Boże, jesteś moją
nadzieją” (Ps 71, 5). Słowa te
wypłynęły z serca przytłoczonego
poważnymi trudnościami: „Zesłałeś
na mnie wiele srogich utrapień” (w.
20) – mówi psalmista. Mimo to, jego
dusza jest otwarta i ufna, ponieważ
[jest] niezachwiana w wierze, która
rozpoznaje wsparcie Boga i to
wyznaje: „Bądź mi skałą schronienia
i zamkiem warownym” (w. 3). Stąd
pochodzi niewzruszona ufność, że
nadzieja w Nim nie zawodzi: „W
Tobie, Panie, moja ucieczka, niech
nie doznam wstydu na wieki” (w. 1).

Pośród prób życia, nadzieja jest
ożywiana niezawodną i dodającą
otuchy pewnością miłości Boga,
rozlanej w sercach przez Ducha
Świętego. Dlatego ona nie zawodzi
(por. Rz 5, 5), a św. Paweł może
napisać do Tymoteusza: „trudzimy
się i walczymy, ponieważ złożyliśmy
nadzieję w Bogu żywym” (1 Tm 4,
10). Żywy Bóg jest bowiem „dawcą



nadziei” (Rz 15, 13), który w
Chrystusie, poprzez swoją śmierć i
zmartwychwstanie, stał się „naszą
nadzieją” (1 Tm 1, 1). Nie możemy
zapominać, że zostaliśmy zbawieni w
tej nadziei, w której musimy
pozostać zakorzenieni.

2. Ubogi może stać się świadkiem
silnej i niezawodnej nadziei, właśnie
dlatego, że jest ona wyznawana w
niepewnych warunkach życia,
pełnych niedostatków, kruchości i
marginalizacji. On nie liczy na
bezpieczeństwo, jakie daje władza i
posiadanie; wręcz przeciwnie –
cierpi z ich powodu i często pada ich
ofiarą. Jego nadzieja może spocząć
jedynie gdzie indziej. Uznając, że Bóg
jest naszą pierwszą i jedyną nadzieją,
również my przechodzimy od nadziei
ulotnych do nadziei trwałej. W
obliczu pragnienia, aby Bóg był
naszym towarzyszem w drodze,
bogactwa tracą na znaczeniu,
ponieważ odkrywamy prawdziwy



skarb, którego naprawdę
potrzebujemy. Wyraźnie i mocno
rezonują słowa, którymi Pan Jezus
napominał swoich uczniów: „Nie
gromadźcie sobie skarbów na ziemi,
gdzie mól i rdza niszczą i gdzie
złodzieje włamują się i kradną.
Gromadźcie sobie skarby w niebie,
gdzie ani mól, ani rdza nie niszczą i
gdzie złodzieje nie włamują się i nie
kradną” (Mt 6, 19-20).

3. Największą biedą jest
nieznajomość Boga. Przypomniał
nam o tym Papież Franciszek, gdy
pisał w Evangelii gaudium:
„najgorszą dyskryminacją, jakiej
doświadczają ubodzy, jest brak
opieki duchowej. Olbrzymia
większość ubogich otwarta jest
szczególnie na wiarę; potrzebują
Boga i nie możemy nie ofiarować im
Jego przyjaźni, Jego
błogosławieństwa, Jego Słowa,
sprawowania Sakramentów i
propozycji drogi wzrostu i

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


dojrzewania w wierze” (n. 200). Jest
tutaj fundamentalna i całkowicie
oryginalna świadomość tego, jak
odnaleźć w Bogu własny skarb. Jan
Apostoł podkreśla bowiem: „Jeśliby
ktoś mówił: «Miłuję Boga», a brata
swego nienawidził, jest kłamcą,
albowiem kto nie miłuje brata swego,
którego widzi, nie może miłować
Boga, którego nie widzi” (1 J 4, 20).

Jest to prawda wiary i sekret nadziei:
wszystkie dobra tej ziemi –
rzeczywistość materialna,
przyjemności świata, dobrobyt
ekonomiczny – choć ważne, nie
wystarczają, aby uszczęśliwić serce.
Bogactwa często zwodzą i prowadzą
do dramatycznych sytuacji ubóstwa,
przede wszystkim do przekonania, że
nie potrzebujemy Boga i możemy
prowadzić własne życie niezależnie
od Niego. Przychodzą na myśl słowa
św. Augustyna: „Cała twoja ufność
niechaj będzie w Bogu: Bądź u Niego
żebrakiem, żebyś Nim został

https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


napełniony. Bo cokolwiek byś
posiadał, nie mając Jego: (…) czuj się
potrzebujący Go, abyś został przez
Niego napełniony, tym jesteś
biedniejszym” (Objaśnienia Psalmów,
Ps. 85, 3, tłum. Jan Sulowski,
Warszawa 1986, s. 90).

4. Nadzieja chrześcijańska, do której
odsyła Słowo Boże, jest pewnością na
drodze życia, ponieważ nie zależy od
ludzkiej siły, ale od obietnicy Boga,
który jest zawsze wierny. Dlatego
chrześcijanie od samego początku
chcieli utożsamiać nadzieję z
symbolem kotwicy, która daje
stabilność i bezpieczeństwo. Nadzieja
chrześcijańska jest jak kotwica, która
przytwierdza nasze serce do
obietnicy Pana Jezusa, który zbawił
nas przez swoją śmierć i
zmartwychwstanie, i który powróci
ponownie pośród nas. Nadzieja ta
nadal ukazuje jako prawdziwą
perspektywę życia „nowe niebo” i
„nową ziemię” (2 P 3, 13), gdzie



istnienie wszystkich stworzeń
znajdzie swój autentyczny sens,
ponieważ nasza prawdziwa ojczyzna
jest w niebie (por. Flp 3, 20).

W związku z tym, Miasto Boże
zobowiązuje nas do działania na
rzecz miast ludzkich. Już teraz muszą
one zacząć je przypominać. Nadzieja,
podtrzymywana przez miłość Bożą
rozlaną w naszych sercach przez
Ducha Świętego (por. Rz 5, 5),
przemienia serce ludzkie w
urodzajną ziemię, gdzie może
zakiełkować miłość dla życia świata.
Tradycja Kościoła nieustannie
potwierdza tę wzajemną zależność
między trzema cnotami
teologalnymi: wiarą, nadzieją i
miłością. Nadzieja rodzi się z wiary,
która ją karmi i podtrzymuje,
opierając się na miłości, która jest
matką wszystkich cnót. A miłości
potrzebujemy dzisiaj, teraz. Nie jest
to obietnica, lecz rzeczywistość, na
którą patrzymy z radością i



odpowiedzialnością: angażuje nas,
kierując nasze decyzje ku dobru
wspólnemu. Kto natomiast nie ma
miłości, nie tylko nie ma wiary i
nadziei, ale odbiera nadzieję swemu
bliźniemu.

5. Biblijna zachęta do nadziei niesie
zatem ze sobą obowiązek podjęcia
konsekwentnej odpowiedzialności w
historii, bezzwłocznie. Miłość
bowiem „stanowi największe
przykazanie społeczne” (Katechizm
Kościoła Katolickiego, 1889). Ubóstwo
ma przyczyny strukturalne, które
powinny być rozwiązane i usunięte.
Kiedy to się dzieje, wszyscy jesteśmy
wezwani do tworzenia nowych
znaków nadziei, które świadczą o
chrześcijańskiej miłości, tak jak
czynili to liczni święci i święte w
każdej epoce. Szpitale i szkoły, na
przykład, są instytucjami
stworzonymi, aby wyrażać
przygarniecie najsłabszych i
wykluczonych. Powinny one być



częścią polityki publicznej każdego
kraju, jednak wojny i nierówności
często nadal temu przeszkadzają.
Coraz bardziej, znakami nadziei stają
się dziś domy rodzinne, wspólnoty
dla małoletnich, ośrodki
konsultacyjne i pobytowe,
jadłodajnie dla ubogich,
noclegownie, szkoły ludowe: ileż jest
to znaków, często ukrytych, na które
być może nie zwracamy uwagi, a
które są tak ważne, aby otrząsnąć się
z obojętności i pobudzić do
zaangażowania w różne formy
wolontariatu!

Ubodzy nie są dla Kościoła kwestią
poboczną, odwracającą uwagę, ale
najbardziej umiłowanymi braćmi i
siostrami, ponieważ każdy z nich,
swoim istnieniem, a także słowami i
mądrością, której jest nośnikiem,
skłania do namacalnego dotknięcia
prawdy Ewangelii. Zatem Światowy
Dzień Ubogich ma na celu
przypomnienie naszym wspólnotom,



że ubodzy są w centrum całej
działalności duszpasterskiej. Nie
tylko w jego wymiarze
charytatywnym, ale również w tym,
co Kościół celebruje i głosi. Bóg
przyjął ich ubóstwo, aby uczynić nas
bogatymi poprzez ich głosy, ich
historie, ich twarze. Wszystkie formy
ubóstwa, bez wyjątku, są
wezwaniem do konkretnego życia
Ewangelią i dawania skutecznych
znaków nadziei.

6. Jest to zachęta, która wypływa z
obchodów Jubileuszu. To nie
przypadek, że Światowy Dzień
Ubogich obchodzony jest pod koniec
tego roku łaski. Kiedy Drzwi Święte
zostaną zamknięte, będziemy musieli
zachować i przekazać Boże dary,
które zostały złożone w nasze ręce w
ciągu całego roku modlitwy,
nawrócenia i świadectwa. Ubodzy
nie są przedmiotem naszej posługi
duszpasterskiej, ale kreatywnymi
podmiotami, które skłaniają nas do



ciągłego poszukiwania nowych form
życia Ewangelią dzisiaj. W obliczu
następujących coraz to nowych fal
zubożenia, istnieje
niebezpieczeństwo przyzwyczajenia
się i poddania się. Każdego dnia
spotykamy osoby ubogie lub
zubożałe, a niekiedy, to nam samym
może się zdarzyć mieć mniej, stracić
to, co kiedyś wydawało nam się
pewne: mieszkanie, odpowiednią
ilość pożywienia na każdy dzień,
dostęp do opieki zdrowotnej, dobry
poziom wykształcenia i informacji,
wolność religijną i wolność słowa.

Wspierając dobro wspólne, nasza
odpowiedzialność społeczna opiera
się na stwórczym geście Boga, który
obdarza wszystkich dobrami ziemi:
podobnie jak one, również owoce
pracy człowieka powinny być
dostępne dla wszystkich w równym
stopniu. Pomoc ubogim jest bowiem
kwestią sprawiedliwości, a nie tylko
miłosierdzia. Jak zauważa św.



Augustyn: „Dajesz chleb głodnemu;
lepiej by jednak było, aby nikt nie
łaknął i abyś nie potrzebował
nikomu dawać. Odziewasz nagiego;
oby wszyscy mieli w co się ubrać i
niczego nie potrzebowali!” (Homilie
na Ewangelie i Pierwszy List Świętego
Jana. Część druga; Homilia 8, p. 5,
ATK, Warszawa 1977).

Dlatego mam nadzieję, że ten Rok
Jubileuszowy pobudzi rozwój
polityki przeciwdziałania starym i
nowym formom ubóstwa, a także
zachęci do podjęcia nowych
inicjatyw na rzecz wsparcia i pomocy
najuboższym z ubogich. Praca,
edukacja, dom, zdrowie to warunki
bezpieczeństwa, którego nigdy nie
zapewni się za pomocą broni.
Wyrażam uznanie dla istniejących
już inicjatyw oraz zaangażowania,
które codziennie jest podejmowane
na szczeblu międzynarodowym
przez dużą liczbę mężczyzn i kobiet
dobrej woli.



Powierzmy się Najświętszej Maryi,
Pocieszycielce strapionych, i wraz z
Nią wznieśmy pieśń nadziei,
przyjmując za swoje słowa Te Deum:
„In Te, Domine, speravi, non
confundar in aeternum” – „W Tobie,
Panie, zaufałem, nie zawstydzę się na
wieki”.

Watykan, dnia 13 czerwca 2025 r., we
wspomnienie św. Antoniego z Padwy,
patrona ubogich

LEON PP. XIV

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredzie-na-swiatowy-dzien-

ubogich-2025/ (14-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-swiatowy-dzien-ubogich-2025/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-swiatowy-dzien-ubogich-2025/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-swiatowy-dzien-ubogich-2025/

	Orędzie na światowy dzień ubogich 2025

