
opusdei.org

Orędzie na 57.
Światowy Dzień
Pokoju

W swoim orędziu na Światowy
Dzień Pokoju 1 stycznia 2024 r.
papież Franciszek mówi o
sztucznej inteligencji i pokoju.

01-01-2024

Sztuczna inteligencja i pokój Na
początku Nowego Roku, czasu łaski,
który Pan daje każdemu z nas,
chciałbym zwrócić się do Ludu
Bożego, narodów, głów państw i
rządów, przedstawicieli różnych



religii i społeczeństwa
obywatelskiego oraz wszystkich
mężczyzn i kobiet naszych czasów,
aby złożyć najlepsze życzenia
pokoju.

1. Postęp nauki i technologii jako
droga do pokoju

Pismo Święte zaświadcza, że Bóg dał
ludziom swego Ducha, aby posiadali
„mądrość, rozum, wiedzę i
znajomość wszelkiego
rzemiosła” (Wj 35, 31). Rozum jest
wyrazem godności nadanej nam
przez Stwórcę, który stworzył nas na
swój obraz i podobieństwo (por. Rdz
1, 26) i umożliwił nam odpowiadanie
na Jego miłość poprzez wolność i
poznanie. Nauka i technologia w
szczególny sposób ukazują tę
fundamentalnie relacyjną
właściwość ludzkiego rozumu: są one
niezwykłymi wytworami jego
potencjału twórczego.



W Konstytucji duszpasterskiej
Gaudium et spes, Sobór Watykański
II potwierdził tę prawdę,
oświadczając, że „człowiek zawsze
starał się dynamiczniej rozwijać
swoje życie dzięki własnej pracy i
uzdolnieniom duchowym” [1]. Kiedy
ludzie, „za pomocą środków
technicznych”, dążą do tego, aby
ziemia „stawała się mieszkaniem
godnym całej rodziny ludzkiej" [2],
działają zgodnie z planem Boga i
współpracują z Jego wolą, aby
dokończyć dzieło stworzenia i
szerzyć pokój między narodami.
Także postęp nauki i techniki, o ile
przyczynia się do lepszego porządku
społeczności ludzkiej, do rozwoju
wolności i braterskiej komunii,
prowadzi w ten sposób do
udoskonalenia człowieka i
przemiany świata.

Słusznie cieszymy się i jesteśmy
wdzięczni za niezwykłe zdobycze
nauki i techniki, dzięki którym



zażegnano niezliczone bolączki,
które trapiły ludzkie życie i
powodowały wielkie cierpienia.
Jednocześnie postęp technologiczno-
naukowy, umożliwiając
sprawowanie niespotykanej dotąd
kontroli nad rzeczywistością, oddaje
w ludzkie ręce szeroki wachlarz
możliwości, z których pewne mogą
stanowić zagrożenie dla ludzkiego
przetrwania i niebezpieczeństwo dla
wspólnego domu [3].

Znaczący postęp nowych technologii
informacyjnych, zwłaszcza w sferze
cyfrowej, stwarza zatem fascynujące
szanse i poważne zagrożenia, z
ogromnymi konsekwencjami dla
dążenia do sprawiedliwości i zgody
między ludźmi. Należy zatem zadać
kilka pilnych pytań. Jakie będą
średnio- i długoterminowe
konsekwencje nowych technologii
cyfrowych? I jaki wpływ będą one
miały na życie jednostek i



społeczeństwa, na międzynarodową
stabilność i pokój?

2. Przyszłość sztucznej inteligencji
między obietnicami a zagrożeniami

Postęp w informatyce i rozwój
technologii cyfrowych, w minionych
dekadach, już zaczęły powodować
głębokie przemiany w globalnym
społeczeństwie i jego dynamice.
Nowe narzędzia cyfrowe zmieniają
oblicze komunikacji, administracji
publicznej, edukacji, konsumpcji,
interakcji osobistych i niezliczonych
innych aspektów codziennego życia.

Ponadto, technologie wykorzystujące
różnorodne algorytmy mogą
wydobywać z cyfrowych śladów
pozostawionych w Internecie dane,
które pozwalają kontrolować nawyki
mentalne i relacyjne ludzi w celach
komercyjnych lub politycznych,
często bez ich wiedzy, ograniczając
ich świadome korzystanie z wolności
wyboru. Rzeczywiście, w przestrzeni



takiej jak sieć, charakteryzującej się
nadmiarem informacji, mogą one
kształtować przepływ danych
zgodnie z kryteriami wyboru, które
nie zawsze są zauważane przez
użytkownika.

REKLAMA

Musimy pamiętać, że badania
naukowe i innowacje technologiczne
nie są oderwane od rzeczywistości i
„neutralne” [4], lecz podlegają
wpływom kulturowym. Jako że, są
one w pełni działaniami ludzkimi, to
obierane przez nie kierunki
odzwierciedlają wybory
uwarunkowane wartościami
osobistymi, społecznymi i
kulturowymi każdej epoki. Odnosi
się to także do osiąganych przez nie
rezultatów: właśnie dlatego, że są
one wynikiem specyficznie ludzkiego
podejścia do otaczającego świata,
zawsze mają wymiar etyczny, ściśle
związany z decyzjami tych, którzy



projektują eksperymenty i
ukierunkowują produkcję ku
określonym celom.

Dotyczy to również form sztucznej
inteligencji. Jak dotąd, w świecie
nauki i technologii nie ma
jednoznacznej jej definicji. Sam
termin, który wszedł już do języka
potocznego, obejmuje różnorodność
nauk, teorii i technik mających na
celu sprawienie, by maszyny
odtwarzały lub naśladowały w
swoim działaniu zdolności
poznawcze istot ludzkich. Mówienie
w liczbie mnogiej o „formach
inteligencji” może pomóc podkreślić
nade wszystko niemożliwą do
pokonania rozbieżność istniejącą
między tymi systemami, niezależnie
od tego, jak niesamowite i potężne
mogą one być, a osobą ludzką: są one
w ostatecznym rachunku
„fragmentaryczne” w tym sensie, że
mogą naśladować lub odtwarzać
tylko niektóre funkcje ludzkiej



inteligencji. Użycie liczby mnogiej
podkreśla również, że te urządzenia,
bardzo różniące się między sobą,
powinny być zawsze traktowane jako
„systemy socjotechniczne”. Istotnie,
ich wpływ, niezależnie od technologii
podstawowej, zależy nie tylko od ich
zaprojektowania, lecz także od celów
i interesów tych, którzy je posiadają,
i tych, którzy je rozwijają, a także od
sytuacji, w jakich są używane.

Sztuczna inteligencja musi być zatem
rozumiana jako plejada różnych
rzeczywistości i nie możemy
zakładać a priori, że jej rozwój
wniesie dobroczynny wkład dla
przyszłości ludzkości i dla pokoju
między narodami. Taki pozytywny
skutek będzie możliwy tylko wtedy,
gdy okażemy się zdolni do
odpowiedzialnego działania i
poszanowania podstawowych
wartości ludzkich, takich jak
„inkluzywność, transparencja,



bezpieczeństwo, bezstronność,
poufność i rzetelność” [5].

Nie wystarczy również zakładać, że
osoby projektujące algorytmy i
technologie cyfrowe będą działać w
sposób etyczny i odpowiedzialny.
Konieczne jest wzmocnienie lub, w
razie potrzeby, utworzenie organów,
powołanych do badania
pojawiających się kwestii etycznych i
ochrony praw osób korzystających z
form sztucznej inteligencji lub
znajdujących się pod ich wpływem
[6].

Ogromnej ekspansji technologii musi
zatem towarzyszyć stosowna
formacja w zakresie
odpowiedzialności za jej rozwój.
Wolność i pokojowe współistnienie
są zagrożone wówczas, gdy ludzie
ulegają pokusie egoizmu, korzyści
osobistej, żądzy zysku i pragnienia
władzy. Mamy zatem obowiązek
poszerzyć nasze spojrzenie i



ukierunkować badania techniczno-
naukowe na dążenie do pokoju i
dobra wspólnego, w służbie
integralnego rozwoju człowieka i
wspólnoty [7].

Przyrodzona godność każdej osoby i
braterstwo, które łączy nas jako
członków jednej rodziny ludzkiej,
muszą leżeć u podstaw rozwoju
nowych technologii i służyć jako
bezdyskusyjne kryteria ich oceny
przed ich wykorzystaniem, tak aby
postęp cyfrowy mógł odbywać się z
poszanowaniem sprawiedliwości i
przyczyniać się do sprawy pokoju.
Rozwój technologiczny, który nie
prowadzi do poprawy jakości życia
całej ludzkości, a wręcz przeciwnie,
pogłębia nierówności i konflikty,
nigdy nie może być uznany za
prawdziwy postęp [8].

Sztuczna inteligencja będzie
zyskiwać na znaczeniu. Wyzwania
jakie stawia mają charakter



techniczny, ale także
antropologiczny, edukacyjny,
społeczny i polityczny. Obiecuje ona
na przykład oszczędność nakładów
pracy, bardziej wydajną produkcję,
sprawniejszy transport i bardziej
dynamiczne rynki, a także rewolucję
w gromadzeniu, organizacji i
procesach weryfikacji danych.
Musimy być świadomi zachodzących
gwałtownych przemian i zarządzać
nimi w sposób, który chroni
podstawowe prawa człowieka, z
poszanowaniem instytucji i
przepisów, które promują jego
integralny rozwój. Sztuczna
inteligencja powinna służyć
najlepszemu ludzkiemu potencjałowi
i naszym najbardziej wzniosłym
aspiracjom, a nie z nimi konkurować.

3. Technologia przyszłości: maszyny,
które same się uczą

W swoich różnorodnych formach
sztuczna inteligencja, oparta na



technikach uczenia automatycznego
(machine learning), choć wciąż
znajduje się na etapie pionierskim,
już wprowadza znaczące zmiany w
tkance społeczeństw, wywierając
głęboki wpływ na kultury,
zachowania społeczne i budowanie
pokoju.

Rozwój, taki jak machine learning
lub głębokie uczenie (deep learning),
rodzi pytania, które wykraczają poza
sferę technologii i inżynierii, i mają
związek ze zrozumieniem, ściśle
połączonym z sensem ludzkiego
życia, podstawowymi procesami
poznawczymi i zdolnością umysłu do
dotarcia do prawdy.

Na przykład, zdolność niektórych
urządzeń do tworzenia spójnych
składniowo i semantycznie tekstów
nie jest gwarancją rzetelności. Mówi
się, że są one w stanie „oszałamiać”,
to znaczy generować stwierdzenia,
które na pierwszy rzut oka wydają



się wiarygodne, ale w rzeczywistości
są bezpodstawne lub zdradzają
uprzedzenia. Stanowi to poważny
problem, gdy sztuczna inteligencja
jest wykorzystywana w kampaniach
dezinformacyjnych, które
rozpowszechniają fałszywe
wiadomości i prowadzą do rosnącej
nieufności wobec środków przekazu.
Poufność, posiadanie danych i
własność intelektualna to inne
obszary, w których omawiane
technologie stwarzają poważne
zagrożenia, do których dochodzą
dalsze negatywne konsekwencje ich
niewłaściwego wykorzystania, takie
jak: dyskryminacja, ingerencja w
procesy wyborcze, szerzenie się
modelu społeczeństwa, które
monitoruje i kontroluje ludzi,
wykluczenie cyfrowe, i pogłębianie
się indywidualizmu coraz bardziej
oderwanego od zbiorowości.
Wszystkie te czynniki mogą podsycać
konflikty i utrudniać pokój.



4. Znaczenie ograniczeń w
paradygmacie technokratycznym

Nasz świat jest zbyt rozległy,
różnorodny i złożony, by można go
było w pełni poznać i sklasyfikować.
Ludzki umysł nigdy nie będzie w
stanie wyczerpać jego bogactwa,
nawet z pomocą najbardziej
zaawansowanych algorytmów. Nie
oferują one bowiem
gwarantowanych prognoz
przyszłości, a jedynie statystyczne
przybliżenia. Nie wszystko można
przewidzieć, nie wszystko można
obliczyć; w końcu „rzeczywistość
przewyższa ideę” [9] i bez względu
na to, jak wspaniałe mogą być nasze
zdolności obliczeniowe, zawsze
pozostanie niedostępna reszta, która
wymyka się wszelkim próbom
kwantyfikacji.

Ponadto duża ilość danych
analizowanych przez sztuczne
inteligencje nie jest sama w sobie



gwarancją bezstronności. Kiedy
algorytmy ekstrapolują informacje,
zawsze istnieje ryzyko, że je
wypaczą, powielając
niesprawiedliwości i uprzedzenia
środowisk, z których pochodzą. Im
bardziej stają się szybsze i złożone,
tym trudniej zrozumieć, dlaczego
wyprodukowały określony rezultat.

Maszyny inteligentne mogą
wykonywać przypisane im zadania z
coraz większą wydajnością, ale cel i
znaczenie ich działań będą nadal
określane lub umożliwiane przez
ludzi posiadających własny świat
wartości. Istnieje ryzyko, że kryteria
stojące za niektórymi wyborami
staną się mniej jasne, że
odpowiedzialność za podejmowanie
decyzji zostanie ukryta, a producenci
mogą uchylać się od obowiązku
działania dla dobra wspólnoty. W
pewnym sensie sprzyja temu system
technokratyczny, który sprzymierza
ekonomię z technologią i nadaje



przywilej dla kryterium wydajności,
ignorując wszystko, co nie jest
związane z jego doraźnymi
korzyściami [10].

Powinno to nas skłonić do refleksji
nad aspektem, który jest bardzo
często pomijany w dzisiejszej
mentalności technokratycznej i
wydajnościowej, jako decydujący dla
rozwoju osobistego i społecznego:
„poczucie ograniczeń”. Istocie
ludzkiej, z definicji śmiertelnej, gdy
myśli o przekroczeniu, dzięki
technologii, wszelkich ograniczeń,
grozi, iż będąc ogarniętą obsesją
kontrolowania wszystkiego, utraci
kontrolę nad sobą; w poszukiwaniu
absolutnej wolności, wpadnie w
spiralę dyktatury technologicznej.
Rozpoznanie i zaakceptowanie
własnej ograniczoności jako
stworzenia, jest dla człowieka
niezbędnym warunkiem osiągnięcia
pełni, a raczej przyjęcia jej w darze.
Natomiast w ideologicznym



kontekście paradygmatu
technokratycznego, ożywionego
prometejskim założeniem
samowystarczalności, nierówności
mogą rosnąć nieproporcjonalnie, a
wiedza i bogactwo gromadzić się w
rękach nielicznych, z poważnym
zagrożeniem dla społeczeństw
demokratycznych i pokojowego
współistnienia [11].

5. Gorące tematy dla etyki

W przyszłości, wiarygodność osoby
ubiegającej się o kredyt, przydatność
danej osoby do pracy,
prawdopodobieństwo recydywy
osoby skazanej, lub prawo do
otrzymania azylu politycznego, lub
pomocy społecznej, mogą być
determinowane przez systemy
sztucznej inteligencji. Brak
zróżnicowanych poziomów mediacji,
które wprowadzają te systemy, jest
szczególnie narażony na formy
uprzedzeń i dyskryminacji: błędy



systemowe mogą się łatwo mnożyć,
powodując nie tylko
niesprawiedliwość w
indywidualnych przypadkach, ale
także, poprzez efekt domina,
rzeczywiste formy nierówności
społecznej.

Co więcej, czasami formy sztucznej
inteligencji wydają się zdolne do
wpływania na decyzje jednostek,
poprzez z góry określone opcje
związane z bodźcami i środkami
odstraszającymi lub poprzez systemy
regulujące osobiste wybory w
oparciu o organizację informacji. Te
formy manipulacji lub kontroli
społecznej wymagają uwagi i
starannego nadzoru, oraz pociągają
za sobą wyraźną odpowiedzialność
prawną ze strony producentów, tych,
którzy je stosują, oraz władz
rządowych.

Poleganie na procesach
automatycznych, które kategoryzują



jednostki, na przykład poprzez
wszechobecne wykorzystanie
nadzoru lub przyjęcie systemów
kredytu społecznego, może mieć
również głębokie reperkusje dla
tkanki obywatelskiej, ustanawiając
niewłaściwe klasyfikacje wśród
obywateli. Te sztuczne procesy
klasyfikacji mogą również prowadzić
do konfliktów władzy, ponieważ
dotyczą nie tylko odbiorców
wirtualnych, ale także osób z krwi i
kości. Fundamentalny szacunek dla
godności ludzkiej postuluje
odrzucenie tego, aby utożsamiano
wyjątkowość osoby ze zbiorem
danych. Nie można pozwolić
algorytmom: określać sposobu, w
jaki rozumiemy prawa człowieka,
odkładać na bok podstawowych
wartości współczucia, miłosierdzia i
przebaczenia lub eliminować
możliwość, aby jednostka się
zmieniła i pozostawiła przeszłość za
sobą.



W tym kontekście nie możemy nie
rozważyć wpływu nowych
technologii w sferze zatrudnienia:
prace, które kiedyś były wyłączną
domeną siły roboczej, są szybko
wchłaniane przez przemysłowe
zastosowania sztucznej inteligencji.
Również w tym przypadku istnieje
znaczne ryzyko nieproporcjonalnej
przewagi nielicznych, kosztem
zubożenia wielu. Poszanowanie
godności pracowników i znaczenie
zatrudnienia dla dobrobytu
ekonomicznego osób, rodzin i
społeczeństw, bezpieczeństwo pracy i
sprawiedliwe płace, powinny być
wysokim priorytetem dla wspólnoty
międzynarodowej, ponieważ te
formy technologii przenikają coraz
głębiej do miejsc pracy.

6. Czy przekujemy miecze na
lemiesze?

W dzisiejszych czasach, patrząc na
otaczający nas świat, nie sposób



uciec od poważnych kwestii
etycznych związanych z przemysłem
zbrojeniowym. Możliwość
prowadzenia operacji wojskowych za
pomocą systemów zdalnie
sterowanych doprowadziła do
zmniejszenia percepcji zniszczeń,
jakie one powodują i
odpowiedzialności za ich użycie,
przyczyniając się do jeszcze
zimniejszego i bardziej oderwanego
podejścia do ogromnej tragedii
wojny. Badania nad nowymi
technologiami w dziedzinie tak
zwanych „śmiercionośnych
autonomicznych systemów
uzbrojenia”, w tym nad
wykorzystaniem wojennym
sztucznej inteligencji, stanowią
poważny problem etyczny.
Autonomiczne systemy uzbrojenia
nigdy nie mogą być podmiotami
odpowiedzialnymi moralnie:
unikalna ludzka zdolność do
moralnej oceny i etycznego
podejmowania decyzji jest czymś



więcej niż złożonym zestawem
algorytmów, a zdolności tej nie
można sprowadzać do
programowania maszyny, która, choć
„inteligentna”, nadal jest maszyną. Z
tego powodu konieczne jest
zapewnienie odpowiedniego,
znaczącego i spójnego ludzkiego
nadzoru nad systemami uzbrojenia.

Nie możemy również lekceważyć
potencjalnego ryzyka, że
wyrafinowana broń wpadnie w
niepowołane ręce, ułatwiając na
przykład ataki terrorystyczne lub
ingerencje mające na celu
destabilizację prawowitych instytucji
rządowych. Krótko mówiąc, świat
naprawdę nie potrzebuje nowych
technologii przyczyniających się do
nieuczciwego rozwoju rynku i
handlu bronią, promujących
szaleństwo wojny. Czyniąc w ten
sposób, nie tylko inteligencja, ale
samo serce człowieka będzie
narażone na ryzyko, że stanie się



coraz bardziej „sztuczne”.
Najbardziej zaawansowane aplikacje
techniczne nie powinny być
wykorzystywane do ułatwiania
brutalnego rozwiązywania
konfliktów, lecz do przygotowywania
drogi do pokoju.

Z bardziej pozytywnej perspektywy,
gdyby sztuczna inteligencja została
wykorzystana do promowania
integralnego rozwoju człowieka,
mogłaby wprowadzić znaczące
innowacje w rolnictwie, edukacji i
kulturze, poprawić standardy życia
całych narodów i ludów oraz
przyczynić się do wzrostu ludzkiego
braterstwa i przyjaźni społecznej.
Ostatecznie, to, w jaki sposób
wykorzystamy ją do włączenia
najmniejszych, czyli naszych
najsłabszych i najbardziej
potrzebujących braci i sióstr, jest
miarą ukazującą nasze
człowieczeństwo.



Ludzkie spojrzenie i pragnienie
lepszej przyszłości dla naszego
świata prowadzą do potrzeby
interdyscyplinarnego dialogu,
mającego na celu etyczny rozwój
algorytmów — algor-etykę — w
którym wartości kierowałyby
drogami nowych technologii [12].
Kwestie etyczne powinny być brane
pod uwagę od samego początku
badań, a także na etapie testowania,
projektowania, produkcji,
dystrybucji i wprowadzenia na
rynek. Jest to podejście etyki
projektowania, w którym instytucje
edukacyjne i decydenci mają do
odegrania istotną rolę.

7. Wyzwania dla edukacji

Rozwój technologii, która szanuje i
służy ludzkiej godności, ma wyraźne
implikacje dla instytucji
edukacyjnych i świata kultury.
Zwielokrotniając możliwości
komunikacji, technologie cyfrowe



umożliwiły spotkania na nowe
sposoby. Istnieje jednak potrzeba
stałej refleksji nad rodzajem relacji,
do których nas kierują. Młodzi
dorastają w środowiskach
kulturowych przenikniętych
technologią, co nie może nie budzić
wątpliwości w zakresie metod
nauczania i formacji.

Edukacja w zakresie korzystania z
form sztucznej inteligencji powinna
mieć na celu przede wszystkim
promowanie krytycznego myślenia.
Konieczne jest, aby użytkownicy w
każdym wieku, a zwłaszcza ludzie
młodzi, rozwijali umiejętność
świadomego i wnikliwego
korzystania z danych i treści
gromadzonych w sieci lub
tworzonych przez systemy sztucznej
inteligencji. Szkoły, uniwersytety i
towarzystwa naukowe są wezwane
do pomocy studentom i
profesjonalistom w uwzględnieniu



społecznych i etycznych aspektów
rozwoju i wykorzystania technologii.

Formacja, w zakresie korzystania z
nowych narzędzi komunikacji,
powinna uwzględniać nie tylko
dezinformację, fałszywe wiadomości
(tzw. fake news), ale także
niepokojące odradzanie się
„dawnych obaw, które [...] potrafiły
się ukryć i umocnić swoją pozycję za
nowymi technologiami” [13].
Niestety, po raz kolejny musimy
walczyć z „pokusą tworzenia kultury
murów, wznoszenia murów [...], aby
uniemożliwić [...] spotkanie z innymi
kulturami, z innymi
ludźmi” [14],oraz rozwój pokojowego
i braterskiego współistnienia.

8. Wyzwania dla rozwoju prawa
międzynarodowego

Globalny zasięg sztucznej inteligencji
jasno pokazuje, że oprócz
odpowiedzialności suwerennych
państw za regulowanie jej



wykorzystania we własnym kraju,
decydującą rolę w zawieraniu
porozumień wielostronnych oraz
koordynowaniu ich stosowania i
wdrażania mogą odegrać organizacje
międzynarodowe [15]. W związku z
tym, zachęcam Wspólnotę Narodów,
aby — zjednoczona — pracowała w
celu przyjęcia wiążącego traktatu
międzynarodowego, regulującego
rozwój i wykorzystanie sztucznej
inteligencji w jej różnorodnych
formach. Celem regulacji powinno
być, oczywiście, nie tylko
zapobieganie złym praktykom, ale
także zachęcanie do dobrych
praktyk, stymulowanie nowych i
kreatywnych koncepcji oraz
ułatwianie inicjatyw osobistych i
zbiorowych [16].

W ostatecznym rachunku, w
poszukiwaniu modeli regulacyjnych,
które mogłyby zapewnić twórcom
technologii cyfrowych pewien
przewodnik etyczny, konieczne jest



wskazanie ludzkich wartości, które
powinny leżeć u podstaw wysiłków
społeczeństw na rzecz
sformułowania, przyjęcia i
zastosowania niezbędnych ram
prawnych. Prace redakcyjne nad
wytycznymi w zakresie etyki,
dotyczącymi produkcji form
sztucznej inteligencji, nie mogą
pomijać głębszych kwestii
odnoszących się do sensu ludzkiego
istnienia, ochrony podstawowych
praw człowieka oraz dążenia do
sprawiedliwości i pokoju. Ten proces
etycznego i prawnego rozeznania
może okazać się cenną okazją do
wspólnej refleksji nad rolą, jaką
technologia powinna odgrywać w
naszym życiu indywidualnym i
wspólnotowym, oraz w jaki sposób
jej wykorzystanie może przyczynić
się do stworzenia bardziej
sprawiedliwego i humanitarnego
świata. Z tego powodu, w debatach
na temat regulacji sztucznej
inteligencji powinny być brane pod



uwagę głosy wszystkich
zainteresowanych stron, w tym
ubogich, wykluczonych i innych,
którzy często pozostają nieusłyszani
w globalnych procesach decyzyjnych.

* * * Mam nadzieję, że ta refleksja
zachęci, do uczynienia wszystkiego,
aby postępy w rozwoju form
sztucznej inteligencji w ostateczności
służyły sprawie ludzkiego braterstwa
i pokoju. Nie jest to
odpowiedzialność nielicznych, lecz
całej rodziny ludzkiej. Pokój jest
bowiem owocem relacji, które uznają
i akceptują drugiego człowieka w
jego niezbywalnej godności, a także
owocem współpracy i
zaangażowania w dążeniu do
integralnego rozwoju wszystkich
osób i wszystkich narodów.

Na początku Nowego Roku modlę się,
aby szybki rozwój form sztucznej
inteligencji nie powiększył zbyt wielu
nierówności i niesprawiedliwości już



obecnych na świecie, ale przyczynił
się do zakończenia wojen i
konfliktów oraz złagodzenia wielu
form cierpienia, które dotykają
rodzinę ludzką. Oby chrześcijanie,
wyznawcy różnych religii, oraz
mężczyźni i kobiety dobrej woli,
zgodnie współpracowali, żeby
wykorzystać szanse i sprostać
wyzwaniom stawianym przez
rewolucję cyfrową, oraz przekazać
przyszłym pokoleniom bardziej
solidarny, sprawiedliwy i pokojowy
świat.

Watykan, 8 grudnia 2023 r.

FRANCISZEK [1] Sobór Wat. II,
Konstytucja duszp. o Kościele w
świecie współczesnym, Gaudium et
spes, 33.

[2] Tamże, 57.

[3] Por. Enc. Laudato si' (24 maja
2015), 104.



[4] Tamże, 114.

[5] Udienza ai partecipanti
all'Incontro „Minerva Dialogues” (27
marzo 2023).

[6] Por. tamże.

[7] Por. Messaggio al Presidente
Esecutivo del „World Economic
Forum” a Davos-Klosters (12 gennaio
2018).

[8] Por. Enc. Laudato si', 194;
Discorso ai partecipanti al Seminario
„Il bene comune nell'era digitale” (27
settembre 2019).

[9] Adhort. apost. Evangelii gaudium
(24 listopada 2013), 233.

[10] Por. Enc. Laudato si', 54.

[11] Por. Discorso ai partecipanti alla
Plenaria della Pontificia Accademia
per la Vita (28 febbraio 2020).

[12] Por. tamże.



[13] Enc. Fratelli tutti (3 października
2020), 27.

[14] Tamże.

[15] Por. tamże, 170-175.

[16] Por. Enc. Laudato si', 177.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredzie-na-57-swiatowy-dzien-
pokoju/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-57-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-57-swiatowy-dzien-pokoju/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-na-57-swiatowy-dzien-pokoju/

	Orędzie na 57. Światowy Dzień Pokoju

