
opusdei.org

Orędzie Franciszka
na Wielki Post 2024

Kiedy nasz Bóg się objawia,
obwieszcza wolność: „Ja jestem
Pan, twój Bóg, który cię
wywiódł z ziemi egipskiej, z
domu niewoli” (Wj 20, 2)

02-02-2024

ORĘDZIE OJCA ŚWIĘTEGO
FRANCISZKA

NA WIELKI POST 2024

Orędzie papieża Franciszka na
Wielki Post 2023

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-post-2023/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-post-2023/


Orędzie papieża Franciszka na
Wielki Post 2022

Bóg prowadzi nas przez pustynię
ku wolności

Drodzy bracia i siostry!

Kiedy nasz Bóg się objawia,
obwieszcza wolność: „Ja jestem Pan,
twój Bóg, który cię wywiódł z ziemi
egipskiej, z domu niewoli” (Wj 20, 2).
Tak rozpoczyna się Dekalog dany
Mojżeszowi na górze Synaj. Lud
dobrze wie, o jakim wyjściu mówi
Bóg: doświadczenie niewolnictwa
jest wciąż odciśnięte w jego ciele.
Otrzymuje dziesięć słów na pustyni
jako drogę wolności. Nazywamy je
„przykazaniami”, podkreślając siłę
miłości, z jaką Bóg wychowuje swój
lud. Jest to rzeczywiście mocne
wezwanie do wolności. Nie
wyczerpuje się ono w jednym
wydarzeniu, ponieważ dojrzewa
podczas wędrówki. Tak jak Izrael na
pustyni wciąż ma wewnątrz siebie

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-wielki-post-2022/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-papieza-franciszka-na-wielki-post-2022/


Egipt – istotnie często żałuje
przeszłości i szemrze przeciwko
Niebiosom i Mojżeszowi – tak i dziś
Lud Boży nosi w sobie przytłaczające
więzy, które musi porzucić. Zdajemy
sobie z tego sprawę, gdy brakuje nam
nadziei i wędrujemy przez życie jak
przez pustkowie, bez ziemi
obiecanej, do której moglibyśmy
wspólnie dążyć. Wielki Post jest
czasem łaski, w którym pustynia
ponownie staje się – jak zapowiada
prorok Ozeasz – miejscem pierwszej
miłości (por. Oz 2, 16-17). Bóg
wychowuje swój lud, aby wyszedł ze
swoich zniewoleń i doświadczył
przejścia ze śmierci do życia. Jak
oblubieniec, ponownie przyciąga nas
do siebie i szepcze do naszych serc
słowa miłości.

Wyjście z niewoli ku wolności nie
jest wędrówką abstrakcyjną. Aby
nasz Wielki Post był również
konkretny, pierwszym krokiem jest
pragnienie widzenia rzeczywistości.



Kiedy w krzewie gorejącym Pan
przyciągnął Mojżesza i przemówił do
niego, natychmiast objawił się jako
Bóg, który widzi, a przede wszystkim
słyszy: „Dosyć napatrzyłem się na
udrękę ludu mego w Egipcie i
nasłuchałem się narzekań jego na
ciemięzców, znam więc jego
uciemiężenie. Zstąpiłem, aby go
wyrwać z ręki Egiptu i wyprowadzić
z tej ziemi do ziemi żyznej i
przestronnej, do ziemi, która opływa
w mleko i miód” (Wj 3, 7-8). Również
dzisiaj, wołanie jakże wielu
uciskanych braci i sióstr dociera do
nieba. Zadajmy sobie pytanie: czy
dociera również do nas? Czy nami
wstrząsa? Czy nas porusza? Wiele
czynników oddala nas od siebie,
zaprzeczając braterstwu, które w
sposób naturalny nas łączy.

Podczas mojej podróży na
Lampedusę, globalizacji obojętności
przeciwstawiłem dwa pytania, które
stają się coraz bardziej aktualne:



„Gdzie jesteś?” (Rdz 3, 9) i „Gdzie jest
brat twój?” (Rdz 4, 9). Wielkopostna
wędrówka będzie konkretna, jeśli
słuchając tych pytań ponownie,
wyznamy, że wciąż jesteśmy pod
panowaniem faraona. Jest to
panowanie, które czyni nas
wyczerpanymi i niewrażliwymi. Jest
to model rozwoju, który nas dzieli i
kradnie nam przyszłość. Są nim
zanieczyszczone: ziemia, powietrze i
woda, ale również dusze. Bo chociaż
wraz z chrztem rozpoczęło się nasze
wyzwolenie, pozostaje w nas
niewytłumaczalna tęsknota za
niewolnictwem. Jest to jakby
przyciąganie do bezpieczeństwa
rzeczy już widzianych, ze szkodą dla
wolności.

Chciałbym zwrócić waszą uwagę na
pewien szczegół w historii wyjścia z
Egiptu, o niemałym znaczeniu: to Bóg
widzi, wzrusza się i wyzwala, a Izrael
o to nie prosi. Faraon gasi bowiem
nawet marzenia, kradnie niebo,



sprawia, że świat, w którym deptana
jest godność i negowane są
autentyczne więzi, wydaje się
niemożliwy do zmiany. Udaje mu się
przywiązać do siebie. Zadajmy sobie
pytanie: czy pragnę nowego świata?
Czy jestem gotów porzucić
kompromisy ze starym? Świadectwo
wielu braci biskupów i dużej liczby
osób działających na rzecz pokoju i
sprawiedliwości przekonuje mnie
coraz bardziej, że tym, co należy
potępić, jest deficyt nadziei. Mamy
do czynienia z przeszkodą dla
marzeń, niemym krzykiem, który
sięga nieba i porusza serce Boga.
Przypomina to ową tęsknotę za
niewolą, która paraliżuje Izraela na
pustyni, uniemożliwiając mu
kroczenie naprzód. Exodus można
przerwać: nie można by inaczej
wyjaśnić, dlaczego ludzkość, która
chociaż osiągnęła próg
powszechnego braterstwa i poziom
rozwoju naukowego, technicznego,
kulturowego i prawnego, zdolny do



zapewnienia wszystkim godności,
błądzi po omacku w mrokach
nierówności i konfliktów.

Bóg się nami nie zmęczył.
Przyjmijmy Wielki Post jako okres
mocny duchowo, w którym Jego
Słowo jest ponownie skierowane do
nas: „Ja jestem Pan, twój Bóg, który
cię wywiódł z ziemi egipskiej, z
domu niewoli” (Wj 20, 2). Jest to czas
nawrócenia, czas wolności. Sam
Jezus, jak przypominamy co roku w
pierwszą niedzielę Wielkiego Postu,
został wyprowadzony przez Ducha
na pustynię, aby zostać
wypróbowanym w wolności. Przez
czterdzieści dni będzie On przed
nami i wraz z nami: jest Synem
wcielonym. W przeciwieństwie do
faraona, Bóg nie chce poddanych,
lecz synów. Pustynia jest
przestrzenią, w której nasza wolność
może dojrzeć w osobistej decyzji, by
nie popaść na nowo w niewolę. W
okresie Wielkiego Postu znajdujemy



nowe kryteria osądu i wspólnotę, z
którą możemy wyruszyć w drogę,
jakiej nigdy wcześniej nie
przebyliśmy.

Oznacza to walkę: Księga Wyjścia i
pokusy Jezusa na pustyni mówią
nam o tym wyraźnie. Głosowi Boga,
który mówi: „Tyś jest mój Syn
umiłowany” (Mk 1, 11), i „Nie
będziesz miał cudzych bogów obok
Mnie!” (Wj 20, 3), przeciwstawiają się
kłamstwa nieprzyjaciela. Od faraona
trzeba bardziej bać się bożków:
możemy je uważać za jego głos w
nas. Móc wszystko, być szanowanym
przez wszystkich, mieć przewagę
nad wszystkimi: każdy człowiek
odczuwa uwodzenie tego kłamstwa
w sobie. To stara droga. Możemy w
ten sposób przywiązać się do
pieniędzy, do pewnych projektów,
idei, celów, do naszej pozycji, do
tradycji, a nawet do pewnych osób.
Zamiast nas poruszyć, sparaliżują
nas. Zamiast sprawić, byśmy się



spotkali, będą nam siebie
przeciwstawiać. Istnieje jednak nowa
ludzkość, lud maluczkich i
pokornych, którzy nie ulegli urokowi
kłamstwa. Podczas gdy bożki czynią
niemymi, ślepymi, głuchymi i
nieruchomymi tych, którzy im służą
(por. Ps 114, 4), ubodzy w duchu są
natychmiast otwarci i gotowi: są
milczącą siłą dobra, która uzdrawia i
podtrzymuje świat.

Jest to okres działania, a w okresie
Wielkiego Postu działanie to także
zatrzymanie się. Zatrzymanie się na
modlitwie, aby przyjąć Słowo Boże i
zatrzymać się jak Samarytanin, w
obecności zranionego brata. Miłość
Boga i bliźniego jest tą samą
miłością. Nie mieć innych bogów to
zatrzymać się w obecności Boga, przy
ciele bliźniego. Dlatego modlitwa,
jałmużna i post nie są trzema
niezależnymi zadaniami, ale jednym
ruchem otwartości, ogołocenia: precz
z bożkami, które nas obciążają, precz



z przywiązaniami, które nas więżą.
Wówczas obumierające i
odizolowane serce przebudzi się.
Trzeba zatem zwolnić i zatrzymać
się. Kontemplacyjny wymiar życia,
który Wielki Post pozwoli nam
odkryć na nowo, zmobilizuje nowe
siły. W obecności Boga stajemy się
siostrami i braćmi, odczuwamy
innych z nową intensywnością:
zamiast zagrożeń i nieprzyjaciół
odnajdujemy towarzyszki i
towarzyszy podróży. To właśnie jest
marzeniem Boga, ziemia obiecana,
do której zmierzamy, kiedy
wychodzimy z niewoli.

Synodalna forma Kościoła, którą w
tych latach odkrywamy na nowo i
pielęgnujemy, sugeruje, aby Wielki
Post był również okresem decyzji
wspólnotowych, małych i dużych
wyborów wbrew dominującemu
nurtowi, zdolnych do zmiany
codziennego życia ludzi i życia
dzielnicy: nawyków zakupowych,



troski o stworzenie, włączenia tych,
których się nie dostrzega, lub
pogardzanych. Zachęcam każdą
wspólnotę chrześcijańską: do
zaoferowania swoim wiernym chwil,
w których będą mogli przemyśleć
styl życia, oraz do spokojnego
zastanowienia się, żeby
zweryfikować swoją obecność na
danym terenie i swój wkład w
uczynienie go lepszym. Biada, gdyby
chrześcijańska pokuta była podobna
do tej, która zasmuciła Jezusa. Mówi
On także do nas: „Nie bądźcie
posępni jak obłudnicy. Przybierają
oni wygląd ponury, aby pokazać
ludziom, że poszczą” (Mt 6, 16). Niech
raczej na twarzach widoczna będzie
radość, poczujmy woń wolności,
uwolnijmy tę miłość, która wszystko
czyni nowym, poczynając od
najmniejszych i najbliższych rzeczy.
Może się to wydarzyć w każdej
wspólnocie chrześcijańskiej.



Na ile ten Wielki Post będzie
okresem nawrócenia, na tyle
zagubiona ludzkość odczuje wstrząs
kreatywności: błysk nowej nadziei.
Chciałbym wam powiedzieć,
podobnie jak młodym, których
spotkałem w Lizbonie minionego
lata: „Szukajcie i podejmujcie ryzyko.
W tym momencie dziejów wyzwania
są ogromne, zawodzenia bolesne,
przeżywamy trzecią wojnę światową
„w kawałkach”, ale podejmijmy
ryzyko myślenia, że nie jesteśmy w
agonii, lecz w chwili narodzin; nie u
kresu, lecz na początku wielkiego
spektaklu. Potrzeba odwagi, by tak
pomyśleć.” ( Przemówienie do
studentów Portugalskiego
Uniwersytetu Katolickiego, 3 sierpnia
2023 r.). Jest to odwaga nawrócenia,
wyjścia z niewoli. Wiara i miłość
trzymają za rękę to dziecię- nadzieję.
Uczą je chodzić, a jednocześnie ono
ciągnie je do przodu [1].



Błogosławię was wszystkich i waszą
wielkopostną wędrówkę.

W Rzymie, u św. Jana na Lateranie,
dnia 3 grudnia 2023 r., w Pierwszą
Niedzielę Adwentu.

FRANCISZEK

[1] Por. CH. PÉGUY, Przedsionek
tajemnicy drugiej cnoty, przeł. Leon
Zaręba, Kraków 2007, s. 40-43.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-

post-2024/ (24-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-post-2024/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-post-2024/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredzie-franciszka-na-wielki-post-2024/

	Orędzie Franciszka na Wielki Post 2024

