
opusdei.org

Orędownicy (V): św.
Katarzyna ze Sieny

Święty Mikołaj z Bari; święty
Jan Maria Vianney; święty Pius
X; święty Tomasz More i święta
Katarzyna ze Sieny to pięcioro
świętych orędowników Dzieła.
Ta książka opowiada o tym, jak
zostali wybrani i jakie sprawy
powierzono każdemu z nich.
Publikujemy piaty rozdział.

29-04-2024

Święta Katarzyna ze Sieny[1]

JOHANNES GROHE



Wprowadzenie

Święta Katarzyna, córka Giacomo di
Benincasa, farbiarza ze Sieny, i Lapa
di Puccio di Piagente, urodziła się w
1347 r. w Sienie i zmarła w wieku 33
lat, 29 kwietnia 1380 r. w Rzymie[2].
Jej grób w czcigodnej bazylice Santa
Maria sopra Minerva jest do dziś
celem licznych pielgrzymów z całego
świata, którzy przybywają do Rzymu.
Katarzyna została wyniesiona do
chwały ołtarzy przez swego rodaka
Piusa II w 1461 r. Paweł VI ogłosił ją
doktorem Kościoła (wraz ze św.
Teresą od Jezusa) w 1970 r.; Jan
Paweł II ogłosił ją patronką Europy
(wraz ze św. Benedyktą od Krzyża
[Edytą Stein] i św. Brygidą Szwedzką)
w 1999 r. We Włoszech istnieje
szczególne nabożeństwo do św.
Katarzyny: papież Pius XII ogłosił ją
patronką Włoch (wraz ze św.
Franciszkiem z Asyżu), a miasto
Rzym czci ją jako współpatronkę
miasta (wraz z apostołami Piotrem i



Pawłem oraz św. Filipem Neri). Inne
miasta, takie jak Varazze i oczywiście
Siena, również mają ją za swoją
patronkę.

Już w dzieciństwie Katarzyna
wykazywała głęboką pobożność.
Kiedy miała około sześciu lat, miała
wizję Chrystusa na tronie, któremu
towarzyszyli święci. W związku z
tym wydarzeniem złożyła ślub
dziewictwa, co spotkało się z
niezrozumieniem i sprzeciwem w jej
rodzinie. Zwłaszcza matka robiła
wszystko, aby odwieść ją od coraz
intensywniejszej modlitwy i
surowych praktyk pokutnych.
Katarzyna zyskała jednak poparcie
braci dominikanów z miasta i w
wieku około 18 lat udało jej się -
pokonując niezliczone przeszkody -
dostać się do Zawelowanych,
pobożnych dominikańskich tercjarek
z miasta. W następnych latach
mieszkała, zgodnie ze zwyczajami
mantellackimi, w domu swoich



rodziców, ale całkowicie zamknięta
w celi swojego serca, tak jak nauczył
ją tego sam Pan Jezus w jednej z
wielu wizji, jakie miała młoda
tercjarka. Wychodziła z domu tylko
po to, by uczestniczyć we Mszy św. i
spotkaniach swojej wspólnoty
zakonnej.

Ważna zmiana w życiu świętej
nastąpiła w 1368 r. - Katarzyna miała
wówczas 21 lat - kiedy to miała wizję
mistycznych zaślubin z Panem, a
Jezus, jej mistyczny Oblubieniec,
wkrótce potem w innej wizji nakazał
jej poświęcić się ze wszystkich sił
dziełom miłosierdzia i nawracaniu
grzeszników. Zaczynając od rodziny,
Katarzyna stopniowo poszerzała
promień swojego działania,
zwłaszcza w szpitalach w Sienie. W
swoją działalność charytatywną
włączała coraz więcej osób: z jednej
strony otaczała opieką swoją
wspólnotę zakonną, ale także
zakonników, kleryków i świeckich,



którzy stopniowo tworzyli Familię, w
której nawet starsi ludzie z czułością
i czcią nazywali ją Matką.

Jej działalność charytatywna i jej
charyzma doprowadziły wielu ludzi
do głębokiego nawrócenia, czemu
towarzyszyły cuda. Dzięki temu jej
sława szybko wykroczyła poza Sienę
i Toskanię i objęła cały półwysep
włoski. Katarzyna zaczęła pisać listy,
a raczej dyktować je jednemu ze
swoich wiernych przyjaciół,
ponieważ nie miała wykształcenia
akademickiego i miała trudności z
pisaniem[3] . Były one adresowane do
bliskich jej osób świeckich i
duchownych, ale także do biskupów,
opatów i kardynałów, a nawet do
papieży jej czasów. Styl tych listów,
których zachowało się ponad 380,
jest uderzający: Katarzyna
przemawia z wielką siłą i naciskiem,
a jednocześnie słodkimi i
przekonującymi słowami zachęca
adresata, by zawsze wypełniał wolę



Pana. Potwierdza, że "scrive nel
sangue di Cristo" i kończy wiele
swoich listów wykrzyknikiem Gesù
dolce, Gesù amore.

W listach do papieży łączy synowską
i posłuszną miłość - bardzo
charakterystyczne jest wyrażenie il
dolce Cristo in terra, którego często
używa w odniesieniu do papieża - z
żądaniami, które stawia bez
wahania: przykładne życie osobiste,
reforma obyczajów - zwłaszcza
wśród współpracowników papieża -
powrót papieża do Rzymu, pokój i
zgoda w państwach papieskich oraz
wspólny wysiłek, poczynając od
papieża, na rzecz wyzwolenia miejsc
świętych i chrześcijan w Ziemi
Świętej.

Szczytem jej gorliwości dla papieża i
jego posługi była podróż do
Awinionu, którą Katarzyna odbyła z
przyjaciółmi w 1376 r., aby w
imieniu Pana przedstawić



Grzegorzowi XI te same żądania,
które wcześniej wyraziła w swoich
listach, a następnie, w tragicznej
sytuacji schizmy zachodniej, od
września 1378 r. z determinacją
walczyła o sprawę papieża Urbana VI
i przeniosła się do Rzymu, gdzie
pozostała aż do śmierci[4].

Arcydziełem św. Katarzyny jest 
Dialogo della divina Provvidenza[5],
dzieło podyktowane jej uczniom,
opowiadające o wizjach świętej w
ostatnich latach jej życia.

Cześć, jaką święty Josemaría żywił do
świętej Katarzyny

Św. Josemaría miał w sercu głęboko
zakorzenioną cześć dla Katarzyny i
dlatego z nabożeństwa do świętej
nazwał Catalinas (Katarzynki), swoje 
Apuntes íntimos - osobiste notatki, do
dziś niepublikowane, które
zawierają, w formie dziennika,
wydarzenia biograficzne, pomysły na
medytację lub owoce medytacji, itp.



„Są to naiwne notatki - "katarzynki",
jak je nazwałem z nabożeństwa do
świętej ze Sieny - które pisałem przez
długi czas na kolanach i które służyły
mi jako przypomnienie i budzik.
Wierzę, że zwykle, pisząc z prostotą,
modliłem się” 281[6]. Używając tego
imienia, miał zapewne na uwadze
związek między inspiracjami
sieneńskiej świętej a ich
późniejszymi przejawami w listach i
w Dialogu. W ten sposób
dokumentują one rozwój życia
wewnętrznego świętego Josemaríi, a
jednocześnie jego zaangażowanie w
zadanie, które Bóg mu powierzył:
Opus Dei[7].

Św. Josemaría, w liście z 1932 r. do
wiernych Opus Dei, tak to komentuje:
"Święci to z konieczności osoby
niewygodne, mężczyźni lub kobiety -
moja święta Katarzyna ze Sieny! -
którzy swoim przykładem i słowami
są stałym źródłem niepokoju dla



sumień skompromitowanych przez
grzech"[8].

Z jednej strony, św. Josemaría
podziwiał szczerość, z jaką
Katarzyna broniła prawdy. Taki był
jej temperament i dlatego, że
uważała tę szczerość za podstawową
cnotę: „Jestem pewien - pisał już w
1957 roku - że znajdą się tacy, którzy
niełatwo wybaczą mi, że mówię z
taką jasnością, ale muszę to uczynić
w sumieniu i przed Bogiem, z miłości
do Kościoła, z wierności Kościołowi
Świętemu i z uczucia, jakie wam
jestem winien. Mam szczególne
nabożeństwo do św. Katarzyny - tej
"wielkiej szemraczki" - ponieważ nie
milczała i mówiła wielkie prawdy z
miłości do Jezusa Chrystusa, Kościoła
Bożego i papieża"[9].

W liście napisanym 15 sierpnia 1964
roku powraca do tematu prawdy,
którą należy wypowiadać z odwagą,
gdy zamęt przesłania jasny osąd



sumienia: "W każdej epoce były
rozbieżności, błędy, przesady lub
błędne postawy: a głosem, który
przebijał się przez te bariery, był
zawsze głos prawdy namaszczony
miłosierdziem. Głos prawdziwych
mędrców, głos Magisterium; głos,
moje dzieci, świętych, którzy umieli
przemawiać tysiącem tonów,
wyjaśniać, napominać, wzywać do
autentycznej odnowy. (...) Moje
dzieci, znacie dobrze historię
Kościoła i wiecie, jak Pan często
posługuje się duszami prostymi i
silnymi, aby wypełniały Jego wolę w
chwilach zamętu lub ospałości w
życiu chrześcijańskim. Jestem
oczarowany siłą świętej Katarzyny,
która mówi prawdę do wysoko
postawionych ludzi, z płonącą
miłością i przenikającą jasnością;
jestem pełen zapału dzięki
nauczaniu świętego Bernarda (...)
Tak wiele proroczych głosów, wraz z
oświeconym Magisterium Kościoła,
zalewa światłem cały Lud Boży "[10].



Był pod wrażeniem bezwarunkowej
miłości świętej do Kościoła, która z
kolei była siłą napędową, że mówiła
ona tak jasno. Znajdujemy tego echo
w homilii świętego Josemaríi 
Wierność Kościołowi, wygłoszonej 4
czerwca 1972 r.: "Ten Kościół
katolicki jest rzymski. Delektuję się
tym słowem: Rzymski! Czuję się
Rzymianinem, ponieważ rzymski
oznacza powszechny, katolicki;
ponieważ prowadzi mnie to do czułej
miłości do Papieża, il dolce Cristo in
terra, jak lubiła powtarzać św.
Katarzyna ze Sieny, którą uważam za
najukochańszą przyjaciółkę”[11].
Wyrażenie il (dolce) Cristo in terra i
jego odmiany spotykamy często w
listach świętej Katarzyny i w Dialogu.

Święta Katarzyna, która w osobistych
spotkaniach, listach, Dialogu i innych
pismach często ostro krytykowała
przewinienia księży, którzy nie żyli
zgodnie ze swoim powołaniem,
jednocześnie miała wielki szacunek



dla kapłaństwa jako takiego. W
swojej homilii Kapłan na wieczność,
13 kwietnia 1973 r., założyciel Opus
Dei cytuje kluczowy tekst:
«Kapłaństwo prowadzi do służenia
Bogu w stanie, który sam w sobie nie
jest ani lepszy, ani gorszy od innych:
jest inny. Ale powołanie do
kapłaństwa wydaje się być
przyobleczone w godność i
wspaniałość, której nic na ziemi nie
przewyższa. Święta Katarzyna ze
Sieny wkłada te słowa w usta Jezusa
Chrystusa: "Nie chcę, aby cześć, jaką
należy okazywać kapłanom, zmalała,
ponieważ cześć i szacunek, jakie się
im okazuje, nie są skierowane do
nich, ale do Mnie, na mocy Krwi,
którą dałem im do administrowania.
Gdyby tak nie było, należałoby im
oddawać taką samą cześć jak
świeckim, i nie więcej … Nie należy
ich obrażać: obrażając ich, to ja
jestem obrażany, a nie oni. Dlatego
zabroniłem tego i postanowiłem, że
nie pozwalam dotykać moich



Chrystusów"»[12]. Rozważanie świętej,
które nawiązuje do Psalmu 105,15,
już wiele lat wcześniej odcisnęło
piętno na myśleniu św: Josemarii:
«Nie chcę — oczywiście — przestać
przypominać wam, że Kapłan jest
„innym Chrystusem”. — I że Duch
Święty powiedział: „nolite tangere
Christos meos” — nie dotykajcie
„moich Chrystusów”»[13]. Można
również dostrzec pewne paralele w
innych punktach Drogi z
wyrażeniami lub sposobami
myślenia świętej w Dialogu, na co
zwraca uwagę Pedro Rodríguez[14].

«Si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (J 12, 32), gdy
zostanę nad ziemię wywyższony,
przyciągnę wszystkich do siebie.

Chrystus w swoim Wcieleniu, w
swoim życiu w Nazarecie, w swoim
przepowiadaniu i cudach na
ziemiach Judei i Galilei, w swojej
śmierci na Krzyżu, w swoim



Zmartwychwstaniu, jest centrum
stworzenia, Pierworodnym i Panem
wszelkiego stworzenia»[15]. W innym
tekście świętego Josemaríi, homilii
Chrystus Król z 22 listopada 1970 r.,
ponownie komentuje fragment
Nowego Testamentu: "Jezus Chrystus
przypomina wszystkim: "et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum" (J 12, 32), jeśli
postawicie mnie na szczycie
wszystkich działań na ziemi,
wypełniając obowiązek każdej
chwili, będąc moim świadkiem w
tym, co wydaje się wielkie i w tym, co
wydaje się małe, "omnia traham ad
meipsum", przyciągnę wszystkich do
siebie. Królestwo moje wśród was
stanie się rzeczywistością!"[16]. Ten
fragment z Ewangelii świętego Jana
miał dla św. Josemarii ogromne
znaczenie, od 7 sierpnia 1931 roku,
czyli od święta Przemienienia
Pańskiego w diecezji Madrid Alcalá,
dnia, w którym odczuł w swoim
sercu Bożą interwencję podczas



odprawiania Mszy świętej, co sam
zapisał w swoich Apuntes íntimos :
"Nadeszła pora konsekracji: w
momencie podniesienia Najświętszej
Hostii, nie tracąc właściwego
skupienia, nie rozpraszając się (...),
słowa Pisma Świętego przyszły mi na
myśl z nadzwyczajną siłą i jasnością:
“et si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum” (J 12, 32) (…) I
zrozumiałam, że to mężczyźni i
kobiety Boże wyniosą Krzyż z nauką
Chrystusa ponad szczyt wszelkiej
ludzkiej działalności... I widziałam,
jak Pan triumfuje, przyciągając
wszystko do siebie "[17].

Również dla świętej Katarzyny ze
Sieny ten tekst świętego Jana miał
wielkie znaczenie. W Dialogu
komentuje go dość obszernie, gdy
mówi o "doktrynie mostu", która
zajmuje rozdziały 25-30 drugiej
części książki. W drugim z tych
rozdziałów, 26, wyjaśnia, w jaki
sposób tworzy się most między



niebem a ziemią. Ten most, wysoko
nad światem, ale nie oddzielony od
niego, jest zbudowany dzięki
zasługom Chrystusa na Świętym
Krzyżu, a bez ofiary Krzyża nikt nie
może po nim przejść. Chrystus na
Krzyżu przyciąga do siebie swoją
bezgraniczną miłością; serce
człowieka zawsze pozwala się
pociągnąć miłości. Jeśli mówi się, że
Chrystus przyciąga do siebie
wszystko, to oznacza to z jednej
strony, że człowiek jest przyciągany
wszystkimi władzami duszy:
pamięcią, inteligencją i wolą. Z
drugiej strony, wszystkie
rzeczywistości ziemskie, stworzone
dla człowieka, pomagają w tym
przyciąganiu[18].

Dzieła świętej Katarzyny

Czy święty Josemaría znał dzieła
świętej? Z jego odniesień do jej życia
wynika, że przeczytał Dialogi i 
Legenda maior lub jakąś współczesną



biografię. Z początku lat 60. wiemy,
że poprosił osoby pracujące w biurze
informacyjnym Dzieła o kompletne
wydanie listów świętej ze Sieny[19].

W siedzibie Opus Dei znajduje się
kolekcja książek, które zostały
przeniesione z Madrytu do Rzymu,
gdy święty Josemaría zamieszkał w
Rzymie. Książki te, wraz z innymi,
które zostały dodane później, aż do
śmierci Założyciela w Rzymie w 1975
roku, tworzą depozyt, który pozostał
niezmieniony i który można uznać - z
zachowaniem środków ostrożności -
za bibliotekę roboczą świętego
Josemaríi[20]. Według katalogu
sporządzonego przez Jesusa Gila, w
bibliotece tej znajdujemy trzy
wydania Dialogu w języku
hiszpańskim[21] i jedno w języku
włoskim[22]. Wśród książek znajduje
się również biografia duńskiego
pisarza Johannesa Jørgensena[23].



Święta Katarzyna, orędowniczka
apostolstwa opinii publicznej

Podczas gdy inni orędownicy Dzieła,
św. Pius X, św. Mikołaj z Bari, św. Jan
Maria Vianney i św. Tomasz More,
byli już wymieniani w poprzednich
latach, wydaje się, że pomysł
świętego Josemaríi, aby mianować
świętą Katarzynę w sprawach
apostolstwa opinii publicznej,
pochodzi z 1964r[24]. -, jak czytamy w
liście skierowanym do Florencio
Sáncheza Belli, ówczesnego
wikariusza Opus Dei w Hiszpanii, z
10 maja tego samego roku: "Powiem
wam teraz, że moje dawne
nabożeństwo do świętej Katarzyny ze
Sieny zostało na nowo rozbudzone:
ponieważ umiała ona kochać papieża
po synowsku, ponieważ umiała
służyć ofiarnie świętemu Kościołowi
Bożemu i... ponieważ umiała
przemawiać w sposób heroiczny.
Myślę o tym, aby ogłosić ją
wewnętrznie niebiańską patronką



(orędowniczką) naszych apostolstw
opinii publicznej. Tak zrobimy!”[25].

Już na kilka dni przed tym listem
Założyciel wypowiedział się na
spotkaniu rodzinnym w dniu 30
kwietnia, który przed reformą
liturgiczną był dniem święta świętej
Katarzyny[26]: „Pragnę, aby
uroczystość tej świętej była
obchodzona w życiu duchowym
każdego z nas, a także w życiu
naszych domów czy ośrodków.
Zawsze miałem nabożeństwo do
świętej Katarzyny: za jej miłość do
Kościoła i Papieża oraz za odwagę, z
jaką zabierała głos, gdy było to
konieczne, powodowana właśnie tą
miłością. W przeszłości bohaterskim
postępowaniem było milczenie, co
też czynili wasi bracia. Ale teraz
trzeba heroicznie mówić, aby nie
urazić Boga, Pana naszego. Mówić,
uważając, by nie zranić, z miłością,
ale i z jasnością"[27].



Kilka dni wcześniej papież święty
Paweł VI również przemawiał na
audiencji z okazji tej znamienitej
świętej: „Tak, siłą Papieża jest miłość
jego dzieci, zjednoczenie wspólnoty
kościelnej i miłość wiernych, którzy
pod jego przewodnictwem tworzą
jedno serce i jedną duszę. Ten wkład
duchowych energii, który płynie od
ludu katolickiego do hierarchii
kościelnej, który pochodzi od
każdego chrześcijanina i dociera do
papieża, każe nam myśleć o świętej,
którą jutro Kościół będzie czcił w
sposób szczególny, o św. Katarzynie
ze Sieny, pokornej, mądrej i
odważnej dominikańskiej dziewicy,
która - jak wszyscy wiedzą - kochała
papieża i Kościół, na poziomie i z
mocą ducha, której nie znano u
nikogo innego”[28].

13 maja 1964 r. święty Josemaría
postanowił wprowadzić w życie to,
co powiedział Don Florencio
Sánchezowi Belli. Podczas pewnego



spotkania (tertulii) ponownie
poruszył temat przyszłej
orędowniczki, a potem, uśmiechając
się, powiedział: „Po co dłużej czekać?
Do mnie, jako założyciela, należy jej
wyznaczenie, a w Domu robimy
rzeczy w sposób prosty, bez
podniosłych uroczystości. Już teraz
wyznaczam ją na orędowniczkę”. W
tym momencie poprosił José Luisa
Illanesa, aby wziął papier i ołówek i
podyktował zawiadomienie, które
miało być rozesłane do wszystkich
regionów: „13 maja, biorąc pod
uwagę, z jaką jasnością słowa i
prawością serca święta Katarzyna ze
Sieny ukazywała odważnie i
bezstronnie drogi prawdy ludziom
swoich czasów, zadekretowałem, że
apostolstwo, które członkowie Opus
Dei prowadzą na całym świecie, z
prawdą i miłością, aby właściwie
informować opinię publiczną,
powinien być powierzony
szczególnemu wstawiennictwu tej
świętej"[29].



Decyzja świętego Josemaríi została
podjęta w kontekście historycznym
obchodów w Rzymie 500-lecia
kanonizacji św. Katarzyny przez
papieża Piusa II w 1461 roku. Z tej
okazji Jan XXIII wysłał list do
generała dominikanów z wielką
pochwałą dla świętej[30]. Poczta
włoska - Poste italiane - wydała
znaczek na cześć Katarzyny, a na
zakończenie obchodów stulecia na
Piazza Pia w Wiecznym Mieście,
między Castel Sant'Angelo a Via della
Conciliazione, ustawiono pomnik,
dzieło rzeźbiarza Francesco
Messiny[31].

Należy wziąć pod uwagę, że decyzja
świętego Josemaríi miała miejsce z
jednej strony w kontekście rosnącego
niezrozumienia wokół Opus Dei w
Hiszpanii i w innych krajach, a z
drugiej strony w związku z
nieodpowiednim sposobem
rozpowszechniania informacji o
wymianie poglądów, które miały



miejsce na sali obrad podczas Soboru
Watykańskiego II. Święty Josemaria
obawiał się, że przeważy negatywny
obraz prac tego wielkiego
powszechnego zgromadzenia; już
pod koniec lat pięćdziesiątych
założyciel Dzieła powołał biuro
informacyjne, aby zaspokoić
potrzebę dostarczania skutecznych
wiadomości o Opus Dei i jego
apostolstwach, a także, bardziej
ogólnie, aby badać aktualne
zagadnienia z życia Kościoła i
pomagać w rozpowszechnianiu
poprawnych - nie stronniczych -
wiadomości o Kościele i szerzeniu
dobrej doktryny[32]. Jeśli chodzi o
Sobór Watykański II, święty
Josemaría był zaniepokojony faktem,
że w czasie prac przygotowawczych
w środkach masowego przekazu
pojawiały się postawy i podejścia
obce duchowi chrześcijańskiemu i
doktrynie Kościoła[33]. Wraz ze
swoimi współpracownikami w tym
biurze informacyjnym komentował



te wydarzenia, czasami odwołując
się do świętej Katarzyny ze Sieny,
którą czule nazywał wielką
szemraczką lub wielką
mamroczącą[34] , ponieważ święta
umiała mówić jasno, nie bojąc się
niczego ani nikogo. Czasami
komentował zdania z listów świętej.

Idąc za przykładem nowej
orędowniczki, święty Josemaría
chciałby zwrócić się bezpośrednio i
wyraźnie do papieża. Napisał długi
list, który wysłał do Pawła VI za
pośrednictwem kardynała Angelo
dell'Aqua[35].

Relikwie i ikonografia

Święty Josemaria polecił umieścić
relikwiarz świętej wraz z relikwiami
innych orędowników w oratorium
Trójcy Przenajświętszej w siedzibie
Dzieła. W tym relikwiarzu znajdują
się dwie relikwie świętej. Pierwsza z
nich, ex ossibus S. Catharinae
Senensis V.O.P., posiada autentyczny



dokument Postulatora Generalnego
Zakonu Dominikanów, br. Tarcisio
M. Piccari OP, z dnia 25 czerwca 1964
roku[36] . Druga została uzyskana od
arcybiskupa Sieny, bpa Mario
Ismaela Castellano OP, który podpisał
autentyczny egzemplarz z relikwii
welonu świętej, tj. ex velo quo
coopertum fuit sacrum Caput Sanctae
Catherinae Virginis Senensis[37]. Na
relikwiarzu widnieje napis: "Dilexit
opere et veritate Ecclesiam Dei ac
Romanum Pontificem "[38]. Święty
Josemaría, podczas spotkania ze
studentami Kolegium Rzymskiego w
1972 r., na pytanie jednego z
obecnych o św. Katarzynę, tak to
skomentował: „Mam do niej
niezwykłe nabożeństwo. Wiecie, że
jest ona jedną z naszych
orędowniczek, a ja mam jej relikwię
nad mensą ołtarza, przy którym
odprawiam Mszę świętą. Napisałem
kiedyś do obecnego papieża [Pawła
VI] i powiedziałem mu: mam tę
relikwię z pobożności, ponieważ on



miał tyle miłości do Kościoła i
papieża, co ja. Nie chciałem mówić,
że mam więcej, bo to nieprawda.
Wszyscy mamy tę samą miłość, co
Katarzyna [...]. To znaczy: kochała
Kościół i papieża w prawdzie i w
czynie, tak jak wy i ja"[39]. Następnie
krótko omówił trudną sytuację w XIV
wieku, związaną z nieobecnością
papieża w Rzymie podczas jego
pobytu w Awinionie, skutecznymi
staraniami jednego z legatów
papieskich, kardynała Gila de
Albornoza, o spacyfikowanie państw
papieskich i umożliwienie powrotu
następcy Piotra do jego naturalnej
siedziby, podkreślając rolę świętej
Katarzyny, która modlitwą, pokutą i
listami nalegała, aby papież wreszcie
powrócił do Rzymu.

W tych samych latach, gdy chodziło o
wybór wizerunku świętej Katarzyny,
założyciel Dzieła preferował
ikonografię odpowiadającą typowi 
Vergine di Fontebranda, a nie bardziej



rozpowszechnionemu typowi 
Mantellata, z typowym czarno-
białym habitem Trzeciego Zakonu
Świętego Dominika[40]. I tak, kiedy
wiosną 1967 roku powstawał projekt
wielkiego retablum w sanktuarium
w Torreciudad, wybrano właśnie ten
typ wizerunku, czyli młodą pannę z
atrybutami autorki Dialogu: książką i
piórem, symbolami jej arcydzieła, 
Dialogo della Divina Provvidenza, i jej
statusu doktora Kościoła[41].

Pod koniec 1968 roku święty
Josemaría podarował Instytutowi
Dziennikarstwa Uniwersytetu
Nawarry, przyszłemu Wydziałowi
Komunikacji, wizerunek świętej
przedstawiający Mistyczne zaślubiny
świętej Katarzyny, autorstwa
malarza Pedro Atanasio
Bocanegra[42]. Obraz otrzymał w
prezencie w Sewilli[43]. Przedstawia
on św. Katarzynę w towarzystwie jej
Anioła Stróża i Świętej Rodziny[44] .
Święty Josemaría podarował obraz



Alfonsowi Nieto i Franciszkowi
Gómezowi Antonowi podczas ich
wizyty w Rzymie w tym samym
roku[45]. Obraz znajduje się obecnie w
gabinecie dziekana Wydziału
Komunikacji Uniwersytetu Nawarry.

Komentarze dotyczące momentów z
życia rodzinnego

Przy okazji spotkań rodzinnych z
wiernymi Opus Dei założyciel
czasami odwoływał się do świętej ze
Sieny. I tak w 1973 roku, korzystając
z pytania studenta rzymskiego
Kolegium Santa Maria[46] o powołanie
kontemplacyjne, wskazał na
przykład Katarzyny: „Słusznie mnie
pytasz. Ja również mam powołanie
kontemplacyjne. Staram się być
zawsze z Bogiem, z tym że moją 
komórką jest ulica. Nie wiecie, że
jestem bardzo dobrym przyjacielem
świętej Katarzyny Sieneńskiej z
dwóch powodów: po drugie,
ponieważ miała wspaniały język, nie



milczała. Jakże przydałoby się nam
dzisiaj na świecie kilka takich
Katarzyn! A pierwszy, ponieważ nie
była w klasztorze, była na ulicy, a w
swojej duszy uczyniła sobie
wewnętrzną celę, tak że
gdziekolwiek była, nie opuszczała jej.
Taka jest droga dusz w Opus Dei: być
na środku ulicy i być w Bogu "[47]. W
życiu świętej Katarzyny jest pewien
szczególny moment, w którym
zrodziła się idea komórki
wewnętrznej. Rajmund z Kapui
wspomina, że rodzina, a zwłaszcza
matka Mona Lapa, próbowała
odwieść Katarzynę od decyzji życia w
wieczystej czystości i poświęcenia się
pokucie i modlitwie. Zabrali jej
pokój, który miała dla siebie, zwolnili
służącą i zmusili ją do prac
domowych. To właśnie tam, pośród
zgiełku pracy w dużym domu z
wieloma ludźmi, którym musiała
służyć, pod natchnieniem Ducha
Świętego stworzyła dla siebie tę
wewnętrzną celę, w której mogła się



nieustannie skupiać”[48]. Święty
Josemaría w liście z 1954 r.
stwierdził: „Mieszkamy na ulicy, tam
mamy naszą celę: jesteśmy
kontemplatykami pośrodku
świata"[49] . Przy innej okazji, rok
później, podczas spotkania z tą samą
grupą osób, powróciła do przykładu
świętej ze Sieny, potwierdzając, że
bardzo ją kocha i wyjaśniając
jednocześnie powołanie
kontemplacyjne na ulicy, w środku
świata: "Mantelatas, tak je wtedy
nazywano. Zakładały coś w rodzaju
czarnej peleryny, aby się okryć, kiedy
szły ulicą, ponieważ te dobre kobiety
spędzały na ulicy dużo czasu. Jest to
wasz odległy precedens, ponieważ
one chciały być zakonnicami, nie
będąc nimi, a wy i ja mamy zamiar
nie być zakonnicami ani braćmi,
ponieważ Bóg nie woła nas do
tego"[50].

W ten sposób święty Josemaría łączy
szacunek i miłość do stanu



zakonnego w ogóle, a w
szczególności do świętej Katarzyny, z
przekonaniem, że należy żyć
kontemplacją pośród świata według
własnego ducha, odmiennego od
stanu zakonnego: "Gdziekolwiek
jesteśmy, pośród zgiełku ulicy i
ludzkich trosk - w fabryce, na
uniwersytecie, na wsi, w biurze czy
w domu - znajdujemy się w prostej
synowskiej kontemplacji, w
nieustannym dialogu z Bogiem.
Wszystko bowiem - ludzie, rzeczy,
zadania - jest dla nas okazją i
przedmiotem nieustannej rozmowy z
Panem: tak jak inne dusze, o różnych
powołaniach, znajdują kontemplację,
opuszczenie świata - contemptus
mundi - i ciszę celi lub pustyni. Do
nas, moje dzieci, Pan zwraca się
jedynie o ciszę wewnętrzną - o
uciszenie głosów egoizmu starego
człowieka - a nie o ciszę świata: bo
świat nie może i nie powinien
milczeć dla nas"[51].



Na wspomnianym wcześniej
spotkaniu w 1973 r. inna osoba
zapytała, czy można kochać Pana tak,
jak kocha się rodziców. Święty
Josemaria ponownie przywołał
przykład świętej: „Wierzę, że
będziesz Go kochać bardziej, nie
kochając rodziców mniej niż teraz, i z
tym samym sercem. Czy masz dwa
serca? Ja nie. Święta Katarzyna ze
Sieny przez długi czas zapewniała
swojego spowiednika, że nie ma
serca, że Pan je zabrał, a potem
powiedziała mu, że On jej je zwrócił,
ale nie swoje, lecz Jezusa. (...) Ty też
możesz kochać Sercem Jezusa, nie
potrzebując go"[52]. Założyciel Dzieła
nawiązuje tu do fragmentu Legendy
Maior, w którym Rajmund z Kapui
opowiada o mistycznym epizodzie,
tak jak mu go wyznała Katarzyna, to
znaczy, że Pan zabrał jej serce i
dopiero po jakimś czasie jej je oddał,
a raczej dał jej swoje serce w miejsce
serca Katarzyny[53] . W rezultacie
poczuła się odmieniona, zalana łaską



Pana, odnowiona wewnętrznie w
czystości i pokorze, jak mała
dziewczynka w wieku 4 lub 5 lat,
pełna miłości do bliźniego[54].

Przy innej okazji, 20 maja 1974 r.,
założyciel Dzieła ponownie nawiązał
do życia świętej Katarzyny i pokus,
jakie musiała ona znosić w pewnym
momencie swojego życia. Chociaż
odrzuciła wszystkie insynuacje
diabła, była jednak zaskoczona
gwałtownością ataku i pozornym
opuszczeniem przez Pana, i
powiedziała: « „Panie mój, gdzie
byłeś, gdy moje serce było nękane
tyloma pokusami?” A Pan
powiedział: „Byłem w twoim
sercu"»[55].

Kiedy święty Josemaría powoływał
się na listy świętej, czasami nazywał
ją "wielką szemraczką"[56] i
stwierdzał, że "miała bardzo ostry
język, mówiła wprost "[57] , "że
opowiadała papieżowi jakieś



barbarzyństwa i nazywała
kardynałów diabłami wcielonymi
"[58].

Podsumowanie

W życiu świętego Josemaríi obecna
jest miłość do świętej Katarzyny ze
Sieny, która zakorzeniła w jego życiu
pobożność do niej jeszcze przed
założeniem Dzieła i która z czasem
wzrastała. Dlatego też swoje notatki
nazwał Katarzynkami. Święty
Josemaría doceniał bezwarunkową
miłość Katarzyny do Kościoła i do
papieża, którą łączyła z wielką
odwagą, by jasno mówić do ludzi
swoich czasów, nawet do
najwyższych władz, aż po papieża. W
tym święty Josemaría widział
przykład dla siebie oraz dla swoich
córek i synów w Opus Dei. W
ostatnich latach życia podkreślał dwa
inne aspekty wzorcowego życia
świętej: jedność między życiem
kontemplacyjnym a działalnością



zewnętrzną, w której zawsze można
być z Bogiem, w komórce duszy, i
wreszcie jedność miłości ludzkiej i
Bożej, czyli miłowanie Boga i ludzi
jednym sercem, którym - zgodnie z
przykładem świętej ze Sieny -
powinno być serce Jezusa, które
otrzymała w mistycznym
wydarzeniu "wymiany serc" samego
Pana Jezusa Chrystusa.

[1] Tytuł oryginału artykułu: Santa
Caterina da Siena, san Josemaría
Escrivá e l'"apostolato dell'opinione
pubblica" (Święta Katarzyna ze Sieny,
święty Josemaría Escrivá i
apostolstwo opinii publicznej).

[2] Źródłem par excellence dla tego
żywota jest Legenda większa
spowiednika Świętej Katarzyny,
błogosławionego Rajmunda z Kapui
OP (1330-1399) i Legenda mniejsza
postulatora sprawy kanonizacji
Katarzyny, błogosławionego
Tommaso Caffariniego (1350-1443); w



obu przypadkach istnieje kilka
wydań w języku włoskim i
hiszpańskim, które będziemy
cytować w dalszej części pracy.
Bibliografia dotycząca życia św.
Katarzyny jest bardzo obfita:
wystarczy tu wymienić dwa tomy
Johannesa JØRGENSENA, Santa
Catalina de Siena, Voluntad: Madrid
1924; oraz biografię Adriany
CARLOTTI ODDASSO, Caterina
Benincasa, w: Filippo CARAFFA et al.
(reż.), Bibliotheca Sanctorum, Rzym,
Istituto Giovanni XXIII della
Pontificia Università Lateranense -
[poi] Città Nuova, 1961-2000, t. III,
kol.1033-1035..

[3] Umberto MEATTINI (a cura di),
Caterina da Siena, Le Lettere, Milano,
Paoline, 1993. Hiszpańskie wydania
listów z pierwszej połowy ubiegłego
wieku: Cartas de la Seráfica Virgen
Santa Catalina de Siena, de la orden
de predicadores, Vergara, El
Santísimo Rosario, 1910; Ernesto J.



ETCHEVERRY (tłum.), Santa Catalina
de Siena, Cartas espirituales (wybór),
Buenos Aires, Emecé, 1947.

[4] W latach 1305-1377 papieże nie
rezydowali w Rzymie, lecz we Francji
- od 1309 r. w Awinionie. Tę
nietypową sytuację, w której
następca Piotra tak długo przebywał
poza swoją naturalną siedzibą,
można wytłumaczyć niepokojami w
państwach papieskich, a zwłaszcza w
Rzymie, które utrudniały, a nawet
uniemożliwiały sprawne
funkcjonowanie władzy kościelnej.
Kilkadziesiąt lat spędzonych we
Francji sprawiło, że Kościół zbyt
mocno związał się z koroną
francuską; tendencję tę wzmocniło
również nadmierne kreacje
francuskich kardynałów, którzy z
kolei wybierali francuskich papieży.
Zależność od Francji, długotrwały
konflikt z cesarzem Ludwikiem
Bawarskim i z częścią franciszkanów
z powodu sporu o ubóstwo,



utworzenie systemu fiskalnego kurii,
który miał w jakiś sposób
zrekompensować brak dochodów z
państw papieskich itp. sprawiły, że
pobyt papiestwa w Awinionie był
negatywnie oceniany przez
współczesnych i późniejsze
pokolenia. Im dłużej trwała ta
sytuacja, tym bardziej wzrastał chór
głosów krytycznych: Petrarka, cesarz
Karol IV, Brygida Szwedzka,
Katarzyna ze Sieny i inni błagali
papieży o powrót do Wiecznego
Miasta. Odwołania zostały w końcu
wysłuchane, a po akcji legata
papieskiego, hiszpańskiego
kardynała Gila de Albornoza w
latach 1353-1357, któremu udało się
spacyfikować przynajmniej sporą
część państw papieskich, Urban VI
powrócił w 1370 r. na pierwszą,
potem nieudaną próbę do Rzymu,
natomiast Grzegorz XI mógł w końcu
ustanowić swoją rezydencję w
Rzymie. Powrót do Rzymu został
jednak odrzucony przez kardynałów



francuskich, którzy kilka miesięcy
później wybrali jednego z nich na
papieża, rozpoczynając w ten sposób
schizmę zachodnią, która miała
trwać do 1417 roku (por. Vicente
Ángel PALENZULA, El cisma de
Occidente, Madrid, Rialp 1982, s.
25-92).

[5] Il Dialogo della Divina
Provvidenza, Siena, Cantagalli, 1998.
Wydania hiszpańskie: Ángel MORTA
(wstęp, tłum. i przypisy), Obras de
santa Catalina de Siena. El Diálogo,
Madryt, La Editorial Católica, 1955 (=
BAC 143); El Diálogo, Madryt, Rialp,
1956 (= Nebli Collection 5).

[6] Św. Josemaría ESCRIVÁ, Apuntes
íntimos, n. 1862, Rzym, 14-VI-1948,
cytowany w Andrés VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei,
Vol. I: ¡Señor, que vea!, Rialp: Madrid
1997, s. 338. Adnotacje do Apuntes
íntimos w katarzynkach rozpoczęły
się w 1928 roku. Nie zachował się



jednak ani pierwszy z tych zeszytów,
ani inne luźne notatki, ponieważ
założyciel Dzieła spalił je. Najstarsze
katarzynki znajdują się w drugim
zeszycie Apuntes, który rozpoczyna
się w marcu 1930 r. (por. tamże, s.
337-347; św. Josemaría ESCRIVÁ,
Camino. Wydanie krytyczno-
historyczne przygotowane przez
Pedro RODRÍGUEZ, Madryt, Instituto
Histórico Josemaría Escrivá - Rialp,
2004, s. 23.

[7] Por. VÁZQUEZ DE PRADA I, s. 338.

[8] List z 9-I-1932, nr 73 (AGP, ser. A.3.,
leg. 91, karp. 3, exp.1; VÁZQUEZ DE
PRADA I, s. 338).

[9] List z 29 IX 1957 r., nr 49 (AGP,
seria 3., leg. 94, karp. 1, eksp. 3).

[10] List z 15-VIII-1964 r., nr 3 (AGP
ser. A.3, leg. 93, karp. 3, eksp. 3).



[11] Święty Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Kochać Kościół, Madryt,
Palabra, 1986, s. 28.

[12] Św. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Amar a la Iglesia,
Madrid, Palabra, 1986, s. 68.
Cytowany tekst znajduje się w:
ŚWIĘTA KATARZYNA ze SIENY,
Dialog, rozdz. 116; w przypadku tego
tekstu św. Josemaria nie korzysta z
wydania Ángela MORTA, Madryt
1955 (= BAC 143). Nie korzystał też z
wydania Rialp, Madryt 1956.
Prawdopodobnie cytat pochodzi z
wydania Catalina de Siena, Libro de
la Divina Doctrina, powszechnie
nazywanego "El Diálogo", Avila,
Senén Martín, 1925. 607 stron.

[13] J. ESCRIVÁ DE BALAGUER, Droga,
wydanie krytyczno-historyczne w
opracowaniu P. RODRÍGUEZ, Madryt
2002, punkt 67, s. 279-80. Jak
wyjaśnia Rodriguez: Ten sposób
wyrażania się - kapłani, moi



Chrystusowie (pochodzi z Psalmu
105) - został rozsławiony przez
Świętą Katarzynę: "To są moi
pomazańcy i nazywam ich moimi
Chrystusami, ponieważ
wyznaczyłam ich do
administrowania wami" (Dialog, 113)
oraz "To są moi pomazańcy; dlatego
powiedziałam w Piśmie Świętym: nie
dotykajcie moich
Chrystusów" (Dialog, 115).

[14] Rodriguez wskazuje na
następujące punkty Drogi: 85, o
relacji między modlitwą słowną i
myślną (por. wyd. krytyczne, s.
294-95); 126, o łakomstwie jako 
awangardzie nieczystości (por. wyd.
krytyczne, s. 327-27); 183, o
strzeżeniu wzroku i serca (por. wyd.
krytyczne, s. 373-74); 258, o
nawiedzeniach duszy przez Pana
(por. wyd. krytyczne, s. 431-32).

[15] Homilia Chrystus obecny wśród
chrześcijanach, wygłoszona 26 III



1967, w Niedzielę Wielkanocną, w:
Josemaría ESCRIVÁ, w To Chrystus
przechodzi, nr 105.

[16] Ibid., n 183.

[17] ESCRIVÁ, Apuntes íntimos n. 217,
218 (cytowane w VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador..., t. I, s. 381;
zob. RODRÍGUEZ, ed. crit. s. 473). W
jednym z wywiadów założyciel Opus
Dei powiedział: „Przez wiele, wiele
lat, od samego założenia Opus Dei,
rozważałem słowa Chrystusa, o
których mówi nam św. Jan: Et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (J 12, 32).
Chrystus, umierając na krzyżu,
przyciąga do siebie całe stworzenie, a
w Jego imię chrześcijanie, działając
pośród świata, mają pojednać
wszystko z Bogiem, stawiając
Chrystusa na szczycie wszystkich
ludzkich działań" (Rozmowy, 59).
Por. P. RODRÍGUEZ, "Wywyższenie
Chrystusa na krzyżu. Jana 12:32 w



doświadczeniu duchowym bł.
Josemaríi Escrivá", w: Gonzalo
ARANDA PÉREZ - Claudio BASEVI -
Juan CHAPA PRADO (red.), Biblia,
exégesis y cultura: estudios en
honorem del prof. José María
Casciaro, Pamplona, Eunsa, 1994, s.
573-601.

[18] Por. Dialog, rozdz. 26.

[19] „O opinii publicznej",
Wspomnienia o naszym Ojcu, s. 398,
AGP, Biblioteka, P21.

[20] Jesús GIL SÁENZ, La biblioteca de
trabajo de san Josemaría Escrivá de
Balaguer en Roma, EDUSC, Rzym,
2015.

[21] SANTA CATALINA DE SIENA, 
Diálogos, Madryt, Andrés García de
la Iglesia, 1668; Ángel MORTA
(Introd., tłum. i przypisy), Obras de
Santa Catalina de Siena, El Diálogo,
La Editorial Católica, 1955; SANTA



CATALINA DE SIENA, El Diálogo,
Madryt, Rialp, 1956.

[22] Dialog św. Katarzyny ze Sieny
podyktowany w języku ojczystym
przez samą istotę porwaną w
nadmiarze i abstrakcji umysłu.
Traktat o Opatrzności Bożej, Rzym,
Drukarnia przy Piazza di Monte
Citorio, 1866 (= Dzieła św. Katarzyny
ze Sieny III).

[23] Johannes JØRGENSEN, Santa
Catalina de Siena, Buenos Aires,
Editorial Difusión, 1943? (oryginał:
Den hellige Katerina af Siena,
København, Gyldendalalal, 1915).
Jørgensen (1866-1956) to duński
pisarz, który w 1894 r. konwertował
do Kościóła katolickiego i w wyniku
pielgrzymki do Asyżu postanowił
poświęcić swój talent pisarski w
dużej mierze biografiom świętych,
takich jak Franciszek z Asyżu,
Brygida Szwedzka, Katarzyna ze
Sieny i inni. Książki zostały dobrze



przyjęte i tłumaczone na kilka
języków.

[24] I tak, gdy ustalano projekt
ikonograficzny tabernakulum
oratorium na Zesłanie Ducha
Świętego w Villa Tevere w latach
1954-1956, w tabernakulum
umieszczono tylko czterech
orędowników. Są to małe srebrne
figurki umieszczone w czterech
niszach wokół tabernakulum w
formie okrągłej kapliczki (por.
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador...,
t. III, s. 306-307; Crónica, marzec
1997, 26-32, AGP, Biblioteca, P01).
Ołtarz świętych orędowników,
umieszczony za kratą w auli Villa
Tevere, również został pomyślany
bez świętej Katarzyny (por. opis w
Crónica, maj 1960, s. 63-67 i luty
1962, s. 48-49, AGP, Biblioteca, P01).
To samo można powiedzieć o
oratorium w Villa delle Rose w
Castelgandolfo, gdzie umieszczono
małe skrzynki z relikwiami świętych



Mikołaja z Bari, Tomasza More'a,
Piusa X i Jana Marii Vianneya.

[25] List do Florencio Sáncheza Belli,
10-V-1964 (AGP, ser. A.3.4., leg. 280,
karp. 4; cytowany w VÁZQUEZ DE
PRADA III, s. 532).

[26] Święta została ogłoszona przez
Piusa XII patronką Włoch. Jan XXIII
nakazał, aby we Włoszech święto
świętej Katarzyny - podobnie jak
święto święto Franciszka z Asyżu -
było obchodzone jako święto I klasy
(por. Komunikat Świętej Kongregacji
Obrzędów z dnia 5 sierpnia 1961
roku, AAS 53 [1961], s. 630).

[27] Notatki ze spotkania, 30 kwietnia
1964,Cronica, maj 1964, s. 61-62, AGP,
Biblioteka, P01.

[28] Audiencja generalna z 29 kwietnia
1964 r. (pamiętajmy, że święto św.
Katarzyny obchodzone było wówczas
30 kwietnia), L'Osservatore Romano z



30 kwietnia 1964 r. Tłumaczenie jest
nasze.

[29] Świadectwo José Luisa Illanesa,
AGP, ser. A.5, 220-1-8.

[30] JAN XXIII, List Hoc anno do
Mistrza Generalnego Dominikanów,
Michaela Browne'a, 20-VII-1961, AAS
53 (1961), s. 555-557.

[31] CARTOTTI ODDASSO, Caterina
Benincasa, s. 1033. Kult świętej ze
Sieny wzrósł jeszcze bardziej: 15
października 1967 r. Paweł VI ogłosił
zamiar nadania świętej Katarzynie,
obok świętej Teresy z Avila, tytułu
Doktora Kościoła. Od momentu
pierwszego ogłoszenia do faktycznej
proklamacji upłynęły jeszcze trzy
lata, aż do momentu, gdy Papież
uroczyście ogłosił obie kobiety
doktorami Kościoła w Bazylice
Watykańskiej 8 października 1970 r.
(por. G. CAVALLINI, Caterina da
Siena, BSS, Appendice 1, col.
284-290).



[32] Por. "En la opinión pública",
Recuerdos de nuestro Padre, s.
391-401, AGP, Biblioteca, P21.

[33] Por. Ibid., 393.

[34] Ibid., 398.

[35] List Josemaríi Escrivá do papieża
Pawła VI, 14 czerwca 1964, n. 1 (AGP,
ser. A.3.4., leg. 281, karp. 1; por.
VÁZQUEZ DE PRADA III, s. 534-536).

[36] Na odwrocie autentycznego
egzemplarza przechowywanego w
Villa Tevere znajduje się mała
odręczna notatka św. Josemarii,
która brzmi: "Jest w skrzyni w
oratorium Ojca. Wysłał mi ją przez
Alvaro, o. Aniceto, generał
dominikanów. Rzym, 23-10-64".
Generałem dominikanów był w
latach 1962-1974 Aniceto Fernández
Alonso (†1981). Tarcisio M. Piccari
był wówczas postulatorem
generalnym do spraw



kanonizacyjnych Zakonu
Dominikańskiego.

[37] Autentyczny egzemplarz nosi datę
9 października 1964 r. i znajduje się
w Villa Tevere. Na odwrocie
autentycznego egzemplarza znajduje
się również krótka odręczna notatka
świętego Josemaríi: "Ta relikwia
znajduje się w szkatułce, w której jest
już inna relikwia tej samej świętej,
na stole ołtarzowym w oratorium
Ojca. Rzym, 13 października 1964 r.
Mariano". Inna odręczna notatka
zachowana wraz z autentycznymi,
napisana po włosku innym
charakterem pisma, głosi: "Niestety
nie zachowały się żadne części ciała
świętej, oprócz głowy, która jest
czczona w relikwiarzu w kościele św.
Dominika w Sienie, i reszty ciała,
która znajduje się pod ołtarzem
głównym Santa Maria sopra Minerva
w Rzymie - Oprócz tych świętych
szczątków jedyną cenną autentyczną
relikwią jest ten fragment welonu



świętej, zachowany przez
arcybiskupa Sieny". Tłumaczenie jest
nasze.

[38] Por. Ana SASTRE, Tiempo de
caminar. Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1989, s. 488.

[39] Notatki ze spotkania rodzinnego,
23 października 1972 r., AGP, ser. A.4.

[40] Por. Werner PLEISTER, Katherina
(Caterina) von Siena, en Engelbert
KIRSCHBAUM (Begr.) - Wolfgang
BRAUNFELS (Eds.), Lexikon der
christlichen Ikonographie, Freiburg
im Breisgau, Herder, 1968-1976, vol.
VII, kol. 300-306.

[41] Por. Manuel GONZÁLEZ-
SIMANCAS LACASA, Un retablo de
alabastro en pleno siglo XX, in
Manuel GÓMEZ LEIRA - Manuel
GARRIDO GONZÁLEZ (eds.),
Torreciudad, Madrid, Rialp, 2003, pp.
165-190. Rzeźbiarz tego retablum,



Juan Mayné Torras, opublikował
obszerny artykuł na temat swojego
dzieła: Retablo, w: Tamże, s. 191-214.
Na s. 209 znajduje się reprodukcja
wizerunku świętej Katarzyny: figura
umieszczona jest na głowicy
ozdobionej kaczkami, po prawej
stronie retablum (Crónica, 1990, s.
380-389, AGP, Biblioteca, P01).

[42] Pedro Anastasio BOCANEGRA
(Granada, 12-V-1638 - Granada,
1689); por. Alfonso E. PÉREZ
SÁNCHEZ, Pintura Barroca en
España, 1600-1750, Madrid, Cátedra,
1992.

[43] Carlos BARRERA DEL BARRIO, San
Josemaría de Balaguer y el Instituto
de Periodismo de la Universidad de
Navarra, SetD 2 (2008), pp. 245-246.

[44] Świadectwo Alfonso Nieto
Tamargo, Islabe, 15 sierpnia 1975 r.,
AGP, ser. A.5, 230-0212: „W gabinecie
dziekana Wydziału Informatyki
Uniwersytetu Nawarry znajduje się



obraz przedstawiający mistyczne
zaślubiny świętej Katarzyny ze Sieny.
Obraz był darem od Ojca. Pamiętam,
że w 1968 roku, podczas jednego z
pobytów Ojca w Pampelunie,
zostałem wezwany, aby udać się do
Colegio Mayor Aralar. W sali zarządu
Colegio Mayor, podczas krótkiej
rozmowy z Ojcem, opowiedziałem
mu kilka anegdot i szczegółów
dotyczących pracy w ówczesnym
Instytucie Dziennikarstwa
Uniwersytetu Nawarry. Z ojcem byli
Don Álvaro [del Portillo], Don Javier
[Echevarría] i Don Florencio
[Sánchez Bella]. Po opowiedzeniu
Ojcu o szczegółach pracy
apostolskiej, jaką wykonuje,
powiedział, że zamierza przesłać
nam w prezencie obraz świętej
Katarzyny. I powiedział mi
konkretnie: kiedy zapytają cię,
dlaczego Ojciec dał ci ten obraz,
powiedz, że po to, by przypomnieć
dziennikarzom o obowiązku pisania i
obrony prawdy; tak właśnie



postępowała św. Katarzyna ze Sieny,
która nie przebierała w słowach i z
miłością zawsze mówiła wszystkim
prawdę..., nawet samemu
papieżowi".

[45] „Zaskoczył nas prezentem:
obrazem św. Katarzyny [...], abyśmy
mogli brać z niej przykład i uczyć
tego uczniów, mówiąc prawdę
twardą jak pięść, stanowczo i jasno,
ale z miłością i zrozumieniem":
Francisco Gómez Antón, 
Desmemorias, Pamplona, Eunsa,
2002,str. 78-79;por. BARRERA,
Josemaría Escrivá, p. 246).

[46] O początkach tego
międzynarodowego ośrodka
szkoleniowego por. María Isabel
MONTERO CASADO DE AMEZÚA,
L'avvio del Collegio Romano di Santa
Maria, SetD 7 (2013), s. 259-319.

[47] Notatki ze spotkania rodzinnego,
21-IV-1973, Noticias, 1973,str. 434,



AGP, Biblioteca, P02. (Noticias 1973,
str. 434).

[48] Por. RAIMONDO DA CAPUA, Santa
Caterina da Siena, Legenda maior,
Siena, Cantagalli: Siena, 1998 (rist.
della 5a edizione riveduta 1969),
rozdz. 49, s. 62. Rajmund dodaje, że
święta poradziła mu, aby postępował
w ten sam sposób, gdy sam miał
bardzo wymagające zadanie:
"Pamiętam [...], że gdy gnębiły mnie
moje zajęcia lub gdy musiałam udać
się w podróż, upominała mnie,
powtarzając: „Zrób sobie w głowie
celę, z której nigdy nie wyjdziesz":
Tamże, s. 62-63. Tłumaczenie jest
nasze.

[49] List z 31 maja 1954, n. 7 § 2,
cytowany przez Manuela BELDĘ,
Kontemplatycy pośród świata,
Romana. Bolletino della Santa Croce
e Opus Dei 14 (1998), s. 327. Por.
także José Luis ILLANES, La
santificación del trabajo. El trabajo



en la historia de la espiritualidad,
Madrid, Palabra, 2001, s. 125, który
wśród innych cytatów przytacza
również ten tekst: "Dusze
kontemplacyjne pośród świata: tym
są moje dzieci w Opus Dei, tym
musicie być zawsze, aby zapewnić
sobie wytrwałość, wierność
powołaniu, które otrzymaliście. I w
każdej chwili naszej drogi będziemy
mogli szczerze wołać: "loquere,
Domine, quia audit servus tuus" (1
Sam 3, 9); mów, Panie, sługa Twój
słucha. Gdziekolwiek jesteśmy,
pośród zgiełku ulicy i ludzkich trosk -
w fabryce, na uniwersytecie, na polu,
w biurze czy w domu - znajdziemy
się w prostej synowskiej
kontemplacji, w nieustannym
dialogu z Bogiem" (List z 11 marca
1940 r., n. 15).

[50] Notatki ze spotkania rodzinnego,
24 maja 1975, AGP, ser. A.4.



[51] ESCRIVÁ, List z 11 marca 1940, n.
15.

[52] Notatki ze spotkania rodzinnego,
24 maja 1975, AGP, ser. A.4.

[53] Według relacji epizod ten należy
umieścić w lipcu 1370 r.: «Pewnego
razu, gdy modliła się gorliwiej do
Pana, rzekła do Niego słowami
proroka: „Stwórz we mnie serce
czyste, o Boże mój, i odnów we mnie
ducha wytrwałego" (Ps 50, 12), i
prosiła Go usilnie, aby usunął jej
serce i jej wolę. Pocieszył ją tą wizją:
wydawało się jej, że odwieczny
Oblubieniec przyszedł, jak zawsze,
aby ją odwiedzić, otworzył jej pierś z
lewej strony i wyjął jej serce. A
wszystko to tak dokładnie pokrywało
się z tym, co Katarzyna czuła w
swoim wnętrzu, że kiedy poszła do
spowiedzi, powiedziała swojemu
spowiednikowi, że jej serce nie
mieści się już w piersi. Spowiednik
jednak wzruszył ramionami na ten



sposób wyrażania się i żartobliwie, w
pewnym sensie, zganił ją za takie
wyrażanie się. Ale ona potwierdziła
to, co powiedziała: „Zaprawdę, Ojcze,
na tyle, na ile mogę wiedzieć i czuć,
wydaje mi się, że nie mam serca,
ponieważ Pan ukazał mi się,
otworzył moją klatkę piersiową po
lewej stronie, zabrał moje serce i
odszedł". Spowiednik przypomniał
jej, że niemożliwe jest życie bez
serca, ale Katarzyna odpowiedziała,
że dla Pana nie ma nic niemożliwego
i że jest przekonana, iż nie ma już
serca. Dlatego przez jakiś czas
uparcie powtarzała, że żyje bez
serca. -Pewnego dnia była w kaplicy
kościoła Braci Kaznodziejów w
Sienie, gdzie spotykały się Siostry
Pokutnice św. Dominika. Inni odeszli,
ale ona pozostała tam, by się modlić i
doznała ekstazy. W końcu doszła do
siebie i wstała, aby wrócić do domu.
Nagle ogarnęła ją światłość z nieba, a
w tej światłości ukazał się jej Pan,
trzymając w swych świętych



dłoniach ludzkie serce, czerwone i
lśniące. Chociaż w momencie
pojawienia się Autora światła upadła
drżąca na ziemię, Pan podszedł do
niej, otworzył jej klatkę piersiową po
lewej stronie i wkładając to samo
serce, które trzymał w rękach,
powiedział do niej: „Najdroższe
dziecko, tak jak tamtego dnia
wziąłem twoje serce, tak teraz daję ci
moje, z którym będziesz żyła
zawsze". Po tych słowach zamknął
otwór, który zrobił w jej boku, a na
znak cudu na tej części jej ciała
pozostała blizna, o czym
opowiedziały mi i innym jej
towarzyszki, które mogły ją
zobaczyć. Kiedy chciałem poznać
prawdę o tym, co się stało, sama
musiała mi to wyznać i dodała, że od
tej chwili nie mogła już mówić:
„Panie, Tobie powierzam moje
serce"»: Legenda maior, rozdz. 6, nn.
179-180, s. 198-199; por. JØRGENSEN,
Święta Katarzyna ze Sieny, s. 142-144.
Tłumaczenie jest nasze.



[54] Święta, zwracając się do swojego
ówczesnego spowiednika, o.
Tommaso della Fonte, powiedziała:
"Mój umysł jest wypełniony tak
wielką radością i szczęściem, że
zdumiewam się, iż moja dusza
pozostaje w moim ciele". I dodał: "Ta
żarliwość rodzi w moim umyśle
prawdziwą odnowę czystości i
pokory, tak bardzo, że wydaje mi się,
iż wracam do wieku czterech czy
pięciu lat. Stąd moja miłość do
bliźniego jest taka, że dla niego
gotów byłbym stawić czoło śmierci z
radością i wielkim zadowoleniem
serca" (tamże, s. 182). Legenda
mniejsza relacjonuje to samo
wydarzenie w części II, rozdz. VI, s.
90-91. Tłumaczenie jest nasze.

[55] Legenda maior, 110, por.
JØRGENSEN 58-60

[56] Notatki ze spotkania rodzinnego,
26 czerwca 1974, AGP, ser. A.4.



[57] Notatki ze spotkania rodzinnego,
28 IV-1974, AGP, ser. A.4.

[58] Tertulia, 11-II-1962, AGP, ser. A.4.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredownicy-v-sw-katarzyna-

ze-sieny/ (02-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-v-sw-katarzyna-ze-sieny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-v-sw-katarzyna-ze-sieny/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-v-sw-katarzyna-ze-sieny/

	Orędownicy (V): św. Katarzyna ze Sieny

