
opusdei.org

Orędownicy (IV): św.
Tomasz More

Święty Mikołaj z Bari; święty
Jan Maria Vianney; święty Pius
X; święty Tomasz More i święta
Katarzyna ze Sieny to pięcioro
świętych orędowników Dzieła.
Ta książka opowiada o tym, jak
zostali wybrani i jakie sprawy
powierzono każdemu z nich.
Publikujemy czwarty rozdział.

22-06-2023

Święty Tomasz More[1]

ANDREW HEGARTY



20 sierpnia 1959 roku The Times
(Londyn) opublikował artykuł -
dziesiąty z serii "People to Watch" -
pod tytułem "Hiszpański założyciel
Opus Dei". Anonimowy
korespondent specjalny - którym był
katolicki pisarz i redaktor Tom Burns
- wyjaśnił w tym tekście, że św.
Josemaría był "przystępną i pogodną
postacią, która miałaby wiele
wspólnego z sir Thomasem More'em,
którego zresztą wybrał na swojego
patrona".[2] W tym czasie, św. Tomasz
More (1478-1535) był już od kilku lat
patronem Opus Dei, a założyciel
modlił się w 1958 i 1959 roku w
anglikańskim kościele św. Dunstana
w Canterbury, gdzie prawie na
pewno cztery wieki wcześniej
pochowano odciętą głowę
męczennika.

W roku akademickim 1953-1954
wykonano tabernakulum dla
oratorium Zesłanie Ducha Świętego
w Villa Tevere, siedzibie Opus Dei w



Rzymie. Na zewnątrz znajdowały się
symetrycznie rozmieszczone
wizerunki świętego Mikołaja z Bari,
świętego Jana Marii Vianneya,
świętego Piusa X - do tego czasu
przyzywanych jako pomniejszych
patronów Opus Dei, choć wkrótce
mieli być nazywani orędownikami -
oraz św. Tomasz More. Założyciel
zatwierdził projekt latem 1954 roku,
kiedy to Pius X został właśnie
kanonizowany, a tym samym
zaproponowany do powszechnego
kultu publicznego[3]. Wydaje się
jasne, że św. Tomasz More został
włączony do grupy orędowników,
tworząc kwartet, nie później niż - i
prawdopodobnie niewiele wcześniej
niż - latem 1954 roku[4] . Ukończone
tabernakulum, które bardzo
podobało się św. Josemaríi, zostało
dostarczone 29 września 1956 roku[5].

W 1954 r. św. Josemaría zdecydował,
że pochodzenie geograficzne
orędowników, którzy nie zostali



jeszcze wymienieni, powinno w
pewnym stopniu odzwierciedlać
uniwersalny zasięg Opus Dei,
wówczas szybko rozwijającego się na
całym świecie. Etap ten wymagał
częstych kontaktów z dykasteriami
Stolicy Apostolskiej oraz z władzami
świeckimi i cywilnymi różnych
szczebli, dlatego wartość
orędowników na tych dwóch polach -
św. Piusa X i św. Tomasza More'a -
musiała być oczywista.

Stabilna praca wiernych Opus Dei w
Wielkiej Brytanii rozpoczęła się 28
grudnia 1946 roku, a wkrótce potem
rozpoczęła się w krajach
anglojęzycznych, takich jak Irlandia i
Stany Zjednoczone Ameryki. Ta
obecność w świecie anglojęzycznym
mogła sprawić, że należało
wyznaczyć anglojęzycznego
orędownika.

Być może - choć to czysta spekulacja -
w jego zbliżeniu z Anglią był też



element zadośćuczynienia, podobnie
jak w przypadku Francji, gdy wybrał
świątobliwego Proboszcza z Ars.
Założyciel wskazał kiedyś na wielką
miłość, jaką żywił do Francji,
częściowo jako rekompensatę za
nienawiść do tego kraju, powszechną
wśród Hiszpanów w czasach jego
młodości, spowodowaną zarówno
wrogością historyczną, jak i
względami religijnymi[6]. Niewiele
inaczej było w przypadku Anglii (lub
Wielkiej Brytanii). Kiedy urodzony
na Gibraltarze angielski biskup
katolicki Peter Amigo zaoferował w
1915 r. swoje usługi rządowi
brytyjskiemu, aby pomóc w
zapewnieniu neutralności Hiszpanii
podczas I wojny światowej,
zachęcono go do zwiedzenia kraju i
złożenia sprawozdania. Zauważył
przy tym utrzymującą się niechęć do
roli Wielkiej Brytanii w kryzysie -
klęsce - jakiej doświadczyła
Hiszpania w 1898 r., a także znaczną
sympatię Hiszpanów dla Niemiec i



Austrii wśród wojskowych i
duchowieństwa. Ci ostatni - i wielu
ludzi świeckich - byli odbiorcami
niemieckiej propagandy, która
wykorzystywała pogardę dla
francuskiego antyklerykalnego
sekularyzmu i przedstawiała cesarza
jako filar cywilizacji chrześcijańskiej.
Fakt, że hiszpańscy liberałowie i
republikanie skłaniali się ku Francji i
Wielkiej Brytanii, tylko potwierdzał
podejrzenia szerokich rzesz
katolickich monarchistów i
tradycjonalistów. Król Alfons XIII był
równie podzielony przez sprzeczne
uczucia między angielską żoną a
austriacką matką[7] . Ponadto,
historyczne prześladowania
katolickiej ludności Irlandii[8]

odegrały również rolę w postawie
niektórych katolików hiszpańskich
wobec Wielkiej Brytanii - a na pewno
w postawie św. Josemaríi w czasach
jego młodości. Niezwykła była
determinacja założyciela w



pokonywaniu uprzedzeń, zarówno
dawnych, jak i współczesnych.

Wyraźnie odrzucił truciznę
nacjonalizmu, przeciwstawiającemu
się zdrowemu patriotyzmowi, i był
zdecydowany, aby uniwersalność
Opus Dei zajaśniała[9]. Św. Josemaría
wyjaśnił młodemu wówczas
Peterowi Haverty, którego spotkał w
Londynie 11 sierpnia 1958 r., to, na
co często zwracał uwagę w innych
rozmowach: że mógł wybrać na
orędowników świętych hiszpańskich,
ale zdecydował inaczej: żaden z
orędowników nie powinien być
Hiszpanem[10].

Tomasz More był szczególnie
odpowiedni do roli orędownika Opus
Dei, zarówno ze względu na swój
prestiż zawodowy i status męża
stanu, jak i dlatego, że był żonaty i
miał rodzinę. Miał on być jedynym
świeckim nie-kapłanem, który został
nazwany świętym orędownikiem:



liczba kanonizacji o takiej
charakterystyce była wówczas, i jest
obecnie, dość niewielka. Chociaż św.
Josemaría od początku dostrzegał
obecność wiernych żonatych w Opus
Dei, nie mógł uzyskać zgody na
formalne przyjęcie pierwszych
trzech członków supernumerariuszy
aż do 1948 roku[11]. Prawdopodobnie
fakt ten wpłynął w pewnym stopniu
na wybór św. Tomasza More'a na
orędownika zaledwie kilka lat
później[12].

Pragnienie św. Josemarii, aby
otrzymać relikwię św. Tomasza More

Pod koniec 1957 roku św. Josemaría
wysłał prośbę do członków Opus Dei
mieszkających w Londynie, aby
postarali się o pozyskanie relikwii
św. Tomasza More'a do kaplicy
relikwii, która miała być
zainstalowana w siedzibie głównej w
Villa Tevere. We wniosku wyraźnie
zaznaczono, że w innych miejscach



podejmowano już bezskuteczne
starania[13] . Prośba została przyjęta i
natychmiast rozpoczęto
poszukiwania w Londynie. 14 lutego
1958 r. dwie osoby odwiedziły
Arcybiskupa Westminsteru w celu
omówienia innych spraw i
korzystając z okazji, zapytały go, czy
mógłby im pomóc w uzyskaniu
takiej. Powiedział im, że to
niemożliwe, a oni zasugerowali, aby
dał im pozwolenie na poproszenie
księdza proboszcza o fragment
relikwii, którą posiadał[14] . Przez
pewien czas starania te były
wstrzymane i nie przyniosły
rezultatu.

Odpowiedź arcybiskupa nie była
zaskoczeniem, przynajmniej jeśli
chodzi o relikwie cielesne.
Pozbawione głowy zwłoki straconego
Mora spoczywały wraz z wieloma
innymi ciałami, celowo
pomieszanymi z innymi, pod
posadzką kościoła Świętego Piotra ad



Vincula, na wewnętrznym
dziedzińcu Tower of London,
miejscu, które nie było wówczas
otwarte dla publiczności. Ponadto
nie było jasne, czy szczątki nie
zostały przeniesione podczas
późniejszych zmian w kościele, co
praktycznie uniemożliwiło
identyfikację. Głowa męczennika
została uratowana przez jego
ukochaną córkę, Małgorzatę Roper,
dzięki przekupstwu i pobożnym
intrygom, gdy miała zostać zdjęta (w
celu niegodnego, ale bezpiecznego
usunięcia do Tamizy) z kolca na
London Bridge, gdzie była
zwyczajowo wystawiona, aby
odstraszyć innych zdrajców. Prawie
na pewno została pochowana po
latach w grobowcu Roperów
(rodzina męża Małgorzaty) w mieście
Canterbury, w kościele św. Dunstana,
który od dawna był kościołem
anglikańskim[15]. Z tych wszystkich
powodów uzyskanie relikwii ciała
świętego zawsze było trudne, a



nawet niemożliwe. Za
pośrednictwem antykwariuszy w
Londynie bezskutecznie starano się
zdobyć przedmioty, które mogły
należeć do świętego. Don Juan
Antonio Galarraga[16] poinformował o
poszukiwaniach swojego przyjaciela,
monsignora Gordona Wheelera,
administratora katedry
westminsterskiej. W liście z dnia 18
czerwca 1958 r. monsignor Wheeler
poinformował Galarragę, że Don
Alfonso de Zulueta, proboszcz
kościoła Najświętszego Odkupiciela i
św. Tomasza More'a w Chelsea, starał
się o naprawę obudowy cennej
relikwii, która jego zdaniem trafiła
do kościoła od wspólnoty angielskich
zakonnic założonej w Brugii (Belgia).
Najwyraźniej był to fragment kręgu z
podstawy czaszki More’a, który
odłączył się (celowo lub w inny
sposób) w czasie zdejmowania z
kolca, na którym była wystawiona na
London Bridge, a w każdym razie
przed pochówkiem w Canterbury.



Relikwia ta była zbyt mała, aby
można ją było podzielić (w lutym
1981 r. została skradziona z kościoła
w Chelsea i nigdy jej nie odzyskano).
Biskup Wheeler podał
prawdopodobny adres klasztoru w
Brugii[17]. Thomas Holland, ówczesny
sekretarz Delegatury Apostolskiej w
Londynie, a później biskup Salford,
dobry przyjaciel założyciela, również
pomagał w poszukiwaniach relikwii
w latach 1958-1959[18].

Podczas pobytu w Londynie latem
1958 r. Założyciel ponownie wyraził
zainteresowanie pozyskaniem
relikwii i został poinformowany o
napotkanych trudnościach. Z
poczuciem humoru zachęcał swoich
synów do dalszych wysiłków i
powiedział im, że została już
wykonana skrzynia, która będzie
przeznaczona na relikwiarze
zawierające relikwie pozostałych
trzech orędowników, i że będzie
musiał umieścić na niej informację,



że jest pusta, ponieważ jego synowie
w Anglii nie zdobyli relikwii[19].

Wspólnota kanoniczek augustianek,
pierwotnie wygnanych z Anglii,
pozostaje do dziś w swoim belgijskim
klasztorze w Brugii. W 1773 r. o.
Thomas More SJ, ostatni prowincjał
angielskich jezuitów przed kasatą
Towarzystwa Jezusowego i ostatni w
bezpośredniej linii męskiej swojego
męczeńskiego imiennika, podarował
kręg swojej siostrze, matce Marii
Augustynie More, ósmej przeoryszy
klasztoru, która z kolei przekazała go
wspólnocie po swojej śmierci w 1807
r. Wydaje się, że w archiwach
Prowincji Brytyjskiej Towarzystwa
Jezusowego znajduje się zapis, że
relikwia ta została przekazana przez
Philipa Ropera ponad sto lat
wcześniej, w 1645 r., jego kuzynowi,
o. Henry'emu More'owi, S.J.,
prawnukowi męczennika, na
przechowanie w jakimś domu
jezuickim, i że pozostawała w



Prowincji aż do kasaty. Ta część,
która pozostała w Brugii, jest
wystawiona w kaplicy pod portretem
męczennika, który, jak się uważa,
pochodzi ze szkoły Holbeina. W 1877
roku przeorysza, Matka Maria
Gabriela Belton, podzieliła kręg i
przekazała jego część brytyjskim
jezuitom - w podzięce za pomoc,
jakiej wspólnota udzieliła o. Johnowi
Morrisowi S.J. przy tworzeniu nowej
fundacji w Haywards Heath, Sussex,
oraz za jego wspaniałą pracę na
rzecz beatyfikacji angielskich
męczenników. Oddzielna część
została wówczas zdeponowana w
jezuickim Manresa House,
Roehampton, Londyn. Co do jego
dalszych losów panuje spore
zamieszanie. Według notatki
znalezionej w skrzyni z innymi
relikwiami, która wcześniej
znajdowała się w zamkniętym
obecnie Manresa House, relikwia
została przekazana w 1972 r.
Kolegium Północnoamerykańskiemu



w Rzymie. Inna notatka, raczej
sprzeczna z tą relacją, sugeruje, że
przed przywiezieniem podzielono ją
na sześć mniejszych relikwii, po
czym co najmniej dwie wysłano do
Stanów Zjednoczonych i Australii[20].
Nie wiadomo, jakie starania mógł
podjąć Don Juan Antonio Galarraga
lub ktokolwiek inny w latach 50. w
celu uzyskania relikwii ciała
świętego, ale jest pewne, że nawet
jeśli takie starania miały miejsce, nie
przyniosły rezultatu.

Musieli wtedy uciec się do próby
zdobycia fragmentu słynnej
drugorzędnej relikwii. Don Juan
Antonio Galarraga odwiedził klasztor
św. Augustyna w Newton Abbot, w
południowym Devon, 27 sierpnia
1959 r. - kiedy św. Josemaría
przebywał jeszcze w Londynie,
podczas drugiego latniego pobytu w
Anglii - i zobaczył duży fragment
przechowywanej tam przez
zakonnice koszuli-włosiennicy św.



Tomasza More'a (bielizny z grubej
sierści zwierzęcej, która umartwiała
jego ciało, stale drażniąc skórę).[21]

Między nim a przeoryszą wywiązała
się korespondencja na temat nabycia
małego fragmentu dla św. Josemarii.
12 września Matka Maria Dorothy
poinformowała, że biskup Plymouth
wyraził zgodę na dostarczenie
fragmentu koszuli, który został
oddzielony od reszty przed
ostatecznym zapieczętowaniem. Don
Juan Antonio Galarraga został
poproszony o przysłanie relikwiarza,
w którym można by umieścić mały
fragment koszuli, i wtedy biskup
dostarczył świadectwo
autentyczności. Wreszcie Don Juan
Antonio mógł napisać do przeoryszy
21 grudnia 1959 r., potwierdzając
odbiór: "Jesteśmy teraz w posiadaniu
relikwii i zamierzamy wysłać ją do
Rzymu. Będzie to wielka radość dla
naszego założyciela i
przewodniczącego generalnego,
Mons. Escrivy "[22].



Wkrótce relikwia została
umieszczona, z napisem "Ex cilicio
Sancti Thomae More, Martyris", w
małej, gotowej szkatułce, która wraz
z relikwiarzami pozostałych trzech
orędowników wymienionych do tej
pory, stała w głębi ołtarza oratorium
Trójcy Przenajświętszej w Villa
Tevere, gdzie św. Josemaría
regularnie modlił się i odprawiał
Mszę św. aż do swojej śmierci w 1975
r. Już to samo w sobie świadczy o
pobożności założyciela, który często
uciekał się do świętych pośredników.
Do pewnego czasu po nadaniu
imienia św. Katarzyny ze Sieny w
1964 r. na ołtarzu znajdowały się
tylko cztery relikwiarze,
rozmieszczone w czterech miejscach
między sześcioma świecami. W tym
czasie dodano podobną skrzynię dla
św. Katarzyny, która zajmowała
centralną przestrzeń; a później, po
jego kanonizacji w 2002 r.,
umieszczono relikwię samego św.
Josemaríi, która to znajduje się w



relikwiarzu typu monstrancji
(ostensorio), znajdującym się na lewo
od skrzyni św. Katarzyny.

Skrzynia z relikwią św. Tomasza
More'a jest umieszczona jako
pierwsza po prawej stronie. Św.
Josemaría pokazał ją autorowi tego
artykułu 30 września 1973 r., kiedy
to tenże miał zaszczyt uczestniczyć
we Mszy odprawianej przez
założyciela w tymże oratorium.

Św. Tomasz More jako orędownik
Opus Dei 1954-1964

Mianowanie św. Tomasza More'a
orędownikiem nie było jedynie
gestem internacjonalizmu. Na
początku 1957 r., a następnie z
wyjątkową częstotliwością do 1960 r.,
a także przez wiele miesięcy w 1962
r. i ponownie pod koniec 1963 r., św.
Tomasz More został wybrany jako
patron wstawienniczy ogólnych
comiesięcznych intencji
proponowanych przez założyciela



członkom Opus Dei do modlitwy i
pracy apostolskiej. W momencie
mianowania go orędownikiem,
powierzono mu relacje Opus Dei z
władzami i podmiotami cywilnymi
lub świeckimi, w szerokim sensie,
jako jego własną dziedzinę. Było to
dla niego bardzo stosowne, ponieważ
święty był aktywnie zaangażowany
osobiście i poprzez swoje pióro w
sprawy prawne i publiczne, a także
w życie polityczne na wielu
szczeblach podczas swojej kariery,
która zakończyła się objęciem
urzędu Lorda Kanclerza Anglii.
Bardzo ciężko pracował, we
współpracy z hierarchią, nad
rozpowszechnianiem prawdziwej
nauki Kościoła katolickiego, który był
wówczas oblegany przez luteran.

Prawie wszystkie wymienione
intencje miesięczne koncentrowały
się szczególnie na potrzebie
modlitwy i pracy, aby całkowita
wolność członków Opus Dei w



sprawach życia zawodowego i
publicznego, w tym w polityce, była
lepiej rozumiana.[23] Miały one
wyraźnie na celu przeciwstawienie
się nieporozumieniom i
oszczerstwom tamtych czasów,
wywodzącym się z Hiszpanii, ale
coraz bardziej rozpowszechnionym
na całym świecie około roku 1957 i
po tym, jak kilku członków Opus Dei,
korzystając z wolności osobistej jako
obywatele, zgodziło się dobrowolnie
przyjąć stanowiska rządowe
oferowane im przez reżim Franco.
Stało się to powodem
nieporozumień, zazdrości i
publicznych polemik[24].

Lata 50. były trudne dla szybkiego
rozwoju Opus Dei w Hiszpanii, gdzie
stosunki Kościół-państwo były -
delikatnie mówiąc - skomplikowane i
pełne napięć. Wielu członków władz
miało wyraźnie nietolerancyjną lub
jednopartyjną mentalność, którą
wzmacniało - lub dodatkowo



komplikowało - istnienie quasi-
oficjalnego katolicyzmu. Opus Dei
było często atakowane i oczerniane
przez wpływowe osoby i grupy
instytucjonalne, religijne i polityczne,
dla których nie do pomyślenia, a tym
bardziej nie do zaakceptowania, było
to, że pojedynczy katolicy świeccy
mogliby działać w życiu publicznym
z własnej inicjatywy i na własną,
osobistą odpowiedzialność[25].
Reperkusje tego wydarzenia w
mediach, kontrolowanych przez
zwalczające się grupy popierające
reżim, były głębokie i wykraczały
poza Hiszpanię, wywierając wpływ
na inne kraje, gdzie mniej lub
bardziej liberalni komentatorzy,
którzy ze zrozumiałych względów
nie lubili zarówno frankizmu, jak i
jego konfesyjnego katolicyzmu, byli
gotowi potępić je w sposób, który
jeszcze bardziej zniekształcał
pierwotnie hiszpańskie
nieporozumienia. Hiszpańscy
wygnańcy w tych krajach naturalnie



chętnie korzystali z takich
informacji. Brytyjskie media nie były
na to wszystko w żaden sposób
odporne[26].

Napięcia te pogłębiły ponadto
trudności w uzyskaniu pełnego
uznania cywilnego i
uniwersyteckiego dla Estudio
General de Navarra w Pampelunie
(zalążek Uniwersytetu Nawarry),
założonego przez założyciela w 1952
r., oraz dla jego stopni naukowych.
Państwo hiszpańskie przez długi czas
zazdrośnie strzegło monopolu, który
pozwalał mu kontrolować
szkolnictwo wyższe. Studium stale
się rozwijało, ale w pierwszym
dziesięcioleciu jego istnienia studenci
musieli zdawać egzaminy na
Uniwersytecie w Saragossie, aby
potwierdzić swoje dyplomy.
Konkordat między Stolicą Apostolską
a państwem hiszpańskim z 1953
roku, który regulował między innymi
rolę Kościoła i państwa w edukacji,



dawał pewne możliwości (zwłaszcza
poprzez artykuł 31), ale nie bez
komplikacji. Wreszcie, po bardzo
skomplikowanych negocjacjach, w
1960 roku Estudio General uzyskało
status uniwersytetu pod patronatem
Kościoła, a dwa lata później pełne
uznanie cywilne nadawanych przez
siebie stopni naukowych; co
stanowiło ważny precedens jako
instytucja szkolnictwa wyższego w
Hiszpanii, która przełamała monopol
państwa. Założyciel poświęcił wiele
wysiłku i modlitwy na rozwiązanie
tego problemu w pierwszym
dziesięcioleciu istnienia instytucji i
bez wątpienia odwoływał się do św.
Tomasza More'a, aby wstawił się za
nim w pomyślnym zakończeniu
negocjacji z władzami cywilnymi[27].

Pięć letnich pobytów św. Josemaríi w
Wielkiej Brytanii, 1958-1962

Św. Josemaría spędził w Anglii pięć
wakacji, od 1958 do 1962 r., i w



konsekwencji spędził tam łącznie
więcej czasu niż w jakimkolwiek
innym kraju poza ojczystą Hiszpanią
i Włochami[28]. We wtorek, 26
sierpnia 1958 r., po raz pierwszy
odwiedził Canterbury. Poszedł do
katedry, tradycyjnej siedziby
pierwszego arcybiskupa, świętego
Augustyna, i zobaczył miejsce
męczeńskiej śmierci innego
wielkiego świętego Anglii, Tomasza
Becketa[29] ; ale przy tej pierwszej
okazji nie poszedł do kościoła św.
Dunstana. To, że nie odwiedzili tego
kościoła, z perspektywy czasu może
wydawać się zaskakującym
przeoczeniem. Można jedynie
przypuszczać, że Brytyjczycy, którzy
towarzyszyli mu przy tej okazji, nie
mieli wówczas jasnego pojęcia o
znaczeniu tego kościoła. Pominięcie
to musiało zostać zauważone
wkrótce po powrocie do Londynu,
ponieważ kilka dni później, 3
września, ponownie udał się do
Canterbury, tym razem w jednym



celu. Poszedł prosto do kościoła św.
Dunstana. Po poproszeniu
towarzyszących im osób o
zwiedzenie katedry, pozostał na
modlitwie z błogosławionym Alvaro
del Portillo przez godzinę lub dłużej
przy szczątkach św. Tomasza w
krypcie Ropera[30].

Od samego początku swojego pobytu
w Londynie założyciel wykazywał
duże zainteresowanie podjęciem
przez swoje dzieci stałej pracy w
mieście uniwersyteckim Oksfordzie,
które odwiedził 8 sierpnia, zaledwie
cztery dni po przyjeździe. Szybko
dokonano uzgodnień i jeszcze przed
wyjazdem pojawiła się wyraźna
możliwość nabycia nieruchomości
Grandpont House ze znaczną
działką. Akt notarialny zakupu został
sporządzony dopiero na początku
1959 r., ale św. Josemaría zachęcał do
tego już w sierpniu. W rzeczywistości
wysłał z Rzymu architekta, Jesusa
Álvareza Gazapo, aby obejrzał



możliwe miejsce na tym terenie i
opracował projekt budynku.
Grandpont House i Uniwersytet
Nawarry to z pewnością dwie
sprawy, o które założyciel modlił się
do św. Tomasza More'a w Canterbury
3 września 1958 r. - Jesús Gazapo był
jednym z tych, którzy mu wtedy
towarzyszyli - ponieważ w obu
przypadkach konieczne były
negocjacje z władzami cywilnymi.[31]

Św. Tomasz More, choć znany przede
wszystkim jako londyńczyk,
studiował w Oksfordzie. Później, już
jako prawnik, pełnił funkcję
Wysokiego Komisarza (High
Steward) Uniwersytetu i angażował
się w jego sprawy[32].

Kilka lat później, w 1960 roku, w
trakcie trudnych negocjacji z
władzami cywilnymi i akademickimi
w sprawie planów budowy
Grandpont House, Don Juan Antonio
Galarraga przywiózł do Oksfordu
stary olejny obraz św. Tomasza



More'a, który do tej pory wisiał w
Netherhall House: członkowie Opus
Dei zwracali się o wstawiennictwo
świętego, aby zrealizować intencję
bliską sercu założyciela[33] . Tuż przed
odrzuceniem projektu dotyczącego
Oksfordu z powodu sprzeciwu władz
lokalnych jesienią 1960 r. założyciel
ustanowił we wrześniu ogólną
comiesięczną intencję dla całego
Opus Dei (ponawianą w kolejnych
miesiącach), aby modlić się za te
negocjacje, z uwagi na ich
potencjalny światowy wpływ
apostolski, i w tym celu
zaproponował w szczególności
zwrócenie się do św. Tomasza
More'a[34].

Założyciel pragnął odwiedzić kościół
lub sanktuarium w Londynie 15
sierpnia 1958 r., w święto
Wniebowzięcia Najświętszej Maryi
Panny, gdzie Matka Boża była
szczególnie czczona. Przyjął
propozycję udania się do katolickiego



kościoła parafialnego Our Lady of
Willesden, przedreformacyjnej
świątyni, która została zniszczona w
XVI wieku, a niedawno została
odbudowana i ponownie otwarta. W
rzeczywistości był on ośrodkiem
wielu diecezjalnych pielgrzymek
podczas ostatniego światowego Roku
Maryjnego 1954. Św. Josemaria udał
się tam rano w dniu święta wraz z
kilkoma swoimi synami i odnowił
poświęcenie Opus Dei Sercu Maryi,
którego dokonał po raz pierwszy
dokładnie siedem lat wcześniej w
Loreto (Włochy), modląc się również
o rozwój pracy apostolskiej,
zwłaszcza w Wielkiej Brytanii[35]. (Św.
Tomasz More odwiedził również
przedreformacyjne sanktuarium w
Willesden[36].) Prawie pół wieku po
wizycie z 15 sierpnia 1958 r., 13
czerwca 2006 r. miało miejsce
publiczne poświęcenie tablicy
umieszczonej przez duchowieństwo
parafialne na frontonie kościoła, na
której namalowano wizerunki



dwóch kanonizowanych świętych, o
których wiadomo, że pielgrzymowali
do Willesden - św. Tomasza More'a i
św. Josemaríi Escrivá - modlących się
przed Matką Bożą[37].

W czwartek 16 lipca 1959 r.
założyciel przybył do Wielkiej
Brytanii przez Dover w ramach
swojej drugiej wizyty w tym kraju i
tego samego dnia odwiedził kościół
świętego Dunstana w Canterbury w
drodze samochodem do Londynu.
Tego lata złożył też przynajmniej
jeszcze jedną wizytę, 10 sierpnia z
Londynu. To właśnie podczas tego
pobytu, po dwóch wizytach w
Canterbury, ukazał się artykuł w The
Times, o którym mowa na początku
tego artykułu.

Jak wspominał Andrés Vázquez de
Prada[38], pisząc o tej sprawie po
śmierci Założyciela: latem 1959 r., 10
sierpnia, podczas podróży
samochodem z Canterbury do



Londynu, gdzie pielgrzymował, aby
pomodlić się przy szczątkach More’a,
odbył długą rozmowę ze św.
Josemaríą, w której Andrés
opowiedział o życiu, śmierci i
pochówku męczennika. Zajmował się
tymi sprawami od poprzedniego
roku, po tym jak zauważył, że święty
Josemaría zwrócił się do świętego o
wstawiennictwo, aby zrealizować
swoje plany apostolskiej ekspansji w
Wielkiej Brytanii. W czasie tej
rozmowy wspomniał również, że
przygotowuje kilka krótkich
artykułów o św. Tomaszu More'u dla
hiszpańskiego czasopisma.
Błogosławiony Alvaro del Portillo,
który był z nimi w samochodzie,
zainterweniował z propozycją: "Czy
nie mógłbyś napisać książki? Pomysł
ten został natychmiast
zaakceptowany i rozwinięty przez
świętego Josemaríę, który zachęcił
Vázqueza de Pradę do podjęcia tego
przedsięwzięcia, dodając, że
interesujące byłoby zagłębienie się w



psychologię postaci, rozwinięcie jego
idei i odpowiednie ich osadzenie w
kontekście. Rozmowa toczyła się
wokół pracy, jakiej oczekuje się od
dobrego historyka, a założyciel
podkreślał znaczenie prawdy, dla
której historyk musi być
rygorystyczny w zbieraniu danych[39].

Za namową Ojca, świętego Josemaríi,
który martwił się o zdrowie
Vázqueza de Prady, spędził on
dłuższy czas w Hiszpanii, lecząc się z
choroby, między jesienią 1959 a
wiosną 1960 roku. Nie tylko nie
próżnował podczas
rekonwalescencji, ale wykorzystał
wymuszoną nieobecność w pracy
zawodowej w Londynie, aby
przygotować pierwszy szkic
biografii, do napisania której został
zachęcony. W maju 1960 roku udał
się do Rzymu na zaproszenie
założyciela i pozostawił tam swój
szkic, aby uzyskać opinie
wykwalifikowanych krytyków. Tego



lata wrócił do Londynu, aby
towarzyszyć świętemu Josemaríi i
powiedział mu, że otrzymał kilka
uwag, z których jedna skłoniła go do
całkowitej przeróbki rękopisu w celu
zwiększenia jego skuteczności. W
jednej z rozmów na temat św.
Tomasza More'a założyciel ponownie
zachęcał go do poszukiwania
"prawdy, obiektywizmu; bez obawy o
to, co może się dowiedzieć"[40]. W
Londynie, latem 1962 r., autor, na
wyraźną prośbę św. Josemaríi,
uzyskał dla niego komplet
poprawionych odbitek próbnych
swojej - obecnie całkowicie
przeredagowanej i mającej się
wkrótce ukazać - biografii w języku
hiszpańskim. Wkrótce potem, gdy
założyciel przeczytał ją ze
skrupulatną uwagą, powiedział
autorowi: "Ta książka jest napisana
prosto z serca"; i dodał: "Musiała ci
zrobić wiele dobrego w środku". Jak
już wielokrotnie podkreślał, był
zadowolony z gotowości Vázqueza de



Prady do uwzględnienia krytyki i
sugestii innych osób w celu
poprawienia swojej pracy[41]. O tym,
jak bardzo św. Josemaría polubił ten
tekst, świadczą także inne
świadectwa, zarówno tego lata, jak i
w późniejszych latach[42], kiedy
słyszał o nowych wydaniach książki i
komentował, jak wiele dobrego
przyniosłaby duszom jej lektura[43].

Założyciel kontynuował wizyty w
Canterbury podczas każdego ze
swoich letnich pobytów w Anglii aż
do 1962 r.[44], a także odwiedzał inne
miejsca związane z More'em, w tym
Tower of London, gdzie święty był
więziony. Vázquez de Prada
wspomina w swoich wspomnieniach
wizytę, którą odbył wraz ze św.
Josemaríą latem 1961 lub 1962 r. w
Lincoln's Inn, jednym z czterech
wielkich angielskich stowarzyszeń
prawniczych, którego More był
członkiem od czasów studiów
prawniczych. W szczególności



przypomniał, że odwiedzili oni Old
Hall i inne budynki z czasów Moora,
z których część zachowała się w
oryginalnym stanie, a część została
odrestaurowana, i że założyciel
wykazywał duże zainteresowanie[45].

Ewidentne oddanie i poleganie
świętego Josemarii na
wstawiennictwie świętego Thomasa
More'a było przykładem dla wielu
członków, współpracowników i
przyjaciół Opus Dei. Zainteresowanie
założyciela pielgrzymkami i pobożną
modlitwą w krypcie Roperów w
Canterbury sprawiło, że wiele jego
dzieci, mieszkających w Anglii lub
przejeżdżających przez nią, udawało
się tam od końca lat pięćdziesiątych
XX wieku[46]. Kilkoro z nich
opublikowało biografie świętego w
swoich językach[47].

Św. Tomasz More i św. Katarzyna ze
Sieny



Vázquez de Prada wspomina również
w swoich wspomnieniach, że
założycielowi zależało na tym, aby w
jego biografii Tomasza More'a
wyjaśnić powody jego początkowego
milczenia podczas procesu, w którym
został skazany na śmierć. W
Londynie, latem 1960 roku, święty
Josemaría powiedział Vázquezowi de
Prada, że jego relacja nie wyjaśnia
jasno postawy świętego wobec władz
angielskich i że nie wyjaśniając jej
dobrze, może zostać źle
zinterpretowana, zwłaszcza w
porównaniu z jasnością, z jaką w
swoim czasie wypowiadała się św.
Katarzyna ze Sieny. Vázquez de
Prada zrozumiał, że rzekome
milczenie More’a zostało
przedstawione niemal jako porażka,
unikanie otwartego mówienia tego,
co się myśli w sumieniu. Aby
wyjaśnić tę kwestię, Vázquez de
Prada postanowił zamieścić w swojej
książce długi przypis zawierający
wyjaśnienie, jakiego w tej samej



kwestii udzielił w XVI wieku
kardynał Reginald Pole w liście do
jednego z hiszpańskich biskupów[48].

Historycy ostatnich dziesięcioleci
wyjaśnili kontrowersyjną kwestię
milczenia More'a i wykazali, że w
rzeczywistości był on bardzo
aktywny w sprawach "Parlamentu
Reformacyjnego" obradującego od
1529 r., zarówno pośrednio -
procedura, którą stosował zwłaszcza
w czasie służby królewskiej - jak i
bezpośrednio poprzez publikacje, aż
do rezygnacji z kanclerstwa Anglii w
1532 r.[49]. Chociaż był ostrożny, jego
postawa nie pozostała niezauważona
przez przeciwników. Milczenie, które
zastosował we własnej obronie pod
koniec życia, gdy nie pełnił już
funkcji publicznych, było względne
dla ochrony jego życia, gdyż wszyscy
dobrze znali jego elokwencję.

Inną sprawą, która mogła niepokoić
św. Josemaríę, z jego wysokim



mniemaniem o godności powołania
świeckiego, był sposób, w jaki
niektóre z dostępnych wówczas
biografii traktowały domniemaną
próbę powołania młodego More’a do
kartuzów. Niektórzy sugerowali,
podobnie jak Erazm, że raczej
zadowolił się życiem drugorzędnym
jako dobry mąż niż zły ksiądz.
Założyciel, po przeczytaniu w 1962
roku odbitek próbnych książki
Vázqueza de Prady, powiedział, że
szczególnie ucieszyła go
przedstawiona tam relacja o
odkryciu powołania More'a[50].

Kiedy w 1964 r. włoska święta,
Katarzyna ze Sieny została
mianowana piątą (i ostatnią)
orędowniczką Opus Dei, założyciel
wyraźnie zaznaczył, że jego
przywiązanie do niej sięga daleko
wstecz. Nowością w tamtym czasie
była siła, z jaką Kościół był nie tyle
nadmiernie, co często
niedostatecznie opisywany w



licznych komentarzach medialnych,
które towarzyszyły Soborowi
Watykańskiemu II, oraz coraz
większa globalizacja pierwotnie
hiszpańskich oszczerstw przeciwko
Opus Dei. Josemaría przez długi czas
zadowalał się dyskretnym
milczeniem - słuchając rad
roztropnych duchownych z Kurii
Rzymskiej, które były zbieżne z jego
zwykłym pragnieniem "nie wychylać
się" - i był nawet zdecydowany
przepuszczać ataki na niego; ale
kiedy cierpiał z powodu nielojalności
i fałszu, z jakimi Kościół i Dzieło były
często traktowane na początku lat 60-
tych, zdał sobie sprawę, że nadszedł
czas, aby zabrać głos[51]. Proces ten
nabrał tempa na początku lat 60-
tych. Proces ten osiągnął punkt
kulminacyjny wiosną 1964 roku,
kiedy to powiedział: "W przeszłości
heroiczną rzeczą było milczenie, i tak
też czynili wasi bracia. Ale teraz
trzeba mówić w sposób heroiczny,
starając się nie urazić Boga, Pana



naszego. Mówić, starając się nie
ranić, z miłością, ale i z jasnością.
Niech żyje św. Katarzyna!
Uroczystość włoskiego świętego,
przypadającą 30 kwietnia, po raz
pierwszy w tym roku obchodzono w
sposób szczególny w Villa Tevere[52].
13 maja ogłosił, że odtąd św.
Katarzyna ze Sieny będzie
orędowniczką Opus Dei w sprawach
związanych z apostolstwem dawania
poprawnych i prawdziwych
wskazówek opinii publicznej[53].

Jak widzieliśmy, niektóre z
comiesięcznych intencji ogólnych,
proponowanych przez założyciela
swoim synom od końca lat
pięćdziesiątych, dotyczyły modlitwy
o właściwe kształtowanie opinii
publicznej i były dotychczas
powierzane św. Tomaszowi
More'owi. Można powiedzieć, że
wraz z powołaniem św. Katarzyny
św. Tomasz More zrzekł się części
terenu, który do tej pory był mu



powierzony. Odtąd pozostał on
cennym orędownikiem w szerokiej
dziedzinie stosunków Opus Dei z
władzami cywilnymi i świeckimi,
podczas gdy bardziej specyficzne
pole apostolstwa opinii publicznej,
dotychczas wyraźnie uważane za
część jego zadania, zostało teraz
powierzone świętej Katarzynie.
Zmiana ta nie wynika bynajmniej z
wątpliwości założyciela co do
głębokiej siły angielskiego świętego.
Było to raczej konsekwencją nowego
podkreślenia - zawsze z pozytywnym
nastawieniem - roli środków
masowego przekazu, konieczności
zajmowania się nimi w sposób
profesjonalny, a także troski o
znalezienie odpowiedniego
orędownika - w tym przypadku
kobiety orędowniczki - dla tej
sprawy[54].

Św. Tomasz More w ostatnich latach
życia św. Josemarii



Nie ulega wątpliwości, że niezależnie
od tego, co do tej pory święty
Josemaria przeczytał o świętym
Tomaszu More, biografia
opublikowana w 1962 r. przez
Vázqueza de Pradę - duchowego
syna, który podzielał jego poglądy -
znacznie zwiększyła jego podziw dla
angielskiego świętego. Co więcej, po
pięciu, letnich pobytach w Londynie,
zachowało się kilka konkretnych
odniesień założyciela do świętego
Tomasza More'a, z których jasno
wynika, że nie miał on już żadnych
zastrzeżeń co do jakości jego
działalności publicznej.

W 1966 roku, na przykład, pośród
zamętu charakterystycznego dla
tamtych lat, Ramón García de Haro
wspominał, jak założyciel powiedział
im, że angielski święty kultywował
wszystkie cnoty, a wśród nich tę,
która polega na łączeniu
bezkompromisowości wobec błędu i
kompromisu z ludźmi. Dodał też



uwagę, często powtarzaną w tamtych
latach, że Tomasz More mógłby z
łatwością należeć do Opus Dei jako
supernumerariusz, gdyby żył
współcześnie[55].

Czasami mówił o More jako o
przykładzie, dla współczesnych
ludzi, prawdziwej wierności w
wykonywaniu praw i obowiązków,
zarówno jako obywateli, jak i
chrześcijan, podkreślając, że jeszcze
zanim 2 października 1928 r.
zobaczył Opus Dei, sam miał jasne
wyobrażenie o znaczeniu każdej z
tych dziedzin. Szczególnie cenny był
dla niego w tym względzie przykład
angielskiego świętego świeckiego[56].

W 1973 roku powiedział grupie
swoich dzieci w Rzymie -
stwierdzając, że przyszłe wydania
biografii Andrésa Vázqueza de Prady
mogą uczynić wiele dobrego - że
More miał serce ojca i męża, i że choć



kochał króla, pokazał też, jak mówić
"nie"[57].

Św. Josemaría miał okazję zobaczyć
film "Oto głowa zdrajcy" (A Man for
All Seasons) w reżyserii Zinnemanna
wkrótce po jego premierze w 1966
roku. Kilka lat później, pod koniec
życia, zgodził się na propozycję
kilkorga swoich dzieci w Hiszpanii,
by uczestniczyć w kolejnym seansie,
ponieważ uważały one, że pomoże
mu to odpocząć. Jednak przy tej
okazji niespodziewanie wstał i
opuścił salę krótko po rozpoczęciu
filmu. Kilka godzin później wyjaśnił
osobom z jego otoczenia, że przerwał
oglądanie filmu z powodu niepokoju
wywołanego analogiami między tym,
co tam zobaczył, a sytuacją
współczesnego Kościoła, w którym -
jak sugerował - wiele rzeczy jest w
gorszym stanie niż w Anglii More’a.
Korzystając z okazji, opowiedział o
życiu świętego tak szczegółowo, że



niektórzy z obecnych byli
zaskoczeni[58].

W podobnym kontekście problemów
w Kościele w latach sześćdziesiątych
i nielojalności przejawianej nawet,
lub szczególnie, przez niektórych
duchownych, można było czasem
usłyszeć, jak założyciel komentował,
że świecki święty Tomasz More dał
przykład męstwa i lojalności wobec
księży i biskupów Anglii[59].

Lubił pokazywać relikwię św.
Tomasza More'a przechowywaną w
oratorium Trójcy Świętej angielskim
członkom Opus Dei, którzy
studiowali w Rzymie lub po prostu
przyjeżdżali z wizytą, i często
wykorzystywał te okazje, aby
zachęcić ich do refleksji. Przy tych
okazjach komentował z delikatną
ironią, jak trudno było zdobyć
relikwię w tej tak bardzo
wychwalanej krainie wolności, i
wykorzystywał tę okazję, aby



wyjaśnić prawdziwą naturę
chrześcijańskiej wolności ducha[60].
Po wakacjach spędzonych w Anglii
zdał sobie sprawę, że typowo
angielski charakter, obok wielu cnót,
zawierał pewną obsesję na punkcie
poszanowania "prywatności", która
mogła powstrzymywać jego
angielskich synów przed
angażowaniem się w życie innych
jako prawdziwi przyjaciele i
apostołowie, dlatego skorzystał z
okazji, aby przedstawić im właściwą
koncepcję wolności[61].

[1] Pierwotny tytuł, pod którym
ukazał się artykuł, brzmi: Św.
Tomasz More jako orędownik Opus
Dei.

[2] The Times (Londyn), 20 sierpnia
1959 r., s. 9. Thomas Ferrier Burns
(1906-1995) zgodził się na napisanie
artykułu pod warunkiem, że spotka
się ze św. Josemaríą tego lata, tekst
drukowany sugeruje, że spotkanie



już się odbyło i że rozmawiali o św.
Tomaszu More: Archivo General de
la Prelatura, Roma [AGP], Sec. A, Leg.
0212, Carp. 03, Exp. 1: 11 s., MS.
testimonio, "Londres 1959",
podpisane przez Juan Antonio
Galarraga, Cádiz, 30 sierpnia 1975, s.
4. Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Conversaciones con
Monseñor Escrivá de Balaguer,
wydanie krytyczno-historyczne
przygotowane pod kierunkiem José
Luisa ILLANESA, Rzym-Madryt,
Istituto Storico San Josemaría Escrivá
- Rialp, 2012, s. 16-17. O tym, co
łączyło tych dwóch świętych, por.
Dominique LE TOURNEAU, Josemaría
Escrivá et Thomas More: l'héroisme
au quotidien, "Moreana" 38, 147-48,
grudzień 2001, s. 25-40.

[3] Por. Andrés VÁZQUEZ DE PRADA,
El Fundador del Opus Dei. Vida de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madrid, Rialp, 1997-2003 [dalej



VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador], t.
III, s. 305-307.

[4] W lipcu 1954 roku powstały plany
obrazu przedstawiającego czterech
orędowników wokół centralnie
umieszczonego wizerunku Matki
Bożej (później zmienionego na
wizerunek św. Józefa): Dziennik prac
w Villa Tevere, lipiec 1954, AGP, seria
M.2.2, 1059-5. W Villa Tevere
znajdują się dwa oratoria
poświęcone św. Mikołajowi i św.
Janowi Marii Vianney'owi, którzy
zostali nazwani orędownikami już
wcześniej, ale nie św. Piusowi X i św.
Tomaszowi More'owi, którzy zostali
nazwani orędownikami, gdy prace
były już zaawansowane. Ołtarz
(umieszczony z boku pomieszczenia
zwanego Aulą, za kratą) poświęcony
jest wspólnie czterem orędownikom
wymienionym do czasu jego budowy.

[5] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 306; AGP, seria A.5,



192-3-1, świadectwo Jesúsa Álvareza
Gazapo.

[6] Por. tamże, s. 414, przyp. 70.
Zeznanie Hugo de Azevedo, 6
września 1975 r., AGP, seria A.5,
206-3-8.

[7] Por. Michael CLIFTON, Friend of
the Poor: Bishop of Southwark
1904-1949, Leominster, Gracewing,
1987, s. 57-65. Por. George
SANTAYANA, Osoby i miejsca:
Fragmenty autobiografii, W.G.
HOLZBERGER - H.J. SAATKAMP Jr.
(red.), z wprowadzeniem R.C. LYON.
LYON, Cambridge, MIT Press, 1986, s.
527: ten sam anglofil zauważył, że
hiszpańska rodzina jego siostry tuż
po pierwszej wojnie światowej
została zarażona anglofobią, która
współgrała z hiszpańską opinią
klerykalną i nacjonalistyczną.

[8] AGP, seria A.5, 252-1, 1 str. TS.
zeznanie Andrésa Vázqueza de
Prada, podpisane, Madryt, 20



sierpnia 1975 r., początek: "Podczas
pobytów". Św. Josemaría powiedział
przybyszom z Irlandii, aby "pomścili
się", odpłacając dobrem za zło i
nawracając Brytyjczyków.

[9] Na przykład słowa cytowane w
Dziełach, sierpień 1964, s. 11-12, AGP,
Biblioteka, PO3.

[10] AGP, seria A.2, 24-2-1: 12 str. TS., z
tytułem "Anglia: lato 1958", bez
podpisu, 1975, s. 7. Komisja
Regionalna Opus Dei w Wielkiej
Brytanii, Londyn [dalej: Komisja
Regionalna GB], A6 notatka zmarłego
profesora Johna Henry'ego na temat
uwag założyciela na ten temat,
Londyn, 1962.

[11] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 158-163.

[12] Studia et Documenta, t. 8)
przedstawiamy obszerny i
szczegółowy opis kanałów, którymi
św. Josemaría mógł dotrzeć do



bogatej bibliografii na temat św.
Tomasza More'a, zarówno przed, jak
i po mianowaniu go orędownikiem w
1954 roku. Ze względu na
ograniczoną ilość miejsca nie
zamieszczamy tutaj tej części
opracowania, w związku z czym
odsyłamy czytelnika do oryginału w
języku angielskim.

[13] Komisja Regionalna GB, arkusz
A6, MS. dwustronny, od Giorgio De
Filippi do Juana Antonio Galarragi,
niedatowany (oddzielny od
datowanego listu?). Ostatnia
korespondencja De Filippi miała
miejsce 18 stycznia 1958 roku.
Przeznaczenie relikwii orędowników
do oratorium Trójcy Przenajświętszej
może być późniejsze.

[14] Komisja Regionalna GB, arkusz
A5, TS. kopia, niedatowana,
sprawozdanie w języku hiszpańskim
z wyników wizyty z 14 lutego 1958 r.,



przypuszczalnie do wysłania
założycielowi.

[15] Por. Hugo O. ALBIN, Opening of
the Roper Vault in St. Dunstan's
Canterbury and Thoughts on the
Burial of William and Margaret
Roper, "Moreana" 63 (grudzień 1979),
s. 29-35. Informacje o sklepieniu i
ołowianej trumnie z czaszką:

[16] Juan Antonio Galarraga (San
Sebastián 1920, Sewilla 2005), doktor
farmacji, po kierowaniu ośrodkami
uniwersyteckimi w Jener (Madryt) i
Albayzín (Granada), w 1946 roku
przeniósł się, aby kontynuować
studia w London School of Hygiene
and Tropical Medicine i rozpoczął
działalność apostolską Opus Dei w
Wielkiej Brytanii. Święcenia
kapłańskie przyjął w 1953 r., a w
okresie, którego dotyczy niniejsza
informacja, pełnił funkcję
konsyliariusza Opus Dei w tym



regionie. Do Hiszpanii powrócił w
1972 roku.

[17] Wielka Brytania Komisja
Regionalna, TS. list od prałata
Gordona Wheelera do don Juana
Antonio Galarraga, 18 czerwca 1958.
Prałat Wheeler donosi, że relikwia
przybyła, zanim Zulueta objął urząd
w 1941 r. Por. Catholic Herald
(Londyn), 13 lutego 1981, s. 1; 3,
„Relikwia Świętego z Chelsea jest
skradziona”, w której sugeruje się, że
relikwia została nabyta „około 20 lat
temu”. Por. Tamże, 6 marca 1970, s.
3, „Relikwie Thomasa More
poszukiwane przez Niemców w
Meksyku”: relikwia Chelsea, „zbyt
mała, by ją podzielić”, podobno
pochodzi z Brugii. Relacja ks. Alfonsa
de Zuluety może być zgodna z relacją
Herolda, jeśli „20 lat temu” odnosi się
do późniejszej prezentacji
odrestaurowanej relikwii. Brak jest
istniejącej dokumentacji parafialnej
dotyczącej jej pozyskania.



[18] Informacji udzielił Mons. Richard
Stork.

[19] Por. AGP, seria A.5, 214-1-1, 17 str.
Zeznanie MS. podpisane przez Juana
Antonio Galarragę, Kadyks, 30 VIII
1975, "1958", s. 8-9; AGP, seria A.2,
24-2-1, 12 str. TS. świadectwo,
zatytułowane "Anglia: lato 1958", bez
podpisu, z datą 1975, s. 12; AGP, seria
A.2, 238-2-6, zeznanie Don Jaime
Planell Fonrodona, Pampeluna, 30
sierpnia 1975 r.; Ana SASTRE, Tiempo
de Caminar: Semblanza de Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madryt, Rialp, 1989, s. 375. W
listopadzie lub grudniu 1959 r.
Założyciel pokazał pusty relikwiarz
niektórym członkom Opus Dei: AGP,
seria A.5, 244-2-1, zeznanie
Gumersindo Sánchez Fernández,
Bilbao, 16 września 1975 r.

[20] Por. Lives of the English Martyrs
Declared Blessed by Pope Leo XIII. in
1886 and 1895: Written by Fathers of



the Oratory, of the Secular Clergy,
and of the Society of Jesus, vol. I,
Martyrs under Henry VIII, Bede
CAMM (ed.), reprinted, London,
Longmans, Green and Co, 1914, p.
172. 172; informacje przekazane
pocztą elektroniczną w dniu 3 lipca
2012 r. przez siostrę Mary Aline,
archiwistkę klasztoru w Brugii; oraz
pocztą elektroniczną w dniu 10 lipca
2012 r. przez Annę Edwards,
asystentkę archiwisty archiwum
Prowincji Brytyjskiej Towarzystwa
Jezusowego.

[21] Por. "The Hairshirt of St. Thomas
More, Newton Abbot, South Devon,
St. Augustine's Priory": powielony
pamflet TS. 4 s., w GB Regional
Commission; wzmianka w haśle
"More" w Catholic Encyclopedia
(1912): online na: http://
www.newadvent.org/cathe... (dostęp
5 lipca 2012).

http://www.newadvent.org/cathen/14689c.htm
http://www.newadvent.org/cathen/14689c.htm


[22] GB Regional Commission, TS. i MS.
jedenaście listów między Juanem
Antonio Galarragą a Matką Mary
Dorothy, przeoryszą Kanoniczek
Regularnych, St Augustine's Priory,
Newton Abbot, Devon, 28 sierpnia -
21 grudnia 1959. Por. AGP, seria A.5,
214-1-1, 17 str. Świadectwo MS.,
podpisane przez Juan Antonio
Galarraga, Kadyks, 30 VIII 1975,
"1958", s. 8-9, dla późniejszej relacji;
AGP, seria A.5, 238-2-6, świadectwo
Jaime Planell Fonrodona,
Pampeluna, 30 VIII 1975; AGP, seria
A.2, 24-2-2 "nasz Ojciec w Anglii [lato
1959]", 5 s. TS. w języku hiszpańskim,
bez podpisu, s. 3-4. W 1983 r.
przeorat zamknął klasztor, a relikwia
przeszła na własność biskupa
Plymouth, który powierzył ją innej
żeńskiej wspólnocie - Brygidkom z
opactwa Syon Abbey, Marley Road,
South Brent, Devon, które niedawno
zakończyły swoją działalność. Biskup
- informacja przekazana pocztą
elektroniczną 5 lipca 2012 r. przez



siostrę Benignus O'Brien, archiwistkę
diecezjalną - powierzył relikwię
mnichom benedyktyńskim z opactwa
Buckfast w Devon.

[23] GB Regional Commission, TS.
Miesięczne intencje ogólne za
styczeń, luty, marzec, kwiecień, maj,
czerwiec 1957 r.; listopad i grudzień
1958 r.; maj, czerwiec, lipiec,
sierpień, wrzesień i październik 1962
r.; listopad i grudzień 1963 r.

[24] Na temat kontekstu historycznego
zob. Jaume AURELL, La formación de
un gran relato sobre el Opus Dei,
SetD 6 (2012), s. 235-294, passim.

[25] Umiarkowanie pozytywny ton
portretu św. Josemaríi
opublikowanego w "The Times" w
1959 roku - cytowany powyżej - był
powodem krótkiego embarga na
sprzedaż tego wydania w Hiszpanii.
Por. The Times (Londyn), 24 sierpnia
1959 r., s. 7 i 27 sierpnia 1959 r., s. 7.
Incydent ten skłonił członka Opus



Dei i krytyka reżimu do
opublikowania w Paryżu
szczegółowej analizy tego, co się
stało: Rafael CALVO SERER, Notes sur
un article du "Times", "La Table
Ronde", 142, październik 1959, s.
144-153.

[26] Por. np. The Times (Londyn), 30
września 1957, s. 9, list wyjaśniający
Don Juana Antonio Galarragi do
redaktora.

[27] Por. AGP, seria A.2, 24-2-2 "Nasz
Ojciec w Anglii [lato 1959]", k. 2, 5 s.
TS. w języku hiszpańskim,
niepodpisana, s. 3: autor świadectwa
dowiedział się od Don Juana Antonio
Galarragi, że wizyta św. Josemaríi w
1959 r. u jego starego przyjaciela,
biskupa Pedro Cantero Cuadrado -
który przebywał wówczas w
rezydencji biskupa Salford w
Wardley Hall - była związana z
przyszłym uniwersytetem i z
intencją, którą założyciel powierzył



św. Tomaszowi More'owi; to samo
źródło wskazało, że założyciel
właśnie odwiedził kryptę Roperów w
tej intencji. Por. Komisja Regionalna
GB, A6 MS. notatka Gonzalo
Gonzáleza z 19 grudnia 2008 r., w
której podkreśla on, że Galarraga był
pewien, że założyciel modlił się za
Studium Generalne podczas swojej
pierwszej wizyty w krypcie w 1958 r.;
Manuel GARRIDO GONZÁLEZ,
Correspondencia de san Josemaría
Escrivá con aragoneses, w: Martín
IBARRA BENLLOCH (red.).),
Semblanzas Aragonesas de san
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Torreciudad (Huesca), Patronato de
Torreciudad, 2004, s. 161-198, na s.
165 list założyciela do biskupa
Cantero z 9 sierpnia 1959 r. o nowym
Instytucie Prawa Kanonicznego. O
korespondencji z innym duchownym
na temat przyszłego Uniwersytetu
zob. Santiago MARTÍNEZ SÁNCHEZ,
Dos amigos que se escriben:
Josemaría Escrivá i José María Bueno



Monreal. 1939-1975, SetD 6 (2012), s.
297-394, s. 317-319, 342-346, 350-357,
359. Istnieje fotografia
przedstawiająca św. Josemaríę
modlącego się u św. Dunstana, na
której towarzyszy mu m.in.
Florentino Pérez Embid, który był
bardzo zaangażowany w te
negocjacje i przybył w 1960 r., aby
skonsultować się z założycielem.
Ówczesny prałat Opus Dei, bp Javier
Echevarría, który towarzyszył św.
Josemaríi podczas jego pobytów w
Londynie w latach 1958-1962,
potwierdził w odpowiedziach
ustnych na pytania zadane mu przez
autora tego artykułu w Londynie 12
kwietnia 2008 r., że założyciel z
wielkim zainteresowaniem śledził
przygotowania do zatwierdzenia
tego, co miało ostatecznie stać się
Uniwersytetem Nawarry, i że modlił
się za niego przed świętymi
szczątkami św. Dodał, że Stolica
Apostolska była zainteresowana
utworzeniem uniwersytetu



katolickiego, aby przełamać kontrolę
państwa nad szkolnictwem wyższym,
ale założyciel nie chciał, aby była to
instytucja wyznaniowa. Przyjął tę
formułę tylko dlatego, że chciała tego
Stolica Apostolska. O początkach
Uniwersytetu por. Francisco PONZ,
Principios fundacionales de la
Universidad de Navarra, w: Onésimo
DÍAZ - Federico M. REQUENA (red.).),
Josemaría Escrivá de Balaguer y los
inicios de la Universidad de Navarra
(1952-1960), Pamplona, Eunsa, 2002,
s. 41-108, passim, zwłaszcza s. 56-57;
Federico SUÁREZ, Los orígenes de la
Facultad de Filosofía y Letras: la
Escuela de Historia, w: Tamże, s. 185
i 202, passim. Por. ("From a
Correspondent"), "The University of
Navarre: Its Aims and
Achievements", The Tablet (Londyn)
22 czerwca 1963, s. 678, dobrze
poinformowane podsumowanie
pierwszych jedenastu lat istnienia
Uniwersytetu, szczegóły dotyczące
uznania przez państwo oraz aspekty,



w których różni się on od
uniwersytetu kościelnego w ścisłym
tego słowa znaczeniu.

[28] Zarys, zob. VÁZQUEZ DE PRADA,
El Fundador, t. III, s. 340-350.

[29] Fakt, że Canterbury było stolicą
biskupią św. Augustyna, wysłanego
przez papieża Grzegorza Wielkiego
do ewangelizacji Anglii, był
wystarczającym powodem do wizyty.

[30] Por. AGP, seria A.5, 214-1-1, 17 str.
Świadectwo MS., "1958", podpisane
przez Juana Antonio Galarragę,
Kadyks, 30 sierpnia 1975, s. 7-8: ma
on wątpliwości, czy Założyciel udał
się dwa czy trzy razy do Canterbury
w 1958 roku, a nawet czy okazja,
kiedy był sam z bł. del Portillo, miała
miejsce wtedy czy w 1959 roku. Inny
wspomina, że Galarraga powiedział
mu dużo wcześniej, że nie odwiedzili
St Dunstan's 26 sierpnia: Komisja
Regionalna GB, A6 MS. Notatka



Gonzalo Gonzáleza z 19 grudnia 2008
r.

[31] Por. AGP, seria A.5, 252-1, s. 21-22;
AGP, seria A.2, 24-2-1: 12 s. TS.
Świadectwo, zatytułowane "Anglia:
lato 1958", bez podpisu, 1975, s. 2, 3,
5, 6, 8, 9, 10, 12. Jest tam zdjęcie
zrobione w St. Dunstan's, 3 września
1958 r., z architektem Jesúsem
Álvarezem Gazapo.

[32] Por. CHAMBERS, Thomas More, s.
64-66, 215.

[33] Por. AGP, seria M.2.2, 283-14,
Diary, Grandpont-2, Oxford (Anglia),
12 lutego 1960 - 5 marca. 1961 r., we
wtorek 1 marca. 1960. W tym samym
dzienniku, 26 czerwca 1960 r.,
znajduje się informacja, że Vázquez
de Prada mieszkał tam i pracował
nad biografią. Nic nie wskazuje na to,
że obraz został przeniesiony na
polecenie założyciela. Por. także AGP,
seria M.1.1, c1586-A1, list Joaquína
Alonso do Juana Antonio Galarragi,



Rzym, 20 października 1960 r.,
wzywający ludzi Opus Dei w Wielkiej
Brytanii, w imieniu założyciela, do
modlitwy zarówno do św. Tomasza
More'a, jak i do (jeszcze
niebeatyfikowanego) kardynała
Johna Henry'ego Newmana o
powodzenie projektu oksfordzkiego.

[34] Por. GB Komisja Regionalna, TS.
Ogólna Intencja Miesięczna,
wrzesień, październik i listopad
1960: "Prośmy Boga, naszego Pana,
aby pobłogosławił rozwój pracy,
którą prowadzimy w Oksfordzie [...] i
umożliwił wielu ludziom z różnych
krajów Azji, Afryki, Skandynawii, itd.
przyjazd i szkolenie w naszym
ośrodku; tak, aby mogli oni potem
przyczynić się do tego, by te kraje
żyły i rozwijały się według zasad i
ducha Chrystusowego, a także byli
skuteczną pomocą w apostolskiej
pracy Kościoła".



[35] Por. AGP, seria A.2, 24-2-1, 12 str.
TS Świadectwo zatytułowane "Anglia:
lato 1958", niepodpisane, 1975, s. 5;
AGP, seria A.5, 214-1-1, 17 str. MS
Świadectwo podpisane przez Juana
Antonio Galarragę, Kadyks, 30
sierpnia 1975 r., "1958", s. 14-15;
VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador, t.
III, s. 343.

[36] Por. Peter ACKROYD, The Life of
Thomas More, London, Chatto &
Windus, 1998, s. 350. Pasierbica
More'a wyszła za mąż za Sir Gilesa
Alingtona z Willesden, więc
prawdopodobnie często go
odwiedzała. Por. także VÁZQUEZ DE
PRADA, Sir Thomas More, s. 229.

[37] Don Nicholas Schofield, ówczesny
asystent księdza w parafii, a później
archiwista archidiecezji
Westminster, oraz oczywiście
proboszcz parafii, Stephen Willis,
byli aktywnie zaangażowani w ten
projekt. Po beatyfikacji Don Álvaro



del Portillo w 2014 r. jego wizerunek
został dodany do zespołu.

[38] Andrés Vázquez de Prada
(Valladolid 1924, Madryt 2005),
historyk, prawnik, profesor,
dyplomata i pisarz, przez 30 lat
pracował w Ambasadzie Hiszpanii w
Londynie i jest autorem
najobszerniejszej opublikowanej
biografii założyciela (trzy tomy i
łącznie 2200 stron, wielokrotnie
cytowanych w niniejszej pracy),
którego poznał w 1942 r. i z którym
wielokrotnie kontaktował się
osobiście, zwłaszcza podczas
pobytów założyciela w Anglii
(1958-1962).

[39] AGP, seria A.5, 252-1, 3 str. TS.,
podpisana przez Andrés Vázquez de
Prada, Madryt, 4 września 1975,
zaczynająca się od słów "Latem
1959"; także wzmianka
podsumowująca w "Prologu do
pierwszego wydania", VÁZQUEZ DE



PRADA, Sir Tomás Moro, s. 12:
"ojcowski i przyjazny głos zachęcał
mnie do ukończenia dzieła".

[40] AGP, seria A.5, 252-1, s. 4, 21-27.

[41] Tamże, s. 27, 1 str. TS Zeznanie
podpisane przez Andrésa Vázqueza
de Pradę, Madryt, 13 sierpnia 1975 r.

[42] Por. Komisja Regionalna GB, A6
MS. notatka Gonzalo Gonzáleza, 19
grudnia 2008 r., który wspomina, jak
św. Josemaría powiedział
Vázquezowi de Prada w Londynie, że
przeczytał jego książkę i oświadczył:
"Świetnie się bawiłem"; AGP, seria
A5, 247-2-4, zeznanie Richarda
Storka, 31 sierpnia 1975 r.; AGP, seria
A.5, 197-1-5, zeznanie Rafaela Maríi
de Balbín Behrmanna, w odniesieniu
do spotkania w Pampelunie, 12
września 1962 r.

[43] Por. AGP, seria A.5, 198-3-1,
zeznanie Pabla Bofilla, Elorrio, 18
sierpnia 1975 r., w odniesieniu do



słów usłyszanych w Rzymie 20
stycznia 1973 r.

[44] W 1961 r. udał się do Canterbury
co najmniej 10 sierpnia, a w 1962 r.
27 sierpnia: informacje dostarczone
przez Mons. Richarda Storka na
podstawie streszczeń dokonanych w
tym czasie przez kobiety z Opus Dei
w Londynie.

[45] Por. AGP, seria A.5, 252-1, s. 24, 1 s.
TS. zeznanie, podpisane przez
Andrés Vázquez de Prada, Madryt, 14
sierpnia 1975 r. Być może nie wszedł
do Tower - wymagana jest opłata za
wstęp, a jego duch ubóstwa
zazwyczaj skłaniał go do unikania
takich wydatków - ale z pewnością
widział ją z zewnątrz.

[46] Por. AGP, seria A.5, 1465-1-10,
świadectwo podpisane przez
Cipriano Rodríguez Santa María,
Manizales, sierpień 1975: studenci
Rzymskiego Kolegium Świętego
Krzyża mówili o wizytach założyciela



w krypcie Ropera podczas jego
pobytu w Londynie latem 1959 roku.

[47] Na przykład Peter BERGLAR, Die
Stunde des Thomas Morus: Einer
gegen die Macht, Freiburg, Walter,
1978; Gerard WEGEMER, Thomas
More: A Portrait of Courage,
Princeton, Scepter, 1995.

[48] Por. AGP, seria A.5, 252-1, 1 str. TS.
zeznanie podpisane przez Andrésa
Vázqueza de Prada, Madryt, 13
września 1975 r.; VÁZQUEZ DE
PRADA, Sir Tomás Moro, s. 361,
przyp. 6; Komisja Regionalna GB, A6
MS. notatka Gonzalo Gonzáleza z 19
grudnia 2008 r. Pole bronił
stosowania przez More'a prawa do
zachowania milczenia podczas
procesu jako właściwego dla
świeckiego prawnika i zauważył jego
wyraźne odwołanie się do prawa
boskiego w publicznym wyrażeniu
tego, co myślał w sumieniu po
skazaniu: por. Thomas F. MAYER



(ed.), The Correspondence of
Reginald Pole (4 tomy do chwili
obecnej), Aldershot, Ashgate,
2002-2008, ii, s. 120 i 121, Pole do
Francisco de Navarra, biskupa
Badajoz [prawdopodobnie początek
1553 r.]. W broszurze (zachowanej w
Komisji Regionalnej GB), z której
korzystał Założyciel podczas wizyty
w Londynie w latach 1958-1962,
wyraźnie stwierdzono, że More
został potępiony "przez milczenie":
The Tower of London: Notes for
Catholics, London, Catholic Truth
Society, 1955, s. 4. W istocie można
stwierdzić, że jego starania o wpływ
na króla trwały nawet po ustąpieniu
z urzędu.

[49] W szczególności John A. GUY, The
Public Career of Thomas More,
Brighton, Harvester Press, 1980,
passim, zwłaszcza s. 97-203. Na temat
"milczenia" w prawie angielskim i
cywilnym, por. J. Duncan M.
DERRETT, "More's Silence and his



Trial", Moreana 22 (87-88, listopad
1985), s. 25-27. Por. Oliver MOORE,
"Sir Thomas More's Final Years:
Silence, Silencing, and Constitutional
Change", Law and Humanities 2 (1),
(2008), s. 75-98; Hernán CORRAL
TARCIANI, "Qui tacet consentire
videtur. The Significance of an
Ancient Canonical Rule in the Trial of
Thomas More", Ius Canonicum 51, nr
101 (2011), s. 137-160; Henry Ansgar
KELLY - Louis W. KARLIN - Gerard B.
WEGEMER (eds.), Thomas More's
Trial by Jury, Woodbridge, Boydell
Press, 2011, passim.

[50] Por. AGP, seria A.5, 252-1, 2 str. TS.
zeznanie, podpisane przez Andrés
Vázquez de Prada, Madryt, 3
września 1975 r.

[51] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 518-536, passim;
AURELL, La formación, zwł. s.
271-274, 285-86; ILLANES,
Conversaciones, ed. critica, s. 19-25.



[52]Cronica, maj 1964, s. 62, AGP,
Biblioteka, PO1;Cronica, marzec
1989, s. 304-305, AGP, Biblioteka, PO1;
w obu przypadkach cytowane są
słowa założyciela. Św. Tomasz More
został wyznaczony przez założyciela
na patrona miesięcznych intencji
generalnych jeszcze pod koniec 1963
r.: GB Regional Commission, TS.
Miesięczne intencje generalne,
listopad i grudzień 1963 r., pierwsza
dotycząca komunikacji Magisterium
Kościoła, a druga wyjaśnienia
wolności politycznej członków Opus
Dei.

[53]Cronica, maj 1964, s. 61, AGP,
Biblioteka, PO1;Cronica, marzec
1989, s. 305, AGP, Biblioteka, PO1.

[54] Tomasz More czcił św. Katarzynę i
dobrze znał jej pisma. Por. CW t. 7,
Frank MANLEY - Germain
MARC'HADOUR - Richard MARIUS -
Clarence H. MILLER (red.), s. 209,
wiersze 19-25; s. 375, przyp. 209/25.



[55] AGP, seria A.5, 327-1-1, TS.
zeznanie Ramóna Garcíi de Haro,
dotyczące spotkania z 25 marca 1966
r. W tej ostatniej kwestii por. AGP,
seria A.5, 224-1-6, świadectwo
Fernando Varela de Limia, Madryt,
22 sierpnia 1975 r., z odniesieniem
do słów wypowiedzianych przez
Założyciela w Rzymie w święto św.
Tomasza More'a, 1967 r.; Komisja
Regionalna GB, A6 MS., notatka
Gonzalo Gonzáleza, 19 grudnia 2008
r., wspominającego słowa św.
Tomasza More’a, 1967; Komisja
Regionalna GB, A6 MS, notatka
Gonzalo Gonzáleza z 19 grudnia 2008
r., wspominającego słowa św.
Josemaríi wypowiedziane podczas
letniego pobytu w Londynie.

[56] Josemaría Escrivá de Balaguer
Sacerdote Fundador del Opus Dei:
Articulos del Postulador, Rzym, 1979,
sekcja 784, s. 262, w odniesieniu do
słów wypowiedzianych w Rzymie 22
czerwca 1972 r., na podstawie



świadectw Eugenio Giménez
Martínez de Carvajal i dr Umberto
Farri: "Dziś rano zobaczyłem to
wyraźnie we Mszy św. o Tomaszu
More'u: do końca życia był
przykładnie wierny królowi, ale nie
ustąpił ani na krok z tego, czego nie
mógł ustąpić. Odkąd Bóg zechciał
stworzyć Dzieło w czasie, widziałem
wyraźnie dwa pola: obowiązki i
prawa obywatela; obowiązki i prawa
chrześcijanina".

[57] AGP, seria A.5, 198-3-1, zeznanie
podpisane przez Pablo Bofilla,
Elorrio, 18 sierpnia 1975 r., z
odniesieniem do spotkania w
Rzymie, 20 stycznia 1973 r.

[58] Por. AGP, seria A.5, 202-2-9,
zeznanie podpisane przez Alejandro
Cantero Fariña, Madryt, 19 lutego
1979 r., ze wzmianką o spotkaniu w
Castelldaura, Barcelona, wrzesień
1974 r.; AGP, seria A.5, 198-3-1,
zeznanie podpisane przez Pablo



Bofilla, Elorrio, 19 sierpnia 1975 r., ze
wzmianką o spotkaniu w
Castelldaura, Barcelona, 23 września
1973 r.: być może chodzi mu o to
samo spotkanie, choć umiejscawia je
rok wcześniej.

[59] Por. AGP, seria A.5, 326-3-3,
zeznanie Antonia Mirallesa Garcíi,
Rzym, 30 sierpnia 1975 r., w
odniesieniu do spotkania członków
Opus Dei z założycielem w Tor
d'Aveia, Włochy, 5 lipca 1967 r.

[60] Osobiste wspomnienie autora
niniejszego artykułu - na podstawie
zrobionych wówczas notatek - z
rozmowy z 30 września 1973 r., która
odbyła się podczas pokazywania mu
przez fundatora relikwiarza. Por.
AGP, seria A.5, 249-1-4, zeznanie
Robina Weatherilla, Rzym, 26
sierpnia 1975 r., o tym, jak założyciel
pokazał mu relikwię 27 stycznia 1974
r.



[61] Komisja Regionalna GB, ref. w
notatce A6, MS., dwustronnej,
autorstwa zmarłego prof. Johna
Henry'ego, do słów założyciela,
prawdopodobnie z 22 sierpnia 1962
r., o fałszywej koncepcji wolności
rozpowszechnionej w Anglii wśród
ludzi, którzy boją się angażować w
życie innych ze względu na źle
rozumiany szacunek dla
prywatności.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/oredownicy-iv-sw-tomasz-
more/ (28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-iv-sw-tomasz-more/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-iv-sw-tomasz-more/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-iv-sw-tomasz-more/

	Orędownicy (IV): św. Tomasz More

