
opusdei.org

Orędownicy (II): św.
Jan Maria Vianney

Święty Mikołaj z Bari; święty
Jan Maria Vianney; święty Pius
X; święty Tomasz More i święta
Katarzyna ze Sieny to pięcioro
świętych orędowników Dzieła.
Ta książka opowiada o tym, jak
zostali wybrani i jakie sprawy
powierzono każdemu z nich.
Publikujemy drugi rozdział.

04-08-2025

San Juan María Vianney, santo cura
de Ars[1]



LAURENT TOUZE[2]

Pewien uniwersytecki profesor
historii, stały czytelnik "Studia et
Documenta", na wieść o tym, że piszę
ten artykuł, zapytał mnie z
uśmiechem, czy jego tytuł będzie
taki, jak mu się wydaje, zwyczajowy
w tym czasopiśmie: "Prolegomena do
studium...", albo "Wprowadzenie do
historii..." itd. W duchu małego
sprzeciwu wolałem nadać mu krótki
tytuł, ale dłuższa i bardziej ostrożna
wersja nie byłaby nie na miejscu: na
temat relacji między św. Josemaríą a
Proboszczem z Ars jest jeszcze wiele
kwestii do wyjaśnienia, a archiwa są
dalekie od wypowiedzenia ostatniego
słowa.

Niniejsze studium ogranicza się do
przedstawienia wyników badań, w
logicznym porządku w trzech
punktach: po pierwsze, mianowanie
przez św. Josemaríę, około 1951-1953
roku, Proboszcza z Ars



orędownikiem w relacjach Opus Dei
z biskupami diecezjalnymi; po
drugie, relacje św. Josemaríi ze
świętym Proboszczem z Ars przed
1951-1953, jako ramy zapowiadające
to mianowanie; i wreszcie
konsekwencje tego mianowania,
relacje tych dwóch świętych po
1951-1953[3].

Mianowanie Proboszcza z Ars
orędownikiem w relacjach Opus
Dei z biskupami diecezjalnymi.

Data mianowania

Być może najważniejszym
elementem w relacjach między
założycielem Opus Dei a
Proboszczem z Ars (†1859) jest
decyzja św. Josemaríi o mianowaniu
św. Jana Marii Vianneya
orędownikiem Dzieła w relacjach z
ordynariuszami diecezji. Decyzja ta
wydaje się pochodzić z lat
1951-1953[4]. 9 sierpnia 1951 roku
napisał w nocie urzędowej:



"Przypomnijcie wikariuszom o
konieczności traktowania biskupów
z sympatią i o obowiązku
niewykonywania żadnych prac
zewnętrznych - poza naszymi
domami - bez uprzedniego
pozwolenia ordynariusza. Być może
nigdy nie mówiłem wam, że w moich
relacjach z biskupami zawsze czynię
świętego Proboszcza z Ars moim
orędownikiem: uczyńcie go także
waszym orędownikiem"[5].

Tak więc już przed 1951 r. św.
Josemaría powierzył się
Proboszczowi z Ars w relacjach z
biskupami; to, co zmienia ten zapis,
to fakt, że osobiste nabożeństwo
Założyciela zostaje
zinstytucjonalizowane dla całego
Opus Dei (mówi: "Być może nigdy
wam nie mówiłem", co sugeruje, że
wcześniej nie proponował, aby jego
duchowi synowie towarzyszyli mu w
tej modlitwie); prosi wszystkich -
przede wszystkim kapłanów - aby



powierzyli się świętemu w relacjach
z biskupami.

Według wspomnień samego św.
Josemaríi, przynajmniej od 1938 r.
zaczął on osobiście uciekać się w tej
intencji do wstawiennictwa
Proboszcza z Ars. W 1950 r. napisał:
"Przynajmniej od 1938 r. mam go za
orędownika w tych sprawach."[6] Co
takiego wydarzyło się w 1938 r. w
jego relacjach z biskupami, że mogło
w ten sposób naznaczyć pamięć u św.
Josemaríi? W tym samym roku
Założyciel Opus Dei przeniósł się do
Burgos i można powiedzieć, że
okoliczności zmusiły go do
zwielokrotnienia swoich kontaktów z
różnymi biskupami. Do czasu
hiszpańskiej wojny domowej praca
apostolska Opus Dei była
prowadzona głównie w Madrycie, na
terytorium i z błogosławieństwem
jego biskupa, monsignora Leopoldo
Eijo y Garay. Kiedy św. Josemaría
przybył do Burgos, pragnął



zreorganizować apostolstwo Dzieła i
zacieśnić kontakt ze swoimi
duchowymi synami i córkami - wciąż
nielicznymi i rozproszonymi po całej
Hiszpanii z powodu zmiennych kolei
losu w czasie wojny - oraz z tymi,
którzy przed wojną uczęszczali do
ośrodków formacyjnych Opus Dei, a
z którymi od dawna nie mógł się
spotkać. Wszystko to zmuszało go do
podróżowania do wielu miejsc i
prowadzenia działalności
apostolskiej, którą św. Josemaría
prowadził zawsze za zgodą
miejscowych biskupów[7] . Z
niektórymi z nich spotkał się już
przed wojną w Madrycie, jak np. z
biskupem Marcelino Olaechea i
biskupem Javierem Lauzurica, ale na
tym nowym etapie życia został
przyjęty przez biskupów z Ávila,
Astorga, Burgos, León i Valladolid[8].
Ponadto, począwszy od 1938 roku, na
prośbę biskupów głosił rekolekcje dla
duchowieństwa wielu diecezji
hiszpańskich (od września 1938 do



października 1942 roku
przeprowadził dziewiętnaście
rekolekcji, na ogół sześciodniowych,
dla seminarzystów, diakonów i
kapłanów[9]).

Mnożyły się spotkania i współpraca z
biskupami, św. Josemaría umieścił
ten fakt w perspektywie wiary i objął
go modlitwą, i właśnie w tym
kontekście zaczął powoływać się na
świętego proboszcza.

Dlaczego orędownik do spraw relacji
z biskupami?

Data nominacji instytucjonalnej
przypadałaby zatem na lata
1951-1953. Dlaczego jednak Opus Dei
potrzebuje specjalnego orędownika
w relacjach z biskupami
diecezjalnymi? Ze względu na swoją
misję i organizację, które z natury
rzeczy wymagają współpracy z
Kościołami lokalnymi[10]. Te relacje
zostały ostatecznie uregulowane z
prawnego punktu widzenia wraz z



erygowaniem Opus Dei jako
prałatury personalnej[11] , ale zawsze
kształtowały jej życie i strukturę. W
rzeczywistości misją Dzieła jest
szerzenie przesłania, że codzienne
życie, praca i zwykłe okoliczności
egzystencji są okazją do uświęcenia.
Aby szerzyć to przesłanie, Opus Dei
współpracuje z lokalnymi kościołami,
oferując środki formacji
chrześcijańskiej tym, którzy chcą je
przyjąć. Z organizacyjnego punktu
widzenia ci, którzy wstępują do Opus
Dei, pozostają wiernymi diecezji, do
której należą, i podlegają biskupowi
diecezjalnemu w ten sam sposób i w
tych samych sprawach, co inni
ochrzczeni, równi im, i zależą od
Prałatury w wypełnianiu
szczególnych zobowiązań -
ascetycznych, formacyjnych i
apostolskich - które przyjmują,
należąc do Opus Dei. Dzieło istnieje
zatem po to, by służyć Kościołowi
powszechnemu i kościołom
lokalnym. Jej życie i rozwój wymaga



także kontaktu i współpracy z
biskupami diecezjalnymi. Święty
Josemaría żył w duchu wiary i
modlitwy, i to właśnie przekazał
swoim duchowym dzieciom. W
stosunku do biskupów diecezjalnych,
zwłaszcza tych, w których diecezjach
odbywała się działalność Opus Dei,
zawsze wykazywał wyraźnego ducha
lojalności i przywiązania[12].

Dlaczego akurat w latach 1951-53?

Wobec braku wyjaśnień ze strony św.
Josemaríi, dlaczego w latach 1951-53
mianował tego świętego kapłana
orędownikiem, można wysunąć kilka
hipotez.

Pierwsza z nich byłba analogiczny do
tego, co zaproponowano, aby
wyjaśnić początek odwoływania się
Założyciela Opus Dei do świętego
proboszcza: tak jak w 1938 r.
ekspansja Dzieła w Hiszpanii
zwielokrotniła relacje z biskupami i
potrzebę wspierania ich modlitwą,



tak w 1951 r. rozpoczęła się
międzynarodowa ekspansja
apostolska duchowych córek i synów
św. Josemarii. Pod jego wpływem
działalność apostolska Opus Dei
rozpoczęła się we Włoszech (1943), w
Portugalii (1945), w Wielkiej Brytanii
(1946), w Irlandii i Francji (1947), w
Meksyku i Stanach Zjednoczonych
(1949), w Chile i Argentynie (1950), w
Kolumbii i Wenezueli (1951).
Następnie, po 1951 roku: w
Niemczech (1952); Gwatemali i Peru
(1953); Ekwadorze (1954); Urugwaju i
Szwajcarii (1956); Brazylii, Austrii i
Kanadzie (1957); Japonii, Kenii i
Salwadorze (1958); Kostaryce (1959);
Holandii (1960); Paragwaju (1962);
Australii i Filipinach (1963); Belgii i
Nigerii (1965); Portoryko (1969)[13].
Praca apostolska rozpoczęła się więc
w nowych krajach, w nowych
diecezjach, za zgodą i przy
współpracy nowych biskupów. W
kontekście tej ekspansji apostolskiej i
jej wymiaru przede wszystkim



nadprzyrodzonego, św. Josemaría
pragnął liczyć na wstawiennictwo
świętego proboszcza.

Ta pierwsza hipoteza wydaje mi się
najważniejsza, najbardziej
odpowiednia do wyjaśnienia decyzji
założyciela Opus Dei.

Możemy dodać jeszcze dwie inne.
Pierwsza z nich wiąże się z rozwojem
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża, które w 1950 roku,
na rok przed rokiem 1951, otworzyło
swoje drzwi dla księży
diecezjalnych[14]. Święty Josemaría,
poruszony miłością do swoich braci
kapłanów świeckich, w latach
1948-1949 ze smutkiem pomyślał, że
będzie musiał opuścić Dzieło, aby
założyć nową instytucję dla księży
diecezjalnych. Ostateczne
zatwierdzenie Opus Dei było w toku -
miało nastąpić 16 czerwca 1950 r. - i
św. Josemaría widział możliwość
kontynuowania Dzieła bez niego, bez



zagrożenia dla jego ciągłości.
Wreszcie zrozumiał, że księża
świeccy doskonale wpisywali się w
strukturę i ducha Dzieła: jego
przesłanie uświęcenia życia
świeckiego i wezwanie do
kontemplacji w życiu codziennym
pasowało również do posługi księży
świeckich i nie było potrzeby
składania ofiary z odejścia z Dzieła,
aby poświęcić się czemuś nowemu,
skierowanemu specjalnie do księży.
Od 1950 r. apostolstwo wśród
kapłanów przybrało w życiu św.
Josemaríi nową instytucjonalną
formę, a postać świeckiego księdza
Jana Marii Vianneya być może stała
się w jego oczach bardziej widoczna
(zobaczymy później, w odniesieniu
do projektu pielgrzymki do Ars, że
św. Josemaría ustanawia pewien
związek między postacią Proboszcza
z Ars a swoim pragnieniem pomocy
kapłanom diecezjalnym).



Ostatnim powodem, bardziej
przypadkowym i bez wątpienia
mniej ważnym, dla umiejscowienia
decyzji o zaproponowaniu swoim
duchowym synom wstawiennictwa
świętego Proboszcza z Ars w latach
1951-53, mogło być nieporozumienie
wyrażone w 1950 roku przez
arcybiskupa Valladolid, Antonio
Garcíę, dotyczące relacji kurii
diecezjalnej z lokalnym ośrodkiem
Opus Dei[15]. Josemaría umiał działać
- i kazać działać swoim duchowym
synom - ze zwykłym szacunkiem dla
biskupów i z poszanowaniem prawa
(zgodnie z konkretnymi wskazaniami
kompetentnej Kongregacji
Watykańskiej), w taki sposób, że
kuria diecezjalna nie napotkała już
żadnych trudności.

Być może dlatego, że w przeszłości
otrzymywał od Mons. Garcii liczne
wyrazy sympatii, Założyciel Opus Dei
- który wiedział z doświadczenia, że
nowość Dzieła może powodować



pewne nieporozumienia - ze
szczególną intensywnością wezwał
kapłana z Ars[16] do rozwiązania
sprawy Valladolid, która była dla
niego szczególnie przykra. Jest więc
możliwe, że ten krótki spór z rządcą
diecezji przypomniał św. Josemarii,
że warto dać swoim duchowym
dzieciom wszelkie nadprzyrodzone
środki, aby osiągnąć sprawiedliwą i
świętą relację z miejscowym
ordynariuszem.

Dlaczego ksiądz z Ars?

Do tej pory podkreślano, że Opus Dei,
ze względu na swoją naturę i misję,
ma relacje z biskupami i że musi
oddać je pod opiekę Nieba. Zwrócono
również uwagę, że początek lat
pięćdziesiątych, naznaczony dla
Dzieła silną ekspansją
międzynarodową, sprawił, że
sięgnięcie po środki nadprzyrodzone
stało się jeszcze pilniejsze. Pozostaje
jednak przynajmniej jedno pytanie:



dlaczego iść do Proboszcza z Ars,
dlaczego nie wybrać innego
świętego?

Sądzę, że św. Josemaría wskazał dwa
kryteria: pierwsze, obowiązujące
wszystkich orędowników Opus Dei,
polegało na tym, że nie powinni być
Hiszpanami, aby podkreślić
uniwersalność Dzieła, a nie
sprowadzać wszystkiego do
narodowości założyciela i jego
pierwszych naśladowców, i w ten
sposób zachęcać jego duchowe dzieci
we wszystkich krajach do życia w
duchu autentycznie katolickim;
drugie kryterium, bardziej
specyficzne dla orędownika w
relacjach z biskupami, polegało na
tym, że powinien być księdzem
diecezjalnym.

W pierwszej kwestii Mons. Escrivá
wypowiadał się wielokrotnie. Na
przykład podczas spotkania ze
studentami Rzymskiego Kolegium



Świętego Krzyża 20 czerwca 1956 r.,
przed wyjazdem do Ars[17]. Zauważył
wówczas, że ponieważ Hiszpania ma
wielu świętych, mógł wybrać tylko
orędowników z własnego kraju, ale
wolał nie wybierać żadnego, aby
uniknąć nacjonalizmu[18].

Mówi także - i to potwierdza drugie
kryterium - że jako orędownika w
relacjach z miejscowymi
ordynariuszami mógł wskazać na
przykład ówczesnego
błogosławionego Jana z Avila[19].
Myślę, że wybrał przykład tego XVI-
wiecznego świętego jako alternatywę
dla Proboszcza z Ars, ponieważ obaj
są świeckimi kapłanami należącymi
do diecezji, a zatem logicznymi
orędownikami w relacjach z
miejscowymi ordynariuszami.

Jan z Ávila, zmarły w 1569 r.,
beatyfikowany w 1894 r. przez Leona
XIII, być może przychodzi na myśl
św. Josemaríi w 1956 r., ponieważ



dziesięć lat wcześniej został
ogłoszony patronem hiszpańskiego
duchowieństwa świeckiego przez
Piusa XII w Breve Dilectus filius z 2
lipca 1946 r. Został kanonizowany
przez św. Pawła VI jeszcze za życia
św. Josemaríi, 31 maja 1970 r.[20]. Po
wykluczeniu Jana z Avila ze względu
na jego narodowość, w latach
1951-53 kanonizowano niewielu
świeckich księży. Oprócz św. Jana
Marię Vianneya, pierwszego
kanonizowanego proboszcza[21] (w
1925 roku), niewielu księży
świeckich jest zaliczanych do grona
świętych, poza męczennikami i
założycielami zgromadzeń
zakonnych, którzy na ogół byli
wynoszeni na ołtarze, ponieważ
przelali krew za Chrystusa lub
otworzyli nową drogę życia
zakonnego, a nie tyle dlatego, że byli
księżmi świeckimi. Jedynym znanym
mi wyjątkiem jest św. Yves de
Tréguier (Iwo z Bretanii), który
zmarł w 1303 r., a został



kanonizowany w 1347 r.; nie pojawia
się on jednak w kalendarzu
rzymskim i możliwe, że św.
Josemaría, pomimo
uniwersyteckiego wykształcenia
prawniczego, nie słyszał o człowieku,
który w wielu krajach nosi tytuł
patrona prawników.

Byłoby jednak zbyt proste, a na
pewno nieścisłe, sprowadzenie
postaci Proboszcza z Ars w oczach
św. Josemarii do dwóch negatywnych
kryteriów: z jednej strony nie być
Hiszpanem; z drugiej - być jednym z
niewielu kanonizowanych świeckich
księży na świecie; to znaczy, że nie
miałby wielu kandydatów w
poszukiwaniu orędownika[22].
Zaproponuję tutaj inne hipotezy
wyjaśniające wybór św. Jana Marii
Vianneya.

Proboszcz z Ars - przykład relacji z
biskupem



Jak zobaczymy poniżej, św.
Josemaría znał dość dobrze życie
świętego proboszcza. Vianney żył z
wielką uległością i lojalnością wobec
swojego prałata: jego
wstawiennictwo w relacjach z
biskupami jest więc logiczne,
ponieważ sam żył w sposób godny
naśladowania. I tak - by podać jeden
z przykładów tego posłuszeństwa -
porzucił rygoryzm pierwszych lat
posługi dzięki swojemu biskupowi,
Mons. Alexandre Devie (†1852), który
wprowadził go w moralność św.
Alfonsa Liguori, będącą w obiegu w
XIX wieku[23]. W 1830 roku biskup z
Belley napisał list pasterski, w
którym wychwalał Theologia moralis
św. Alfonsa[24] , i można uznać, że w
1839 roku ten święty proboszcz
porzucił rygoryzm, który początkowo
skłaniał go do stosowania
rozgrzeszenia odroczonego jako
zwyczajnego środka prowadzącego
dusze do nawrócenia[25]. Ponadto
posiadał egzemplarz - który



przeglądał każdej zimy - Teologii
moralnej dla użytku kapłanów i
spowiedników (1844) kardynała
Charlesa Gousseta, arcybiskupa
Rheims (†1866), wielkiego
popularyzatora moralności
alfonsjańskiej[26]. Wpływ Liguoriego
na Proboszcza z Ars, przekazany za
pośrednictwem jego biskupa,
pozwolił mu bezzwłocznie
rozgrzeszać prawdziwie skruszonych
penitentów, umocnił jego miłość do
Eucharystii i zachęcił do głoszenia
kazań w tonie pozytywnym, prawie
zawsze na temat Bożej miłości[27].
Wpływ jego biskupa jest zatem w
centrum przejawów świętości Jana
Marii Vianneya: taka więź świętego
proboszcza z jego ordynariuszem być
może wyjaśnia, dlaczego został on
wybrany na orędownika w relacjach
z biskupami.

Ksiądz z Ars i życie świętego
Josemaría przed 1951-1953



Ksiądz z Ars w biografii św. Josemarii

Przyjrzyjmy się niektórym
okolicznościom z życia założyciela
Opus Dei, które ułatwiły mu zdobycie
sympatii dla Proboszcza z Ars.

Papież Pius XI kanonizował św. Jana
Marię Vianneya 31 maja 1925 r.,
kilka tygodni po święceniach
kapłańskich św. Josemaríi, które
przyjął 28 marca. W tamtych latach
kanonizacje były rzadsze niż dzisiaj:
łatwo przypuszczać, że święty
Josemaría wiedział o tym akcie
papieskim. Wiemy, że w Madrycie,
począwszy od 1927 roku, założyciel
Dzieła rozprowadzał wiele
czasopism o tematyce religijnej: znał
je, bez wątpienia czytał je wcześniej,
i z pewnością odbiłyby się w nich
echa kanonizacji[28].

Jest też bardzo prawdopodobne, że
był mu bliski jednemu z niewielu
dotychczas kanonizowanych
kapłanów świeckich, który zmarł



niespełna 70 lat wcześniej.
Kanonizacja księdza Vianneya w
1925 roku była wyjątkowa,
przynajmniej z dwóch punktów
widzenia: był to ksiądz świecki, a
także prawie współczesny. Powyżej
wspomnieliśmy o małej liczbie
kanonizowanych kapłanów
świeckich; niniejsza tabela ilustruje
niewielką liczbę kanonizacji do
Soboru Watykańskiego II oraz fakt,
że dotyczyły one tylko wyjątkowo
mężczyzn i kobiet niedawno
zmarłych[29].

Kanonizacja miała miejsce zaledwie
trzynaście dni po powrocie św.
Josemaríi z aragońskiej wioski
Perdiguera, gdzie spędził pierwsze
tygodnie swojej posługi i skąd
wyjechał 18 maja 1925 r. Łatwo jest
znaleźć podobieństwo między
małymi wiejskimi parafiami Ars i
Perdiguera. O tych analogicznych
pod względem duszpasterskim i
ludzkim sytuacjach dobry znawca

https://docs.google.com/document/u/0/d/1pYfyErdJsN_TNcHowGckXfI1GG1A1SmjmhE_f00E5LI/edit
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/tabela20220313110230415379.pdf


duchowości przełomu XIX i XX wieku
napisał: "Jan Maria Vianney stał się
dla duchowieństwa katolickiego
symbolem, nadzieją i sztandarem. W
wioskach, które wydawały się ziemią
jałową i nieurodzajną, było wielu
bardzo skromnych kapłanów, takich
jak ksiądz z Ars, ubogich jak on, z
niewielkimi środkami finansowymi,
ale gotowych modlić się i pracować
szczerze w nadziei na odrodzenie
praktyk i żarliwości religijnej, dzięki
Bożej pomocy, poprzez Eucharystię i
nabożeństwo do Najświętszej Maryi
Panny "[30].

Warto zauważyć, że wybór
francuskiego świętego jest tym
bardziej godny uwagi, jeśli
przypomnimy sobie klimat
frankofobii, który otaczał małego
Josemaríę, zwłaszcza w szkole, w
związku z występkami popełnionymi
przez wojska napoleońskie w
Hiszpanii podczas wojny o
niepodległość[31]. Dojrzewając po



ludzku i po chrześcijańsku,
Josemaría nie tylko nauczył się
odrzucać te resentymenty w duchu
prawdziwie katolickim, ale także
poczuł się dłużnikiem Francji, jakby
musiał ją pokochać, aby zatrzeć
klimat antypatii, którego
doświadczył w dzieciństwie[32].

Obecność Księdza z Ars w życiu św.
Josemaríi

Pierwszym wartym odnotowania
faktem jest obecność książek
świętego Jana Marii Vianneya i o nim
w bibliotece podręcznej, którą po
1950 r. zorganizował w Rzymie dla
siebie i swoich następców Mons.
Escrivá[33]. Istnieją dwa tomy kazań
Proboszcza z Ars przetłumaczone na
język hiszpański[34] oraz trzy
klasyczne książki na temat
duchowości i życia świętego kapłana:
Alfreda Monnina, Hipolita Converta i
Franciszka Trochu[35].



Aby udowodnić, że Josemaría czytał
te i/lub inne książki Jana Marii
Vianneya, warto zauważyć, że cytuje
go w swoich kazaniach. Podał go jako
przykład wiary podczas rekolekcji
kapłańskich wygłoszonych w Vitorii
w sierpniu 1937 roku[36]. Podczas
innych rekolekcji, w Walencji w
listopadzie 1940 r., posłużył się
dwiema anegdotami z życia
Proboszcza z Ars: pierwsza z nich, o
której wspomina Katechizm Kościoła
Katolickiego, n. 2715: "'Ja patrzę na
niego, a on patrzy na mnie',
powiedział do swego świętego
kapłana pewien wieśniak z Ars, który
modlił się przed tabernakulum (por.
F. TROCHU, Le curé d'Ars Saint Jean
Marie Vianney, s. 223-224)". W
bibliotece św. Josemaríi nie ma
książki Trochu, ale to słynna
biografia, klasyka dla księży
świeckich, która na przykład
wpłynęła na powołanie kapłańskie
św. Jana Pawła II[37] i którą, jak
można sądzić, czytał św. Josemaría.



Druga anegdota, opowiedziana
podczas rekolekcji w 1940 roku,
również została później
uwzględniona w dokumencie
kościelnym, tym razem w encyklice 
Sacerdotii Nostri Primordia św. Jana
XXIII. Jest to odpowiedź świętego
proboszcza na słowa kolegi, który
skarżył się na brak skuteczności jego
posługi: "Modliłeś się, płakałeś,
jęczałeś i wzdychałeś. Ale czy
pościłeś, czy czuwałeś, czy spałeś na
ziemi, czy używałeś dyscypliny?
Dopóki tego nie zrobisz, nie myśl, że
zrobiłeś wszystko"[38]. Zdecydowałem
się zacytować te magisterialne
dokumenty i odwołać się do świętych
Jana XXIII i Jana Pawła II, aby
zilustrować, że istnieją nauki z życia
Jana Marii Vianneya, które
naznaczyły kilka pokoleń kapłanów
(Angelo Roncalli urodził się w 1881
r., Josemaría Escrivá w 1902 r., a
Karol Wojtyła w 1920 r.).



Ksiądz z Ars orędownikiem, ale nie
wzorem szczególnego powołania w
Opus Dei

Święty Josemaría czytał i cytował św.
Jana Marię Vianneya, jego życie i
nauczanie były dla niego inspiracją,
ale nie uważał go za wzór do
naśladowania w przeżywaniu
powołania do Opus Dei. Wydaje się,
że z powodu Księdza z Ars Mons.
Escrivá zmienił tytuł orędowników
Dzieła, którzy początkowo byli
nazywani mniejszymi patronami.
Zmiana tytułu miała na celu
podkreślenie, że wierni Opus Dei
uciekają się do wstawiennictwa tych
świętych, ale nie są zobowiązani do
ich naśladowania.

Ta zmiana terminologii wydaje się
być związana z epizodem, który miał
miejsce latem 1961 roku, podczas
spotkania z założycielem Opus Dei w
Colegio Mayor La Estila (Santiago de
Compostela)[39], kiedy to jeden z



obecnych zapytał św. Josemaríę, czy
kapłani Dzieła powinni naśladować
tak zwanych mniejszych patronów,
dodając, że trudno mu myśleć, że
kapłani Dzieła powinni brać sobie za
wzór Proboszcza z Ars. Pytanie nie
precyzuje aspektów, do których
odnosi się pytający, ale można by
pomyśleć przede wszystkim o
konkretnym sposobie przeżywania
ubóstwa, które Jan Maria Vianney
przeżywał w sposób heroiczny,
nosząc często brudną sutannę i
nieczyszczone buty[40] , podczas gdy
św. Josemaría starał się nosić zawsze
czystą sutannę, której używał aż do
zużycia, oraz buty - miał dwie pary -
które sam czyścił przez lata[41] . Jego
postawa jest odzwierciedleniem tego,
co głosił na temat świeckich
sposobów przeżywania ubóstwa,
które zakładają pewną elegancję
przeżywaną w zależności od sytuacji
społecznej. Inny świadek wspomina,
że św. Josemaría powiedział, iż
Proboszcz z Ars nie był wzorem dla



wiernych Opus Dei w sposobie
umartwiania się, jedząc zbyt mało
lub źle się odżywiając[42]. Faktem jest,
że w 1961 r. założyciel Opus Dei
odpowiedział na to pytanie, mówiąc,
że mniejsi patroni byli jedynie
orędownikami, a członkowie Dzieła
powinni żyć duchem, który im
odpowiada i naśladować jedynie
Jezusa, Maryję i Józefa. Założyciel nie
oceniał negatywnie życia
wstawienników w ogóle, a świętego
kapłana w szczególności, ale chciał
jedynie zwrócić uwagę, że nie jest on
wzorem życia zgodnego z duchem
Opus Dei. Kilka miesięcy później, 13
kwietnia 1962 roku, przesłał notę
urzędową, w której stwierdził, że
orędownicy nie są wzorem życia
specyficznym powołaniem w Opus
Dei[43].

Święty Josemaría i ksiądz z Ars po
1951-1953 r.



Po mianowaniu go orędownikiem w
relacjach z miejscowymi
ordynariuszami, św. Josemaría
modlił się do Proboszcza z Ars,
ponieważ jako pierwszy żył duchem,
którego przekazał swoim dzieciom, i
nadal wspomina go w swoim
nauczaniu. Na przykład 15 grudnia
1954 roku, mówiąc o potrzebie
proszenia Boga o wielu uczonych i
świętych kapłanów dla Opus Dei,
dodał: "Jeśli bowiem nie są uczeni,
nie mogą być świętymi. A wy mi
powiecie: - Ojcze, a co z księdzem z
Ars? Proboszcz z Ars został uczonym
i świętym, ponieważ nasz Pan dał mu
oświecenie i ponieważ podjął
wszelkie ludzkie wysiłki - ludzkie
środki - aby się uczyć”[44]. Święty
Josemaría po raz kolejny wykazuje
się dobrą znajomością życia
Proboszcza z Ars, która pomimo
trudności związanych ze studiami
kościelnymi, potrafiła zdobyć
odpowiedni poziom formacji
intelektualnej. Jak już wspomniano,



każdej zimy studiował Teologię
moralną do użytku kleryków i
spowiedników (1844) kardynała
Karola Gousseta, arcybiskupa
Rheims, według relacji jego
wikariusza Rajmunda[45]. Codziennie
w łóżku czytał jakąś książkę z
dziedziny teologii lub duchowości,
nawet jeśli spowiadał przez wiele
godzin. Jego biblioteka zawierała 426
tomów[46] , pisma ojców i autorów
duchowych, takich jak o. Ludwik z
Granady. Często czytał na nowo
podstawową książkę swojej formacji
początkowej, Instructions sur le
rituel, concernant la théorie et la
pratique des sacrements et de la
morale, biskupa Tulonu, Louisa
Alberta Joly de Choin (1778); ale jego
ulubionymi książkami były dwa
tomy Vie des saints (Żywoty
Świętych) François Giry[47].

8 listopada 1968 roku, czternaście lat
po pierwszym przykładzie, który
wybraliśmy, w kontekście kryzysu



posoborowego, św. Josemaría
wezwał swoich słuchaczy do
studiowania doktryny i powiedział:
"Aby zostać wyświęconym Proboszcz
z Ars, jego biskup wymagał od niego
jedynie znajomości Ojcze Nasz i
Credo. Teraz, gdy niektórym ludziom
zadaje się pytanie o Credo i Ojcze
Nasz, zacinają się "[48]. W tym
przypadku dane biograficzne nie
wydają się być dokładne: Joseph
Courbon, wikariusz generalny
kardynała Fescha, arcybiskupa
Lyonu przebywającego na wygnaniu
w Rzymie, miałby zapytać o księdza z
Ars, którego wyniki egzaminów nie
były rewelacyjne: "Czy jest pobożny?
Czy ma nabożeństwo do Najświętszej
Dziewicy?", a kiedy otrzymał
odpowiedź: "Tak, jest wzorem
pobożności", postanowił go
wyświęcić[49].

Istnieją również inne konkretne
szczegóły dotyczące kultu świętego
Jana Marii Vianneya, które pojawiły



się w życiu Mons. Escrivy dopiero po
1951-1953 roku. Pierwszym z tych
przejawów byłyby niewątpliwie
wizyty w Ars. Św. Josemaría udał się
tam na modlitwę dziewięć razy, w
latach 1953-1960: Wszystkie te
wizyty miały miejsce po mianowaniu
go orędownikiem - można więc
wnioskować, że św. Josemaría modlił
się do niego w tej intencji, aby
towarzyszył rozszerzaniu
działalności apostolskiej jego
duchowych synów w nowych
diecezjach, a także po tym, jak
założyciel Opus Dei zobaczył, że
Stowarzyszenie Kapłańskie Świętego
Krzyża może być otwarte dla księży
diecezjalnych, można więc
przypuszczać, że do Jana Marii
Vianneya modlono się także jako do
świętego kapłana świeckiego, co
ilustruje drugi przejaw pobożności:
niezrealizowany projekt pielgrzymki
Stowarzyszenia Kapłańskiego do Ars.
Według biskupa Javiera Echevarríi,
prałata Opus Dei i naocznego



świadka kilku pielgrzymek do Ars, to
właśnie te dwie intencje modlitewne
były zachętą dla św. Josemaríi
podczas jego wizyt w Ars: "Byłem
świadkiem uczucia, jakie okazywał
mu nasz Ojciec, kiedy przy pewnej
okazji poszedł oddać mu cześć w Ars,
aby polecić mu świętość kapłanów i
relacje Opus Dei z biskupami
diecezjalnymi "[50].

Visitas a Ars

Nie odnaleziono zbyt wielu
dokumentów dotyczących tych
wizyt[51]. Pierwsza miała miejsce 25
października 1953 r., kiedy to św.
Josemaría i jego towarzysze przybyli
z Paryża i Fontainebleau, a następnie
wyruszyli do Chambéry i Włoch[52].

Druga wizyta odbyła się 20 listopada
1955 roku. Tym razem przyjechali z
Włoch przez Mediolan. 20 listopada
była niedziela, a kościół w Ars był
pełen, gdy weszli na modlitwę[53].
Następnie opuścili wioskę, aby udać



się do Mâcon, a potem do
Fontainebleau[54].

Trzecia wizyta odbyła się 27 czerwca
1956 r. Święty Josemaría odprawił po
raz pierwszy Mszę św. w Ars, po
czym wyjechał do Wersalu i Paryża,
a następnie do Belgii[55].

W 1957 roku złożył trzy wizyty w
Ars[56]: pierwsza miała miejsce 21
maja (trasa przebiegała[57]: Bolonia -
Bardonecchia - Modane - Ars,
następnie wyjechał do Awinionu,
potem do Lourdes, Paryża i z
powrotem do Włoch[58]). W Lourdes i
Ars św. Josemaría modlił się za swoją
siostrę Carmen, u której krótko
przedtem, 4 marca, zdiagnozowano
raka, a która zmarła w czerwcu 2010
r.[59]; druga z 1957 r., w dniach 13 i 14
września (przybyli z Lyonu,
prawdopodobnie był to pierwszy raz
gdy święty Josemaria nocował w Ars,
dalej: Modane - Bardonecchia -
Montecatini[60]); trzecia z 1957 r.: 24



listopada (przybyli z Włoch[61] i
wcześniej przez Lourdes i Marsylię, a
następnie kontynuowali podróż do
Wersalu i Paryża, by ostatecznie
powrócić do Rzymu[62]).

Siódma wizyta miała miejsce 1 i 2
lutego 1958 r., a po odprawieniu
Mszy św[63] wrócili bezpośrednio do
Rzymu[64]. Ósma pielgrzymka odbyła
się 13 maja 1959 r.: przybyli z Włoch,
przeszli przez Monako, a następnie
wyruszyli na południe Francji i do
Hiszpanii[65].

Św. Josemaría odbył swoją dziewiątą
i ostatnią pielgrzymkę w dniach 31
października - 1 listopada 1960 r.:
przybył z Paryża i Lyonu, a wcześniej
z Hiszpanii, a po Ars ponownie
przejechał przez Lyon, by przez
Mediolan udać się do Rzymu[66].

Miał jeszcze piętnaście lat życia - jak
wiemy, święty Josemaria zmarł w
1975 r. - a ta dziewiąta wizyta miała
miejsce podczas jego siedemnastej



wizyty we Francji, kraju, do którego
wracał osiemnaście razy[67] , ale
wydaje się, że do Ars już nie
pojechał, dlaczego? Wobec braku
dowodów w postaci dokumentów,
wysunąłbym trzy hipotezy. Z jednej
strony, praca apostolska Dzieła była
prowadzona we Francji, zwłaszcza w
Paryżu, a podróże założyciela
odbywały się przede wszystkim po
to, aby zobaczyć się ze swoimi
duchowymi dziećmi, dodać im
otuchy, modlić się z nimi i za nich; z
drugiej strony, kryzys w Kościele,
który przysporzył św. Josemaríi tyle
cierpienia w ostatnich latach jego
życia[68] , sprawił, że zwrócił się on
bardziej intensywnie do Matki Bożej
i w czasie swoich podróży
wielokrotnie odwiedzał sanktuaria
Matki Bożej: Maryja ma
pierwszeństwo przed innymi
świętymi, hiperdulia przed dulią;
wreszcie, choć jest to motyw bardziej
prozaiczny, niektóre podróże
odbywają się nie samochodem, lecz



samolotem[69], a przejazd przez małą
wioskę Ars staje się trudniejszy.

Projekt pielgrzymki

Innym przejawem nabożeństwa św.
Josemaríi do św. Jana Marii Vianneya
jest jego niezrealizowany plan
odbycia pielgrzymki do Ars z księżmi
z Stwarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża. Zaplanował ją na
rok 1956, a w nocie urządowej
zapowiadającej projekt zwrócił się
do dyrektorów Dzieła i księży z
Stowarzyszenia Kapłańskiego o
opinie w tej sprawie. W momencie
pisania notatki nie sprecyzował
jeszcze programu pielgrzymki:
zapowiedział jedynie, że
poszukiwana będzie osoba z
wyższego szczebla kościelnego, która
będzie przewodniczyć temu
przedsięwzięciu, oraz że w
programie znajdzie się dzień
rekolekcji, które on sam będzie głosił.
Ponieważ spodziewał się wielu



duchowych owoców tego spotkania,
poprosił swoje dzieci o modlitwę w
ich intencji: "1. Informuję was, że w
1956 r. zamierzam zorganizować
pielgrzymkę do Ars. Dobrze by było,
aby w spotkaniu razem z
wyznaczonymi kapłanami
numerariuszami, wzięła udział jak
największa liczba księży oblatów[70] ,
supernumerariuszy,
współpracowników i asystentów
kościelnych z różnych regionów. 2.
Polecać sprawę, abyśmy w
odpowiednim czasie mogli
wyciągnąć wiele duchowych owoców
z tej wizyty u świętego Proboszcza z
Ars, naszego patrona. W
odpowiednim czasie, z dużym
wyprzedzeniem, zostanie podany
termin pielgrzymki, dni, w których
będzie się odbywać, wydarzenia, w
tym dzień skupienia, cena itp. 4.
Będzie przewodniczyć wysoka
osobistość kościelna, a kierownikiem
duchowy będzie waszy Ojciec. 5.
Również sprawy materialne zostaną



starannie przeanalizowane, tak aby
podróż i pobyt w parafii św. Jana
Marii Vianneya były jeszcze jedną 
Convivencia, jedną z naszych
własnych!! 6. Mów dalej o tych
sprawach, nie czyniąc ich
oficjalnymi, aby ci synowie S.S.S.+
[Kapłańskiego Stowarzyszenia
Świętego Krzyża] mogli wyrazić
swoją opinię, a przede wszystkim
wskazać najbardziej odpowiedni
czas. 7. Nie omieszkaj powiedzieć mi,
co myślisz o tej sprawie"[71].

W listopadzie 1955 roku, będąc
przejazdem w Paryżu, rozmawiał o
projekcie ze swoimi dziećmi,
wyjaśniając, że będzie na nie liczył w
kwestii pewnych szczegółów
organizacyjnych[72].

Kilka miesięcy później, w marcu 1956
r., w nowej nocie poinformował o
przełożeniu pielgrzymki na 1957 r.,
co było spowodowane
przygotowaniami do II Kongresu



Generalnego Opus Dei, który miał się
odbyć w Einsiedeln (Szwajcaria) w
dniach 22-25 sierpnia 1956 r.[73]

Święty Josemaría zakończył słowami:
„Powierzajcie nadal tę sprawę,
ponieważ realizacja tego projektu nie
zajmie wiele czasu[74]”.

Święty Proboszcz z Ars w Villa Tevere

Nabożeństwo do świętych ma jeszcze
jeden wspólny przejaw w historii
duchowości, który można odnaleźć w
relacji Świętego Josemarii ze
Świętym Janem Marią: chrześcijanie
budują miejsca kultu, aby oddać
cześć Bogu, wspominając
jednocześnie swoich świętych i
czcząc ich wizerunki. To właśnie
czynił założyciel Opus Dei w Villa
Tevere, gdzie mieszkał w Rzymie i
skąd kierował Dziełem na całym
świecie. Z architektonicznego punktu
widzenia, ta chrześcijańska tradycja
wyrażania pobożności poprzez
sztukę sakralną jest widoczna w



oratorium poświęconym
Proboszczowi z Ars w Villa Tevere.
Jego konstrukcja została ustalona po
marcu 1952 r., a więc w okresie
1951-1953, czyli w okresie, w którym,
jak widzieliśmy powyżej, został
mianowany orędownikiem[75].
Realizacja projektu miała nastąpić
pięć lat później, kiedy architekci
pracowali już nad Villa Tevere, gdzie
miało się znajdować oratorium.
Pierwsze wskazówki otrzymane od
Świętego Josemarii były dość ogólne:
że styl powinien być "stosunkowo
nowoczesny" i że retablum, które
będzie zawierało obraz świętego
proboszcza, powinno w jakiś sposób
upamiętniać historię Stowarzyszenia
Kapłańskiego[76]. Architekci
rozpoczęli prace w marcu 1958
roku[77] i wkrótce zaczęli się
niepokoić ograniczoną powierzchnią,
jaką dysponowali w miarę postępu
prac. Święty Josemaría po ojcowsku
zachęcał ich, zatwierdzał ich
propozycje i pocieszał ich z powodu



niewielkich rozmiarów oratorium,
dając im do zrozumienia, że później
będą musieli podjąć się bardziej
ambitnych budowli: "przyjdzie czas,
kiedy będziecie budować katedry" -
powiedział im[78].

Jeden szczegół pokazuje jeszcze raz
wiedzę Josemaríi na temat życia i
osobowości Juana Maríi. Kiedy
oratorium było jeszcze tylko
projektem, założyciel Opus Dei
wspomniał o możliwości
umieszczenia pod przyszłym
ołtarzem świętego proboszcza
relikwii całego ciała męczennika i
wspomniał w tym kontekście o
nabożeństwie Proboszcza z Ars do
relikwii[79]. Ostatecznie ołtarz nie
zawierał całego ciała żadnego ze
świętych, ale warto zauważyć, że
Święty Josemaría wie, iż Święty Jan
Maria lubił modlić się do świętych
przed ich relikwiami[80].



Ostateczna wersja oratorium nie
zawiera ołtarza, który miał
ilustrować historię Stowarzyszenia
Kapłańskiego, bez wątpienia dlatego,
że był on mniejszy niż pierwotnie
zakładali architekci. Istotnym
elementem wystroju, łączyłbym
dwóch świętych, jest duża figura
Proboszcza z Ars , umieszczona na
postumencie za ołtarzem, która jest
tej samej wysokości co figura
Świętego Josemaría[81]. W maju 1957
r. dziennik prac wspomina, że rzeźba
będzie naturalnej wielkości i zostanie
wykonana na podstawie zdjęć
przywiezionych przez Świętego
Josemaríę, który 21 maja, podczas
czwartej wizyty w sanktuarium,
przejeżdżał przez Ars. Te zdjęcia,
których nie znalazłem w archiwum
prałatury, dotyczyły być może figury
Émiliena Cabucheta lub relikwiarza
świętego. W dzienniku prac znajduje
się również informacja, że święty
Josemaría przekazał architektom
figurę świętego proboszcza[82] . Jest to



prawdopodobnie figura drewniana,
wykonana we Francji w 1953 r. dla
Świętego Josemaríi[83]: otrzymał ją w
lipcu tego samego roku, bardzo mu
się spodobała i na jakiś czas umieścił
ją na swoim biurku, jak opowiadał
swoim dzieciom we Francji[84].

W dniu 12 czerwca 1957 r. zdjęcia
przekazano rzeźbiarzowi Pasquale
Sciancalepore, który cztery dni
później przedstawił na ich podstawie
szkic[85]. Zlecenie zostało
sformalizowane w lipcu, a artysta, po
wybraniu kawałka marmuru w
Querceta (Toskania)[86] , rozpoczął
rzeźbienie. Święty Josemaría
odwiedził jego pracownię co
najmniej dwa razy w czasie
wykonywania dzieła, za każdym
razem wyrażając swoje zadowolenie
z rezultatu[87]. Rzeźba została
ukończona w maju 1958 roku[88] ,
cokół podtrzymujący ją został
zamontowany w oratorium w
sierpniu[89] , a całość musiała zostać



ukończona między sierpniem 1958 a
majem 1959 roku, czyli w okresie, o
którym nie ma żadnych wzmianek w
dzienniku prac.

Oprócz oratorium poświęconego
Proboszczowi z Ars i drewnianego
wyobrażenia w oratorium-bibliotece,
o którym była mowa powyżej, Święty
Jan Maria Vianney jest obecny w
Villa Tevere wraz z innymi
orędownikami: jego relikwie
znajdują się na ołtarzu Trójcy
Świętej, gdzie Święty Josemaría
odprawiał Mszę świętą[90] , na ołtarzu
oratorium poświęconego
orędownikom[91] , a jego mały
srebrny obrazek zdobi tabernakulum
oratorium Rady Generalnej
Prałatury, która przybyła do Villa
Tevere we wrześniu 1956 roku[92].
Poza Villa Tevere należy wspomnieć
o figurze świętego proboszcza, która
wraz z innymi orędownikami
znajduje się w ołtarzu sanktuarium



w Torreciudad, a której wykonanie
Święty Josemaría śledził z uwagą[93].

Jak pisał św. John Henry Newman,
"Kościół katolicki nigdy nie traci tego,
co kiedyś posiadał. (...) Zamiast
przechodzić z jednej fazy życia w
drugą, przenosi młodość i dojrzałość
w starość. (...) Dominik nie
przyćmiewa Benedykta "[94] , a można
by dodać, że Święty Josemaría nie
przyćmiewa świętego Jana Marii
Vianneya. Dzięki pięknej prawdzie o
obcowaniu świętych[95] między
chrześcijanami na przestrzeni
wieków zawiązują się przyjaźnie, a
przywiązanie założyciela Opus Dei
do Proboszcza z Ars jest dobrym
przykładem jednego z takich mostów
uczuć i zaufania budowanych po
śmierci: to właśnie starał się
zilustrować niniejszy artykuł.
Widzimy, że "święci podają nam ręce
i trzymają się za ręce "[96] , aby nas
również zachęcić do pójścia w stronę
Boga.



[1] Oryginalny tytuł, pod którym
artykuł został opublikowany to Saint
Josémaria et le Curé d'Ars.

[2] Dziękuję Francescowi Castellsowi z
Archiwum Generalnego Prałatury
Opus Dei i Luisowi Cano z Istituto
Storico San Josemaría Escrivá za ich
pomoc i rady.

[3] Artykuł koncentruje się zatem na
relacji między tymi dwoma świętymi
w odniesieniu do powołania
Proboszcza z Ars jako orędownika.
Nie podjęto tu próby
systematycznego porównania
duchowości obu świętych: byłoby
interesujące umiejscowić Josemaríę
w relacji do Jana Marii i
przeanalizować tego pierwszego w
historii duchowości kapłańskiej jego
czasów, podkreślając jej bardziej
tradycyjne aspekty i ewentualne
oryginalności, zwłaszcza świeckość
duchowości kapłańskiej; ale to już
temat na inne badania.



[4] Por. poniższy przypis nr 54 oraz
paragrafy dotyczące wizyt w Ars
(pierwsza miała miejsce 25
października 1953 r.), aby wyjaśnić
wybór roku 1953 jako annus ad
quem nominacji.

[5] Nota o stosunkach z biskupami,
Rzym, 9 sierpnia 1951: AGP, A.3,
179-4-11. Nic o tej notatce nie ma w
dzienniku Kolegium Rzymskiego z 9
sierpnia: AGP, M.2.2., 427-8, ani w
czterech listach zwykłych wysłanych
tego dnia z Rzymu.

[6] AGP, A.3.4, 262-2, list 500902-01.
Data podana przez św. Josemaríę jest
z pewnością bardziej wiarygodna niż
mgliste wspomnienie redaktora
gazety Kolegium Rzymskiego, który
w piątek 27 lutego 1953 r., po
spotkaniu z Założycielem, napisał, że
zawodzi go pamięć: "W połowie
spotkania dołączył do nas Ojciec.
Opowiada nam, że w 1934 lub 1935
roku - nie pamiętam dokładnie -



oddał relacje Dzieła z biskupami pod
patronat świętego Proboszcza z Ars.
A kilka dni temu powierzył św.
Piusowi X stosunki ze Stolicą
Apostolską": AGP, M.2.2., 427-16.
Wydaje się, że to właśnie w 1953 r.
ukształtowała się idea grupy
świętych, którym Opus Dei miałoby
powierzyć różne zamierzenia
instytucjonalne.

[7] "Don Josemaría opracował plan
podróży, do którego włączył także
inne cele, takie jak odwiedzenie
wszystkich biskupów, aby zapoznać
ich z Dziełem". Andrés VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador del Opus Dei, t.
II, Madrid, Rialp, 1997-2003, s. 254.

[8] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. II, s. 253 i nast.

[9] Por. Constantino ÁNCHEL, La
preicación de san Josemaría. Fuentes
documentales para el período
1938-1946, SetD 7 (2013), s. 125-198,
zwłaszcza 135-139.



[10] W tym krótkim wyjaśnieniu
wykorzystuję niektóre wyrażenia ze
strony internetowej Prałatury w
języku francuskim www.opusdei.fr,
w części Czym jest Opus Dei? (dostęp:
9 stycznia 2014 r.).

[11] Por. zwłaszcza Codex Iuris
Particularis Operis Dei, Tit. IV, rozdz.
V, w Amadeo de FUENMAYOR - José
Luis ILLANES - Valentín GÓMEZ-
IGLESIAS, El itinerario jurídico del
Opus Dei. Historia y defensa de un
carisma, Pamplona, Eunsa, 19904, s.
654-656.

[12] Jeśli chodzi o jego przyjaźń z
biskupami Hiszpanii, gdzie Opus Dei
się narodziło i gdzie najpierw się
rozprzestrzeniło, należy wspomnieć
między innymi o Leopoldo Eijo y
Garay, José López Ortiz, Santos Moro
Briz, Pedro Cantero Cuadrado,
Carmelo Ballester Nieto, José María
Bueno Monreal, José María García
Lahiguera i Juan Hervás Benet. Por.



indeksy nazwisk cytowane w trzech
tomach książki VÁZQUEZ DE PRADA,
El Fundador del Opus Dei; lub
świadectwa zebrane w Benito
BADRINAS (red.), Beato Josemaría
Escrivá de Balaguer: un hombre de
Dios. Świadectwa o założycielu Opus
Dei, Madryt, Palabra, 1994. Carlo
PIOPPI, Alcuni incontri di san
Josemaría Escrivá con personalità
ecclesiastiche durante gli anni del
Concilio Vaticano II, SetD 5 (2011), s.
165-228. Związek kardynała-
patriarchy Lizbony, Manuela
Gonçalves Cerejeira, z Opus Dei
ilustruje szacunek i sympatię, jaką
darzył św. Josemaríę w czasach
skomplikowanych przez
nieporozumienia: por. VÁZQUEZ DE
PRADA, The Founder, t. III, s.
359-365. Por. także Hugo de
AZEVEDO, Primeiras viagens de S.
Josemaría a Portugal (1945), SetD 1
(2007), s. 15-39.



[13] Por. Federico M. REQUENA - Javier
SESÉ (red.), Fuentes para la historia
del Opus Dei, Barcelona, Ariel, 2002,
s. 85-93; 109.

[14] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 170-176;
FUENMAYOR - ILLANES- GÓMEZ-
IGLESIAS, El itinerario, s. 288-291.

[15] Por. zwłaszcza listy AGP, A.3.4,
262-2, listy 500902-01, 500903-01 i
500914-03 z epistolarium św.
Josemarii.

[16] AGP, A.3.4, 262-2, carta 500902-01.

[17] AGP, M.2.2, D 428-6.

[18] Świadectwo Mons. Agustina
Romero, obecnego wikariusza
sądowego archidiecezji paryskiej,
który wspomina wizytę św. Josemaríi
w Paryżu 20 maja 1959 r., to znaczy,
jak zobaczymy poniżej, tydzień po
wizycie w Ars: "Jako przykład
uniwersalności ducha, który mu



dano, mówił nam o świętych
orędownikach: św. Tomaszu More,
wspaniałym Angliku; świętym
Proboszczu z Ars, Francuzie; św.
Piusie X, Włochu": AGP, A.2, 83-1-2, H,
s. 4.

[19] "W Hiszpanii mamy wielu
świętych, a ja nie szukałem żadnego
Hiszpana. Prosi nas, abyśmy nie byli
nacjonalistami.[…] Opowiedział, że
mógł wybrać błogosławionego Jana z
Avila jako patrona naszych relacji z
ordynariuszami, ale wybrał kapłana
z Ars". : AGP, M.2.2, 428-6, el 20 de
junio de 1956; AGP, A.5, 206-3-8: "Dał
nam do zrozumienia, że wybrał
orędowników z różnych narodów,
abyśmy nie byli nacjonalistami,
podczas gdy mógł wybrać wielu
świętych hiszpańskich": Świadectwo
Hugo de Azevedo, Porto, 6 września
1975 r.



[20] I ogłoszony doktorem Kościoła
przez Benedykta XVI 7 października
2012 r.

[21] Por. Marc VENARD (red.), Histoire
du christianisme, t. VIII: Le temps
des confessions, Paris, Desclée, 1992,
s. 1026. Piotr Fourier (†1640),
proboszcz z Mattaincourt w
Lotaryngii, został kanonizowany w
1897 r., ale jako założyciel
kanoniczek regularnych
Zgromadzenia Notre-Dame.

[22] Dziekan wiejskiej parafii w
Bernanos zauważa: "Czyż ksiądz z
Ars nie jest wyjątkiem i czyż jego
udział nie jest nieznaczny w
porównaniu z tą czcigodną rzeszą
gorliwych duchownych, którzy
poświęcają swoje siły
przygniatającemu ciężarowi posługi?
Któż jednak ośmieliłby się twierdzić,
że praktykowanie cnót heroicznych
jest przywilejem mnichów lub, jeśli
ośmielę się tak powiedzieć, nawet



prostych świeckich?": Georges
BERNANOS, Journal d'un curé de
campagne, w: Albert BÉGUIN (red.),
Œuvres romanesques, Paris,
(Bibliothèque de la Pléiade, 155)
Gallimard, 1966, s. 1083.

[23] Por. Gilbert HUMBERT, Jalons
chronologiques pour une histoire de
la pénétration en pays francophones
de la pensée et des oeuvres
d'Alphonse de Liguori, w: Jean
DELUMEAU (red.), Alphonse de
Liguori: pasteur et docteur, Paris,
Beauchesne, 1987, s. 369-401.
369-401; La recezione del pensiero
alfonsiano nella Chiesa: atti del
congresso in occasione del terzo
centenario della nascita di S. Alfonso
De Liguori, Roma 5-7 marzo 1997,
(Bibliotheca historica Congregationis
SSmi. Redemptoris, 18) Collegium S.
Alfonsi de Urbe, 1998.

[24] Por. Gérard CHOLVY - Yves-Marie
HILAIRE, Histoire religieuse de la



France contemporaine (1800-1880), I,
Toulouse, Privat, 1985, s. 156.

[25] Por. Gérard CHOLVY, Être chrétien
en France au XIXe siècle (1790-1914),
Paris, Seuil, 1997, s. 113.

[26] Por. Henri CONVERT, Le saint curé
d'Ars et le sacrement de pénitence, 1ª
partie, c. VII, Lyon, Emmanuel Vitte,
1923.

[27] Por. Bernard NODET, Jean-Marie
Vianney, Curé d'Ars. Sa pensée, son
cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 19605,
s. 20.

[28] W 1930 r. pisał: "Od dłuższego
czasu, oprócz zanoszenia czasopism
religijnych (El Mensajero, El Iris de
Paz, czasopisma misyjne i inne z
różnych zgromadzeń) chorym,
rozdaję je spokojnie i chłodno na
ulicach: w slumsach był czas, kiedy
nie mogłem przejść przez niektóre
ulice nie proszony o czasopisma":
Josemaría ESCRIVÁ, Apuntes íntimos



(Notatki osobiste), nr 86, 25 sierpnia
1930 r., w: VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. 1. 86, 25 sierpnia 1930,
w: VÁZQUEZ DE PRADA, El Fundador,
t. I, s. 321. Można też pomyśleć o
bardziej naukowym czasopiśmie,
takim jak La Vida Sobrenatural. Por.
Federico M. REQUENA, El "Amor
Misericordioso" w La Vida
Sobrenatural, "Vida Sobrenatural"
591 (1997), s. 166-182; ID, San
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
devoción al Amor Misericordioso
(1927-1935), SetD 3 (2009), s. 139-174.

[29] Por. Benoît PELLISTRANDI, Od
"działania katolików" do świętości
świeckich. El historiador frente a la
santidad contemporánea, w: Josep-
Ignasi SARANYANA et alii (eds.), El
camino histórico de la santidad
cristiana: de los inicios de la época
contemporánea hasta el Concilio
Vaticano II, XXIV Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra, Pamplona,



Servicio de Publicaciones de la
Universidad de Navarra, 2004, s.
19-42, tu s. 40. Por. także http://
www.vatican.va/news_ser...
konsultowany 14 lutego 2014 r.

[30] Pietro STELLA s.d.b., Don Bosco
nella storia della religiosità cattolica,
II, Roma, LAS, 1981, s. 307. W tym
kontekście Pius XI w liście
apostolskim Anno iubilari (23
kwietnia 1929) mianował Księdza z
Ars patronem proboszczów na całym
świecie: AAS 21 (1929), s. 312313.

[31] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, tom III, s. 414.

[32] "Dodał, że bardzo kocha Francję.
W duchu sprawiedliwości, i
zadośćuczynienia. W dzieciństwie
uczono mnie tak bardzo jej
nienawidzić! AGP, M.2.2, 428-6, 20
czerwca 1956. Francuski członek
Opus Dei, François Gondrand,
wspomina, że podczas swojego
pierwszego spotkania ze świętym

http://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/index_canonizbeat_fr.html
http://www.vatican.va/news_services/liturgy/saints/index_canonizbeat_fr.html


Josemaríą, w maju 1960 roku,
powiedział mu, że "musiał podjąć
wysiłek, aby pokochać Francję, kiedy
zdał sobie sprawę, że dobrzy
zakonnicy, którzy byli jego
nauczycielami w szkole
podstawowej, próbowali zaszczepić
w nim nienawiść do Francuzów,
ponieważ w Aragonii bardzo żywa
była pamięć o kampaniach
napoleońskich. Ojciec kazał nam
powiedzieć innym Francuzom,
którzy przyjadą później, że on kocha
Francję o wiele bardziej, właśnie
dlatego, że musiał podjąć ten wysiłek
w młodości, aby zrekompensować
nienawiść do Francuzów, którą
próbowano mu wpoić w pierwszych
latach życia. Dodał, że to straszna
rzecz wprowadzać nienawiść w serca
dzieci i że mimo wszystko, mimo
tego, co zrobił w Hiszpanii, Napoleon
nie był takim ogrem, za jakiego go
uważano": AGP, A.2, 83-1-2, K, s. 2.



[33] Por. Jesús GIL SÁENZ, La
biblioteca de trabajo de san
Josemaría Escrivá de Balaguer en
Roma, EDUSC, Rome, 2015. Część
książek przybyła z Madrytu po 1950
r. Św. Josemaría zajął pokój
prowadzący do tej biblioteki 9
stycznia 1953 r.

[34] Święty Jan Chrzciciel Maria
VIANNEY, Sermones de Juan Bta. M.ª
Vianney, cura de Ars, Barcelona,
Eugenio Subirana, 1927, t. 1-2.

[35] Alfred MONNIN, Esprit du Curé
d'Ars: Saint J.-B. M. Vianney dans ses
catéchismes, ses homélies et sa
conversation, Paris, P. Téqui, 193534.
Książka nieobcięta; ID, Spirito del
Curato d'Ars, Rzym, Ares, 1956 (dwa
egzemplarze); Francis TROCHU,
L'âme du Curé d'Ars, Lyon-Paris,
Emmanuel Vitte, 1928. Książka
nieobcięta; Hippolyte CONVERT, Le
Saint Curé d'Ars et la Famille, Lyon-
Paris, Emmanuel Vitte, 1922. Książka



nieobcięta; ID. Méditations
sacerdotales: Le Saint Curé d'Ars
modèle du prêtre retraitant, Lyon-
Paris, Emmanuel Vitte [1935]. Jak
zauważa Gil Sáenz: "Zamknięte tomy,
to znaczy te, w których zachowały się
niepocięte kartki, nie pozwalają nam
stwierdzić, że założyciel Opus Dei
nigdy nie czytał tych tytułów, ale
raczej, że nikt nigdy nie czytał tych
konkretnych egzemplarzy. Ponieważ
były to prezenty, wiele z nich zostało
przeczytanych przed wysłaniem ich
do niego". Gil Sáenz dodaje w
przypisie: "Potwierdził to również
biskup Echevarría w tym samym
miejscu [kwestionariusz przesłany
przez autora listu 20 maja 2011 r.], a
także powtórzył to w kilku pytaniach
kwestionariusza".

[36] Por. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER, Droga, red. krytyczno-
historyczna Pedro RODRÍGUEZ,
Rzym-Madryt, Istituto Storico San



Josemaría Escrivá - Rialp, 20043, s.
733.

[37] Por. JAN PAWEŁ II, Moje
powołanie: dar i tajemnica, Paryż,
Bayard-Cerf-Fleurus-Mame-Téqui,
1996, s. 70.

[38] W nr. 277, zgodnie z numeracją
strony www.vatican.va.

[39] AGP, A.5, 221-2-2: "Inne
wspomnienie ze spotkania, które
mieliśmy z Ojcem latem 1961 roku w
Estili, jest następujące: Jeden z
obecnych zapytał go - było to dość
długie pytanie - czy powinniśmy
naśladować tych, których wtedy
nazywaliśmy mniejszymi patronami.
Długo opowiadał o tym, jak trudno
mu było myśleć, że księża z Domu,
powinni naśladować cnoty
Proboszcza z Ars, brać go za wzór.
Ojciec szybko wyjaśnił, że mniejsi
patroni są po prostu orędownikami i
że udajemy się do nich wyłącznie w
tym sensie. Że nasz duch był



konkretny - taki, jakiego chciał Bóg -
czyli taki, jakim przyszło nam żyć. Że
powinniśmy naśladować tylko
Jezusa, Najświętszą Dziewicę i
świętego Józefa, i prosić innych o
wstawiennictwo w tych sprawach,
które oddaliśmy pod ich opiekę.
Kilka miesięcy później otrzymaliśmy
wskazówkę od Ojca, że odtąd
patronów mniejszych będziemy
nazywać świętymi orędownikami".
Zeznanie Carlosa Jordana Butticaz,
20 lipca 1975 r.

[40] „Dobrowolnie, z umartwienia i w
duchu pokory, nosił zużytą sutannę,
stary kapelusz, połatane buty, które
nigdy nie zaznały luksusu
błyszczącej szczotki": Francis
TROCHU, Le curé d'Ars, saint Jean-
Marie-Baptiste Vianney, 1786-1859,
d'après toutes les pièces du procès de
canonisation et de nombreux
documents inédits, E. Vitte, Lyon-
Paris 195412, s. 315, który na tej
samej stronie cytuje jedną z osób,



które przychodziły po poradę do
świętego, baronową Alix-Henriette
de Belvey: "Jeśli M. Vianney lubił
czystość, to jego zewnętrzna
niezamożność trochę mu szkodziła";
"Zgadzał się zdawać sutannę do
sprzątania i prania tylko wtedy, gdy
bardzo tego potrzebował": Alfred
MONNIN, Le Curé d'Ars, vie de M.
Jean-Baptiste-Marie Vianney, Lyon, C.
Douniol, 1868, s. 167.

[41] Por. Javier ECHEVARRÍA, Memoria
del Beato Josemaría Escrivá, Madrid,
Rialp, 2000, s. 159-161.

[42] AGP, A.5, 217-2-5. Por. TROCHU, Le
curé d'Ars Saint Jean Marie Vianney,
s. 555-564: Trochu mówi także, s. 556,
że to umartwienie świętego wydaje
mu się "bardziej godne podziwu niż
naśladowania".

[43] AGP, E.1.3, przypis 658: "Patroni
Dzieła nie są właściwie dla nas
wzorem, dla naszego specyficznego
powołania, ale orędownikami,



opiekunami naszego Dzieła.
Pamiętajcie o tym w swoich
medytacjach i rozmowach". Św.
Josemaría wprowadził zmianę
słownictwa, od patronów mniejszych
do orędowników, w Katechizmie
Dzieła, który przedstawia prawo
partykularne Opus Dei w formie
pytań i odpowiedzi. Por. kopia
trzeciego wydania AGP (29 marca
1959), art. 5, nr 20-27, 25 i 27, AGP, E.
1.9, 205-31, z odręcznymi
poprawkami św. Josemaríi do
czwartego wydania, od patronów do
orędowników.

[44] Zeznanie Iñaki Celaya, Rzym, 22
września 1975 r.: AGP, A.5, 204-3-4.

[45] Henri CONVERT, Le saint curé
d'Ars et le sacrament de pénitence, 1ª
partie, c. VII, Lyon, Emmanuel Vitte,
1923.

[46] Bernard NODET, Jean-Marie
Vianney, curé d'Ars. Sa pensée, son



cœur, Le Puy, Xavier Mappus, 19605,
s. 18.

[47] Bernard ARDURA o.praem., "W
bibliotece wikariusza z Ars. Jana
Marii Vianneya poprzez jego
książki", L'Osservatore Romano, 9
stycznia 2010 r., s. 5.

[48] Enrique PÈLACH, Abancay: un
obispo en los Andes Peruanos,
Madrid, Rialp, 2005, s. 86; AGP, A.5,
237-1-3.

[49] Por. Tocanier, Procès de
l'ordinaire, s. 115, w: Henry
AURENCHE, La passion du saint curé
d'Ars, Paris, NEL, 1949, s. 54.

[50] Javier ECHEVARRÍA, List pasterski
(1 lipca 2009 r.) http://
www.opusdei.fr/art.php?... dostęp 9
stycznia 2014 r.

[51] AGP, A.2, 83-1, o 35 pobytach św.
Josemarii we Francji. Znalezione
elementy pozwolą jednak wyjaśnić

http://www.opusdei.fr/art.php?p=34517
http://www.opusdei.fr/art.php?p=34517


pewne kwestie. Biografia Andrésa
Vázqueza de Prady podaje daty: 1953,
1956, 1958, 1959 i 1960. Wizyta z
1955 r. i trzy wizyty z 1957 r. nie
pojawiają się. Autor podaje jako
źródło Summarium procesu
kanonizacyjnego, s. 837, w którym
jest mowa o pielgrzymkach do Ars,
ale nie podaje żadnych dat. Por.
VÁZQUEZ DE PRADA, The Founder of
Opus Dei, t. III, s. 338.

[52] AGP, A.2, 83-1-1. Nic o Ars i
świętym księdzu z 25 października
nie znaleźliśmy w pamiętnikach
Centre de la Rue de Bourgogne
(Paryż): AGP, M.2.2., 270-17; ani w
pamiętnikach Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża: AGP, M.2.2., 427-18.
Ośrodek w Grenoble zostanie
otwarty dopiero w lipcu 1962 roku,
po ostatniej wizycie św. Josemaríi w
Ars; ośrodek w Lyonie zostanie
otwarty dopiero po śmierci
założyciela Opus Dei: dlatego w
interesującym nas okresie nie ma



dzienników dla tych dwóch
ośrodków, które leżą bliżej Ars niż
Paryża.

[53] "Byli obecni na uroczystym
nabożeństwie, w którym
uczestniczyło całe miasto, i które
wskazuje na głęboki ślad, jaki
pozostawił ten święty": AGP, A.2,
83-1-2, B, s. 1; Crónica, XII-1955, s. 14,
AGP, Biblioteca, P01.

[54] AGP, A.2, 83-1-1. O Ars i świętym
kapłanie po powrocie z podróży św.
Josemaríi nic nie znaleziono w
dzienniku Rzymskiego Kolegium
Świętego Krzyża: AGP, M.2.2, 248-3.
Por. także Ana SASTRE, Tiempo de
caminar, Madrid, Rialp, 19914, s. 440.

[55] AGP, A.2, 83-1-1. "Bez wątpienia
odprawiali Mszę św.": AGP, A.2,
83-1-2, C, s. 1. Josemaríi towarzyszyli
bł. Álvaro del Portillo i Giorgio de
Filippi (to samo źródło). Nic o Ars i
świętym księdzu z 27 czerwca nie
znaleziono w pamiętnikach ośrodka



Boulevard Saint-Germain (Paryż):
AGP, M.2.2., 269-17, oraz Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża: AGP,
M.2.2., 428-6.

[56] Rok 1957 był ważnym rokiem ze
względu na nieporozumienia
wyrażone przez kardynała Manuela
Gonçalves Cerejeira, o których była
mowa powyżej. Sama ta intencja nie
tłumaczy trzech pielgrzymek do Ars,
ale była ona obecna w sercach
świętego Josemariii tych, którzy mu
towarzyszyli, zwłaszcza bł. Alvaro
del Portillo, który w maju 1956 r.
udał się ex professo do Lizbony, aby
wyjaśnić sytuację z patriarchą. Por.
VÁZQUEZ DE PRADA, Założyciel, t. III,
s. 362.

[57]Świętemu Josemaríi towarzyszyli
w tej podróży bł. Álvaro del Portillo,
Giorgio de Filippi oraz późniejszy
prałat Opus Dei, bp Javier
Echevarría, wówczas młody ksiądz,



który po raz pierwszy udał się do
Paryża: AGP, A.2, 83-1-2, D.

[58] AGP, A.2, 83-1-2. Nic o Ars i
świętym proboszczu z 21 maja nie
znaleziono w dziennikach ośrodka
Boulevard Saint-Germain (Paryż):
AGP, M.2.2., 269-19 i Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża: AGP,
M.2.2., 428-8.

[59] AGP, A.5, 237-1-4; VÁZQUEZ DE
PRADA, El Fundador, t. III, s. 263-272.

[60] AGP, A.2, 83-1-1. O Ars i świętym
księdzu z 13-14 września nie ma nic
w dziennikach Ośrodka Boulevard
Saint-Germain (Paryż): AGP, M.2.2.,
26920 (św. Josemaría nie przejeżdżał
przez Paryż w czasie tej podróży) i
Kolegium Rzymskiego Świętego
Krzyża: AGP, M.2.2., 428-8.

[61] Świętemu Josemaríi towarzyszyli
w tej podróży bł. Álvaro del Portillo i
Giorgio de Filippi: AGP, A.2, 83-1-2, E.



[62] Nic o Ars i świętym proboszczu z
24 listopada nie znaleziono w
dziennikach Ośrodka Boulevard
Saint-Germain (Paryż): AGP, M.2.2,
269-21, oraz Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża: AGP, M.2.2, 428-9.

[63] Świętemu Josemaríi towarzyszyli
błogosławieni Álvaro del Portillo,
Don Javier Echevarría i Armando
Serrano: AGP, A.2, 83-1-2, F.

[64] AGP, A.2, 83-1-1. Nic o Ars i
świętym księdzu z 1 i 2 lutego nie
znaleziono w dziennikach Ośrodka
Boulevard Saint-Germain (Paryż):
AGP, M.2.2, 269-21 i Kolegium
Rzymskiego Świętego Krzyża: AGP,
M.2.2, 428-9.

[65]AGP, A.2, 83-1-1. Świętemu
Josemaríi towarzyszyli bł. Álvaro del
Portillo, Don Javier Echevarría i
Armando Serrano. W AGP nie ma
dziennika Ośrodka Boulevard Saint-
Germain z tego okresu. O Ars i
świętym księdzu, po datą 13 maja nic



nie znaleziono w dzienniku
Kolegium Rzymskiego Świętego
Krzyża: AGP, M.2.2, 428-12.

[66] AGP, A.2, 83-1-1. O Ars i świętym
księdzu z 31 października i 1
listopada nic nie znaleziono w w
dziennikach Ośrodka przy Boulevard
Saint-Germain (Paryż): AGP, M.2.2.,
269-27 i Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża: AGP, M.2.2., 428-16.
Por. także Peter BERGLAR, Josemaría
Escrivá. Leben und Werk des
Gründers des Opus Dei, Köln,
Adamas, 20054, s. 351.

[67] AGP, A.2, 83-1-1.

[68] Por. np. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 582-588; s. 591-596.

[69] Przynajmniej te z 23 lipca 1961 r. i
3 października 1972 r., ostatni
przejazd przez Francję z wizytą w
Lourdes: AGP, A.2, 83-1-1.



[70] Św. Josemaría zdecydował się
później nazywać ich przyłączonymi.

[71] AGP, E.1.3, nota 100.

[72] AGP, M.2.2, 269-15 (22 listopada
1955); AGP, A.2, 83-1-2, B.II. Mniej
więcej w tych samych dniach nie
znaleziono nic na ten temat w
dzienniku Kolegium Rzymskiego
Świętego Krzyża, AGP, M.2.2, 428-3.

[73] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 257-260.

[74] AGP, E.1.3, notatka 4144 (15 marca
1956 r.).

[75] Por. AGP, A.3, 176-2-19, gdzie
znajduje się lista 23 oratoriów
planowanych dla Villa Tevere,
napisana ręcznie przez św.
Josemaríę, 22. z nich to Proboszcza z
Ars. Na odwrocie listy znajdują się
wskazówki dotyczące prac w Villa
Tevere, datowane na marzec 1952
roku.



[76] "Ojciec chce, aby był on w miarę
nowoczesny i aby ołtarz, w którym
będzie znajdował się posąg,
upamiętniał w jakiś sposób historię
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża": Diario de obras, 30
maja 1957: AGP, M.2. Za informacje
pochodzące z dziennika prac
prowadzonego przez architekta
Jesúsa Álvareza Gazapo dziękuję
Alfredo Méndizowi z Istituto Storico
San Josemaría Escrivá, który udzielił
mi pomocy.

[77] Diario de obras, 12 marca 1958:
AGP, M.2.2, D 1059, 9.

[78] "Ojciec spędził z nami rano dużo
czasu w biurze. Zobaczył, jak
urządzone jest oratorium Curéd'Ars,
które jest bardzo małe. Ojciec mówi,
że będzie to miłe miejsce, gdzie
będzie można dużo zdziałać z
księżmi oblatami i księżmi
supernumerariuszami": Tamże, 15
marca 1958: AGP, M.2.2, D 1059, 9:



"Ojciec spędził z nami rano dużo
czasu w biurze. Komentując
oratorium Proboszcza z Ars,
powiedział nam, żebyśmy się nie
martwili, przyjdzie czas, kiedy będą
budowane katedry": 17 marca 1958:
Tamże, "Ojciec spędził z nami rano
dużo czasu w biurze. Myślimy
jeszcze o Curé d'Ars; Ojciec mówi,
żebyśmy się zadowolili tym, co
mamy przygotowane, ale nam się to
nie podoba": 18 III 1958: tamże.

[79] W dzienniku Rzymskiego
Kolegium Świętego Krzyża jest
dokładnie napisane: "Całe ciało św.
Feliksa [idzie] pod ołtarzem
Proboszcza z Ars, który był bardzo
oddany relikwiom; nad nim znajdzie
się pełnowymiarowy posąg świętego
kapłana, który ma być wykonany
przez dobrego rzeźbiarza": AGP, M.
2.2., 428-8 (6 czerwca 1957). Relikwie
św. Feliksa nie znajdują się w Villa
Tevere: autor dziennika myli je
zapewne ze św. Sewerynem, którego



relikwie, podarowane św. Josemaríi
przez kardynała Marcello Mimmi,
arcybiskupa Neapolu, przybyły do
Villa Tevere w 1957 r. i zostały
umieszczone pod ołtarzem
oratorium św. Józefa.

[80] Por. np. MONNIN, Le Curé d'Ars, s.
573.

[81] AGP A.5, 329-2-1; AGP A.5, 323-2-9;
AGP A.5, 338-1-4; AGP A.5, 218-2-3.
Pragnę podziękować Constantine'owi
Anchelowi za przekazanie mi tych
danych.

[82] "Wczoraj wieczorem ojciec dał
Jesúsowi [Álvarez Gazapo] kilka
rzeczy, które przywiózł dla nas ze
swojej podróży. Fotografie
przydatnych rzeczy, broszura o
Awinionie oraz kilka zdjęć i rzeźba
przedstawiająca Kurię z Ars. Ten
ostatni pomoże nam w tym, aby
rzeźbiarz - być może Sciancalepore -
mógł wykonać naturalnej wielkości
rzeźbę świętego, która będzie się



znajdowała w jego oratorium":
Diario de obras, 30 maja 1957: AGP,
M.2.2, D 1059, 7.

[83] "Dzisiaj Fernando Maycas i Pepe
wyszli z domu i kupili dla Ojca
figurkę Curé d'Ars (został zamówiony
już jakiś czas temu). Jest to rzeźba w
drewnie, dostojna, ale prosta":
Dziennik z Ośrodka przy rue du
Docteur Blanche (Paryż), 12 kwietnia
1953: AGP, M.2.2., 272-40.

[84] Jak relacjonuje Fernando Maycas
według autora dziennika:
"Wyobrażenie Proboszcza z Ars,
które mu przysłaliśmy, bardzo mu się
spodobało, zawsze ma go na swoim
biurku": Journal du Centre de la rue
du Docteur Blanche (Paryż), 10 lipca
1953: AGP, M.2.2., 272-40. Mons.
Maycas, który był wikariuszem
sądowym archidiecezji paryskiej -
mianowanym przez kardynała Jean-
Marie Lustigera - i z którym
korespondowałem w tej sprawie



przed jego śmiercią w 2014 r., w
wieku 92 lat, rozpoznał wyobrażenie
podarowany Ojcu w 1953 r. na
zdjęciach w oratorium-bibliotece w
Villa Tevere, kilka kroków od pokoju
zajmowanego przez św. Josemaríę,
co jeszcze raz potwierdziło jego
przywiązanie do świętego
proboszcza. Chciałbym podziękować
Don Fernando Maycasowi za
współpracę oraz Don Ángelowi
Martínezowi, który był uprzejmy
pośredniczyć w wysyłaniu naszych e-
maili.

[85] "Ojciec i Don Alvaro spędzili dużo
czasu w biurze. Wczesnym rankiem,
patrząc na szkic księdza z Ars, który
przyniósł Sciancalepore, a który
spodobał się Ojcu": Dziennik prac, 16
czerwca 1957: AGP, M.2.2, D 1059, 7.

[86] Tamże, 8 lipca 1957: AGP, M.2.2, D
1059, 7.

[87] "Ojciec i Jesus pojechali
samochodem służbowym,



prowadzonym przez Javiera Abada,
na spotkanie z Sciancalepore. Ojciec
widział księdza z Ars, który jest już
bardzo zaawansowany i bardzo mu
się to spodobało: chce, abyśmy
zrobili formę małego szkicu w glinie,
aby móc odlewać figurki z lekkiego
metalu": tamże 31 marca 1958: AGP,
M.2.2, D 1059, 9; " Znalezienie Krzyża
Świętego. Ojciec z samego rana udał
się do Santa Croce in Gerusalemme,
aby pomodlić się przy relikwiach, a
w drodze powrotnej przechodził
obok pracowni Sciancalepore, który
musiał być bardzo zaskoczony. Ojciec
jest bardzo zadowolony z wyglądu
figury": Tamże, 3 maja 1958: AGP, M.
2.2, D 1059, 10.

[88] Ibid. 17 maja 1958: AGP, M.2.2, D
1059, 10

[89] Ibid. 13 sierpnia 1958 r.: AGP, M.
2.2, D 1059, 10.

[90] Np. Ibid., 2 czerwca 1957: AGP, M.
2.2, D 1059, 7.



[91] "Ojciec chce, abyśmy zachowali
modele czterech orędowników, aby
później móc zrobić kopie": Ibid., 4
lipca 1959: AGP, M.2.2, D 1059, 11.

[92] Por. VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador, t. III, s. 306-309.

[93] Por. Manuel GONZÁLEZ-
SIMANCAS LACASA, Un retablo de
alabastro en pleno siglo XX, in
Manuel GÓMEZ LEIRA - Manuel
GARRIDO GONZÁLEZ (eds.),
Torreciudad, Madrid, Rialp,
1988,strony. 165-192, a szczególnie
strony: 170-172; 174; 182-184;
187-188; 191.

[94] John Henry NEWMAN, The
Mission of Saint Benedict, w: Yves-
Marie J. CONGAR OP, Kościół Święty,
Paryż, (Unam Sanctam, 41) Cerf,
1964, s. 559.

[95] "W Kościele świętym my, katolicy,
odnajdujemy (...) poczucie
braterstwa, wspólnoty ze wszystkimi



naszymi braćmi i siostrami, którzy
już zniknęli i oczyszczają się w
czyśćcu - Kościół oczyszczający - lub
z tymi, którzy już cieszą się - Kościół
triumfujący - wizją uszczęśliwiającą,
wiecznie miłując Boga trzykroć
świętego. Jest to Kościół, który
pozostaje tutaj, a jednocześnie
przekracza historię": Josemaría
ESCRIVÁ DE BALAGUER, Amar a la
Iglesia, Madrid, Rialp, 200224, s.
42-43.

[96] François-Marie LÉTHEL o.c.d., La
lumière du Christ dans le cœur de
l’Église. Jean-Paul II et la théologie
des saints, París, Parole et Silence,
2011, p. 16.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oredownicy-ii-sw-jan-maria-

vianney/ (11-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-ii-sw-jan-maria-vianney/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-ii-sw-jan-maria-vianney/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oredownicy-ii-sw-jan-maria-vianney/

	Orędownicy (II): św. Jan Maria Vianney

