
opusdei.org

Opus Dei w Kościele
(III)

Wprowadzenie eklezjologiczne
do życia i apostolstwa Opus Dei.
Publikujemy drugą część ks.
prof. José Luisa Illanesa.
Przekład z hiszpańskiego:
Katarzyna Zdrzenicka

09-10-2021



Część trzecia: Kościół w
świecie - świeckość członków
Opus Dei

W styczniu 1933 roku, młody
wówczas ksiądz Josemaría Escrivá de
Balaguer, uznał, że praca apostolska
powołująca do życia Opus Dei
osiągnęła już pewien stopień
rozwoju i że nadszedł moment
rozszerzenia środków formacyjnych
oferowanych licznej grupie młodych
studentów. Konkretnie - miał na
myśli uzupełnienie rozmów i
nieformalnych spotkań, które ciągle
odbywał, o zorganizowanie kręgów
formacji duchowej. Pierwszy z
kręgów odbył się 21. stycznia w
jednym z pomieszczeń schroniska
Portaceli - instytucji dobroczynnej
przy ulicy García de Paredes w
Madrycie, instytucji prowadzonej
przez siostry zakonne, z którymi
ksiądz Josemaría współpracował
pełniąc hojnie posługę kapłańską.



Chociaż ksiądz Josemaría zaprosił
wielu studentów, w efekcie przyszło
niewielu: tylko trzech. Pomimo
liczebnego niepowodzenia, nie
zniechęcił się. Przeciwnie, nie tylko
zdecydował, aby przewidziane
spotkanie się odbyło, ale by
przebiegło ze szczególną
starannością. Po zakończeniu
pogadanek, poszli do kaplicy i tam,
po uroczystym wystawieniu
Najświętszego Sakramentu, udzielił
błogosławieństwa. Właśnie w tym
momencie miało miejsce
doświadczenie, o którym pozostawił
informację w powstałych w tym
okresie Apuntes íntimos, i do którego
wielokrotnie później nawiązywał:
„Przyszło tylko trzech – komentował
na przykład jakieś czterdzieści lat
później – Jaka porażka, prawda? Otóż
nie! Bardzo się ucieszyłem i na
koniec poszedłem do kaplicy sióstr,
wystawiłem naszego Pana w
monstrancji i udzieliłem
błogosławieństwa tym trzem. Zdało



mi się, że Pan błogosławił nie trzech,
nie trzy tysiące, nie trzysta tysięcy
ani trzy miliony: błogosławił rzeszom
ludzi wszystkich kolorów”. Przy
innej okazji, mówiąc do wielorasowej
publiczności w Gwatemali:
„Widziałem trzystu, trzysta tysięcy,
trzydzieści milionów, trzy miliardy...,
białych, czarnych, żółtych,
wszystkich kolorów, wszystkich
kombinacji, które miłość ludzka
może stworzyć”. „I jestem zmieszany
– dodał głosem, w którym wyczuwało
się wzruszenie – ponieważ to prawda
po upływie prawie połowy wieku.
Jestem zmieszany, ponieważ Pan
okazał się dużo bardziej hojny”[1].

To doświadczenie, to spojrzenie
wiary skierowane na owych trzech
studentów znajdujących się w małej
kaplicy schroniska Portaceli,
pozwalające zobaczyć w nich
zapowiedź rzeczywistości bez granic,
stało się w modlitwie Josemarii
Escrivy de Balaguer jakby



przedłużeniem decydującego
wydarzenia 2 października 1928
roku. Wydarzenia kiedy to zobaczył,
że Bóg chciał, by rzucił się w
głoszenie po całym świecie
powszechnego powołania do
świętości, kiedy zrozumiał, że
powinien poświęcić swoje życie na
uświadamianie ludziom
najróżniejszych kondycji, że Bóg
kocha każdego człowieka i zaprasza
go do bycia z Nim w każdym
momencie, także w i poprzez zwykłe
okoliczności życia i ludzkiej pracy.

Jedno i drugie wydarzenie, to z
października 1928 roku i ze stycznia
1933, stanowią tło tego, co wyłożymy
teraz dla opisania i zanalizowania
kondycji właściwej członkom Opus
Dei, to znaczy świeckości. W tym celu
podzielimy nasze studium na trzy
rozdziały: w pierwszym omówimy
temat w perspektywie ogólnej,
przygotowując analizę drugiego i
trzeciego rozdziału, o charakterze



bardziej szczegółowym i
konkretnym. W drugim rozdziale
będą to różne oblicza świeckości,
logicznie, szczególnie w odniesieniu
do ducha i praktyki Opus Dei. W
trzecim natomiast zajmiemy się
więzią członków Opus Dei z
Prałaturą, jako więzią, której
założeniem jest świecka kondycja
chrześcijańska, do której daje
jednocześnie impuls.

I. ŚWIECKOŚĆ ZWYKŁYCH
CHRZEŚCIJAN

1. Czynić Opus Dei, będąc
osobiście Opus Dei

Kilka lat temu, opracowując z
dwoma innymi autorami studium na
temat drogi prawnej, którą szło Opus
Dei aż do osiągnięcia kształtu
Prałatury, zdaliśmy sobie sprawę z
potrzeby poświęcenia paru stron na
opisanie początków pracy



Założyciela. Cały proces prawny,
przez który przeszło Opus Dei,
okazuje się zrozumiały dopiero w
perspektywie momentu
założycielskiego, od którego zależy i
do którego cały czas odsyła.

Napisaliśmy wtedy: „Ksiądz
Josemaría odkrył, 2 października
1928 roku, miejscu przede wszystkim
horyzont apostolski: horyzont
chrześcijan rozproszonych po
świecie, zajętych najróżniejszymi
zadaniami i działaniami: czasami
świadomych swojej wiary i spójnych
co do jej wymagań, innym razem
powierzchownych, którzy
zapomnieli o życiu, które się w nich
narodziło wraz z Chrztem i
akceptują, przynajmniej faktycznie,
rozwód praktyczny pomiędzy ich
wiarą a konkretnym życiem,
utkanym z pragnień i działań
świeckich. Jednocześnie i
nierozłącznie odkrył powołanie,
misję: Bóg chce, by poświecił całą



swoją energię na promowanie
instytucji – Dzieła, by użyć terminu,
którego używał od początku –
mającej na celu rozpowszechnianie
wśród chrześcijan żyjących w
świecie głębokiej świadomości
powołania, które Bóg do nich
skierował od samego momentu
Chrztu. Co więcej, chodzi o Dzieło,
które utożsamia się z
rozpowszechnianym przez siebie
zjawiskiem pastoralnym składającym
się z chrześcijan, którzy odkrywając,
na czym polega powołanie
chrześcijańskie, zobowiązują się na
nie odpowiadać i starają się
konsekwentnie komunikować to
odkrycie innym. W ten sposób
rozpowszechniają po świecie
świadomość, że wiara może i
powinna ożywiać od wewnątrz życie
ludzkie, ze wszystkimi dziedzinami,
jakie się na nie składają”[2].

Przekaz dotyczący powszechnego
powołania do świętości, wywołane



przez ten przekaz zjawisko
duszpasterskie efektywnego
poszukiwania świętości w świecie
oraz instytucja w służbie przekazu i
jego skutków duchowych i
apostolskich, tworzą w Opus Dei
jedną głęboką całość. Rzeczywistość
ta, do której nawiązujemy w tym
paragrafie i którą streściliśmy w
powyższym syntetycznym zdaniu,
została szeroko omówiona w części
pierwszej niniejszego
opracowania[3]. Uważamy jednakże
za konieczne przywołać ją, chociaż
krótko, na początku części trzeciej,
gdyż od niej zależy to, co dalej
powiemy na temat świeckości.
Więcej: trzeba podkreślić, że te trzy
elementy – przekaz, zjawisko
duszpasterskie, instytucja – są w
życiu Opus Dei, tak jak były
wcześniej w działalności księdza
Escrivy de Balaguer, tak ściśle



powiązane, że stanowią jedną
rzeczywistość.

Istnieje przede wszystkim
związek, głęboki związek,
pomiędzy przekazem a
zjawiskiem duszpasterskim.
Josemaría Escrivá wiedział
bowiem, że 2 października 1928
nie został powołany tylko do
głoszenia w ogólnych terminach
powszechnego powołania do
świętości i do apostolstwa, ale
do tego, by dać je odczuć w
sposób osobisty i życiowy, w
sposób, który zaowocuje
zobowiązaniami i
egzystencjalnymi decyzjami.
Dlatego jego życie było ciągłym
zwracaniem się do konkretnych
mężczyzn i kobiet, by otworzyć
przed nimi horyzonty
chrześcijańskiego życia. Dlatego
też jego pisma – liczne i stare
również te najwcześniejsze, bo
pochodzące z pierwszych lat

• 



założycielskich – są zawsze
pismami pochodzącymi z życia i
bliskimi mu. Nie są to traktaty,
lecz prawie w całości listy i
homilie, to znaczy teksty w
stylu bezpośrednim, w których
doktryna powszechnego
powołania do świętości i do
apostolstwa oraz całość nauk z
nią związanych, są
formułowane równocześnie z
zaproszeniem, by to powołanie
przyjąć i żyć zgodnie z nim.
Zachodzi również związek
pomiędzy zjawiskiem
pastoralnym a instytucją i może
to właśnie jest punkt, który
tutaj zainteresuje nas
najbardziej. 2 października
ksiądz Escrivá dowiedział się,
że jest powołany nie tylko do
pobudzania wśród chrześcijan,
którzy go otaczali, świadomości
Bożego powołania, ale do
stworzenia instytucji, która,
polegając na efektywnym

• 



urzeczywistnianiu świętości w
świecie, będzie wpływała przez
swoją własną dynamikę na jej
rozpowszechnianie: to znaczy
na szukanie mężczyzn i kobiet,
zajmujących się różnymi
dziedzinami i zawodami, którzy
uznając zawarte w chrzcie Boże
powołanie, zobowiążą się
odpowiedzieć na nie,
urzeczywistniać je we własnym
życiu i komunikować je innym,
aż do momentu rozciągnięcia
go na całą ludzkość, jeśli byłoby
to możliwe.

Dla Założyciela Opus Dei nigdy nie
było przerwy w ciągłości pomiędzy
zjawiskiem duszpasterskim życia
chrześcijańskiego w świecie, które
czuł się powołany promować, a Opus
Dei jako instytucji lub konkretnej
rzeczywistości eklezjalnej. Starał się
– już od 2 października 1928 roku –
by otwierać horyzonty życia
chrześcijańskiego wszystkim, którzy



w taki czy inny sposób wchodzili w
relację z jego pracą kapłańską i z nim
samym. Spośród tych chrześcijan, z
którymi był w kontakcie, niektórzy
okazali się nie tylko przyjąć jego
słowa i podzielić ideał głębokiego
życia chrześcijańskiego w świecie,
ale całkowicie zharmonizować się z
jego duchem, więcej, podzielić jego
pragnienia i być do dyspozycji, by
przyjąć zobowiązanie rozwijania
swoim własnym życiem, przykładem
i słowami, wiary chrześcijańskiej w
rzeczywistości świeckiej i w
kontekście świeckim. Tak powstało
Opus Dei i tak się rozwijało. Z pełną
jednorodnością zjawiska
pastoralnego i instytucji, ponieważ
członek Opus Dei, wierny Prałatury
Opus Dei, jest jedynie świeckim,
zwykłym chrześcijaninem
Chrześcijaninem, który
uświadamiając sobie, co oznacza
kondycja człowieka ochrzczonego,
przyjmuje zobowiązanie włączenia
się w eksponowanie tego ideału,



właśnie przez życie nim, to znaczy
naznaczanie nim dzieła swojego
codziennego życia. Chodziło i chodzi
w sumie o to – by powiedzieć to
słowami samego księdza Escrivy de
Balaguer – „tworzyć Opus Dei, będąc
osobiście Opus Dei”.

Wszystko to łączy się oczywiście z
działalnością kapłaństwa
służebnego, bez którego nie ma i nie
może być życia chrześcijańskiego.
Zakłada to takie ujęcie życia
chrześcijańskiego, które obejmuje
zarazem kapłaństwo służebne.
Założyciel Opus Dei był tego bardzo
świadomy, nie tylko dzięki osobistej
formacji kapłańskiej i teologicznej,
ale również dlatego, że
rzeczywistości te są częścią
charyzmatu założycielskiego. Opus
Dei od początku było bowiem
instytucją utworzoną przez księży i
świeckich, ściśle i organicznie
współpracujących ze sobą. Nie
zmienia to jednak faktu, że chcąc



zrozumieć strukturę i życie Opus Dei,
jest konieczne wyjść od świeckiego,
od laika lub zwykłego chrześcijanina,
który stara się żyć spójnie ze swoją
wiarą w najróżniejszych
środowiskach i zawodach i który
dobrze wie, że tam, w rzeczywistości
świeckiej, może znaleźć Chrystusa i
jednocząc się z Nim, pociągnąć do
Boga Ojca cały świat. To jest
faktycznie perspektywa, która
pozwala nam dogłębnie zrozumieć
rzeczywistość Opus Dei, a
konkretnie, charakteryzującą je
świeckość[4].

Z perspektywy historycznej,
wszystko to, co zostało powiedziane,
odsyła nas do 2 października 1928
roku i wydarzeń późniejszych, które
go uzupełniły. W perspektywie
teologicznej, jawi się to przed nami
jako owoc pogłębienia Ewangelii,
osiągniętego właśnie dzięki światłu
otrzymanemu przez św. Josemaríę w
momentach założycielskich. Dlatego



mógł powiedzieć, odnosząc się do
założonego przez niego Dzieła, że
było „stare jak Ewangelia i jak
Ewangelia nowe”: że nawiązuje do
samego jądra Ewangelii i w niej
znajduje swoją żywotność i siłę.

W sposób schematyczny można
powiedzieć, że pogłębienie to dotyczy
dwóch podstawowych punktów:
skuteczności chrztu w daniu
człowiekowi nowego życia i związku
pomiędzy stworzeniem a
odkupieniem. Rzeczywiście to
Chrzest z właściwymi dla niego
cechami, dając nowe życie,
umieszcza w czasie powszechne
powołanie do świętości i do
apostolstwa, które jest
przedłużeniem i odbiciem włączenia
do Chrystusa i do Kościoła. I to
związek pomiędzy stworzeniem a
odkupieniem jasno pokazuje
chrześcijańską wartość każdego
ludzkiego stanu i każdej ludzkiej
sytuacji, które nie są tylko



środowiskiem, w którym dokonuje
się obce im odkupienie, lecz
rzeczywistością włączoną do
czynności odkupieńczych i
przenikniętą ich dynamizmem[5].

2. Uświęcenie we własnym
stanie

W ostatnich dekadach XIX wieku i
pierwszych XX, nastąpił duży
rozkwit stowarzyszeń laikatu. W
dużej mierze instytucje te miały na
celu promowanie działalności
społecznej i obywatelskiej. W
kontekście historycznym i
kulturalnym z jednej strony
dostrzegalne stały się oznaki
ważnych zmian społeczno-
kulturalnych, a z drugiej strony
laicystyczna i sekularyzacyjna
polityka dążyła do ograniczenia
zasięgu wiary. Naturalne zatem, że
powstawały inicjatywy tworzenia
zrzeszeń ukierunkowanych na
dawanie impulsu dla obecności



katolików, a więc i ducha
chrześcijańskiego, w obyczajach i
instytucjach.

W tych samych latach ksiądz
Josemaría Escrivá de Balaguer
otrzymał światło, które dało życie
Opus Dei i zapoczątkowało
działalność, która skutecznie
doprowadziła do jego ukształtowania
i rozwoju. Ci, którzy byli świadkami
tego procesu, słuchając nauczania
księdza Josemarii i dostrzegając jego
silną afirmację powołania zwykłego
chrześcijanina, mogli mieć wrażenie
– i czasami faktycznie je mieli – że
Opus Dei jest częścią wyżej
wspomnianego zbioru inicjatyw
społecznej działalności
chrześcijańskiej. W rzeczywistości
było inaczej, jako, że Opus Dei miało
cechy szczególne, które odróżniało je
od pozostałych organizacji. Sam
Josemaría Escrivá podkreślał to od
początku z absolutną jasnością[6].



Z pewnością na horyzoncie
apostolskim Założyciela Opus Dei,
również w początkowych
momentach jego działalności
duszpasterskiej, były widoczne
perspektywy wpływu nauki
chrześcijańskiej na społeczeństwo
ludzkie, wprowadzenia harmonii
pomiędzy wiarą a życiem
społecznym i w konsekwencji: ideał
panowania miłości, sprawiedliwości i
współżycia jako owocu działania i
życia chrześcijańskiego. Nowość
charakteryzująca nowoczesny układ
historyczny oraz kryzys kulturalny,
który towarzyszy mu w wielu
aspektach, były faktem bardzo
widocznym w tych latach. Z
perspektywy osób wierzących, była
nim też potrzeba zachęcania
chrześcijan, zwłaszcza chrześcijan
zajmujących się dziedzinami
świeckimi lub doczesnymi, do
postawy wiary, otwartej i aktywnej
zarazem, która spowodowałaby
przeniknięcie tych dziedzin – a w



konsekwencji całości ludzkich
struktur - duchem Chrystusa. Nie
dziwi więc, że tak widziały to różne
osobistości tej epoki, między innymi
Założyciel Opus Dei, który rzecz
jasna dostrzegał, że w realizacji tego
wielkiego celu apostolskiego, może i
musi mieć swój wielki udział Dzieło,
które czuł się powołany tworzyć.

Jednakże, jak już zostało
powiedziane, Opus Dei nie wchodziło
w skład wyżej wspomnianego
poruszenia pomysłów i instytucji,
ponieważ z samej swej natury
mieściło się i mieści na innej
płaszczyźnie. Faktycznie, jeśli nawet
w tekstach św. Josemarii Escrivy de
Balaguer, także w tych pierwszych,
są zawarte odniesienia do faktów i
wydarzeń kulturalnych, odniesienia
te nie stanowią istoty jego nauczania.
Nauczanie jego dotyczy zawsze, jako
swojego fundamentu, nie wydarzeń i
echa, jakie mogą one wywołać w
sumieniach ludzi, lecz 2 października



1928 roku i towarzyszącego mu
przekazu o uświęcaniu. Innymi
słowy w perspektywie właściwej dla
Założyciela Opus Dei i dla całego
Opus Dei, chrześcijańskie
przekształcanie świata nie jest celem,
ale raczej owocem, skutkiem, który
się przewiduje, którego się oczekuje i
który nawet wiadomo, że nadejdzie,
ale nie dlatego, że bezpośrednio się
go promuje, ale dlatego, że następuje
jako konieczna konsekwencja tego,
do czego daje się impuls, o co się
stara, to znaczy, efektywnie szukanej
świętości w świecie.

Ze szczególną jasnością wyraża to
jeden punkt Drogi, często cytowany:
„Oto sekret. – Oto głośny sekret:
przyczyną kryzysów w świecie jest
brak świętych. – Pan Bóg chce mieć
garstkę „swoich” ludzi w każdej
dziedzinie. – Wówczas... pax Christi
in regno Christi – pokój Chrystusa w
królestwie Chrystusowym”[7].
Bezpośrednim celem działalności



Josemarii Escrivy de Balaguer, tym,
do czego czuł się przeznaczony od 2
października 1928 roku, a więc do
czego było i jest przeznaczone Opus
Dei, jest promowanie wśród osób
wszystkich stanów społecznych,
wszystkich zawodów i stanowisk,
głębokiego nawrócenia duszy i serca,
które spowoduje skierowanie całego
życia na Boga. Oczywiście owo
nawrócenie, owo głębokie podjęcie
własnej wiary aż przekształci się ona
w życie, spowoduje – nie może być
inaczej – reperkusje w świecie i w
historii. Jednakże – powtórzmy
jeszcze raz – reperkusje te nie są ani
przedmiotem ani celem
charakterystycznym działalności
duszpasterskiej Josemarii Escrivy.
Nie są też tym, co według
charyzmatu założycielskiego określa
Opus Dei, którego cel czy też racja
bycia sytuuje się na płaszczyźnie
bardziej radykalnej: jest nim
powołanie do utożsamienia własnej



osoby z tym, co chce Bóg, więcej – z
Bogiem samym.

Jeśli nawet – jak wcześniej
zaznaczyliśmy – ksiądz Escrivá de
Balaguer dostrzegał potrzebę
wskazania różnicy pomiędzy Opus
Dei a stowarzyszeniami i ruchami
ukierunkowanymi na chrześcijańskie
kształtowanie społeczeństwa, i robił
to w sposób wyraźny i jasny, to
jednak nie ta kwestia wymagała
najwięcej uwagi z jego strony. Musiał
wskazywać jednocześnie – prawdę
mówiąc, z dużo większą
intensywnością – na różnice innego
rodzaju. Otóż zaproszenie do
świętości, do pełnego i radykalnego
oddania siebie Bogu, było i jest
bezpośrednio kojarzone ze stanem
zakonnym i ogólnie życiem
konsekrowanym.

W pierwszych dekadach XX wieku –
jak również w dekadach
późniejszych, z pewnymi różnicami



w położeniu akcentów – w teologii, w
prawie kanonicznym, w praktyce
duszpasterskiej, dominowała
rzeczywiście tendencja, by
utożsamiać pełnię życia
chrześcijańskiego ze stanem
zakonnym. Życie w świecie, ze
wszystkim tym, co pociąga za sobą
praca zawodowa, relacje społeczne,
życie rodzinne, było widziane jako
przeszkoda dla świętości. Z
pewnością dla żadnego myśliciela
katolickiego nie był obcy potencjał
możliwości łaski, a zatem możliwość
świętości, nawet wielkiej, w
kontekście zajęć świeckich.
Nauczanie św. Franciszka de Sales,
kilka wieków wcześniej, nie poszło
na marne. Jednak w praktyce
uważało się, że świętość w świecie
była raczej wyjątkiem. Mówiono, że
zazwyczaj poszukiwanie i efektywna
realizacja świętości wymagają
oddalenia od świata i zajęć
doczesnych: tylko w ten sposób,
pokonując przeszkodę, która z tych



zajęć się bierze, można żyć w taki
sposób, w którym można osiągnąć,
zwyczajną drogą, pełną komunię i
obcowanie z Bogiem, na których
polega świętość[8]. Mówiąc w
terminach technicznych, świętość lub
doskonałość chrześcijańska była
raczej uważana – nie zawsze w teorii,
ale bardzo często w praktyce – jako
zarezerwowana dla określonej
kondycji lub stanu życia: stanu
zakonnego, definiowanego jako stan
doskonałości[9].

Przekaz, który ks. Escrivá de
Balaguer głosił, kolidował oczywiście
nie ze stanem zakonnym jako takim –
którego znaczenie w życiu Kościoła
zawsze uznawał i głosił – lecz z
ujęciem lub argumentacją
teologiczną, jak wyżej przytoczona,
to znaczy utożsamianiem w praktyce
powołania do świętości z
powołaniem do życia zakonnego.
„Twoim obowiązkiem jest dążenie do
świętości. – Tak, także Twoim. – Jak



można myśleć, że jest to zadanie
wyłącznie kapłanów i zakonników?
To zadanie każdego, bez wyjątku,
Pan powiedział: „Bądźcie więc wy
doskonali, jak doskonały jest Ojciec
wasz niebieski”, mówi w Drodze[10],
słowami nie będącymi niczym
innym, jak echem stałego nauczania
od początku Opus Dei. Światło
otrzymane 2 października 1928 roku,
wizja rzeszy chrześcijan
najróżniejszych kondycji, którzy
realizują w życiu i rozpowszechniają
powszechne powołanie do świętości
w świecie, spowodowały, że mógł
mocno twierdzić, że świętość nie jest
zarezerwowana dla określonego
rodzaju lub stylu życia, ale otwarta
na każde ludzkie istnienie,
niezależnie od kondycji lub stanu, w
którym przypadnie żyć[11].

Co więcej, trzeba dodać, że to właśnie
dzięki okazji, jakie dają dziedziny,
okoliczności i pragnienia, związane z
każdym stanem, świętość może być



poszukiwana i osiągnięta. Punkt ten
jest decydujący, gdyż bez tego
głoszenie powszechnego powołania
do świętości może okazać się
ogólnikowa i pozbawiona
egzystencjalnego zastosowania[12].
Aby spotkać Boga i złączyć się z Nim,
nie jest konieczne porzucenie świata
i kondycji życia właściwej dla
każdego w świecie. Jest bowiem
możliwe spotkać Boga i kochać Go w
świecie i na podstawie rzeczy tego
świata: światło wiary i siła łaski
sprawiają, że widzimy świat jako
pochodzący od Boga i pozwalają nam
skierować go znowu na Niego. Opus
Dei jest podporządkowane głoszeniu
tej prawdy i promowaniu jej
skutecznego wpływu na życie
mężczyzn i kobiet żyjących w świecie
lub raczej, którzy są ze świata, bo w
nim się urodzili i są powołani, by żyć,
oddając się wielu różnym doczesnym
dziedzinom.



„Nie wyciągamy nikogo z jego
miejsca”, lecz tam, gdzie się znajduje
i żyje, uczymy go szukać Boga” –
mówił ksiądz Josemaría Escrivá od
początku[13]. Powie także, używając
syntetycznego i technicznie ścisłego
zdania, że nie jest nam właściwy
„stan doskonałości, lecz, aby każdy
szukał doskonałości we własnym
stanie”[14]: powołanie do Opus Dei
nie tworzy nowego stanu, nie
prowadzi do szukania nowych
warunków życia, różnych od
normalnych, w których już się żyło,
lecz daje impuls, by pójść w głąb
własnego stanu, własnej kondycji lub
sytuacji życiowej, przyjąć ją w całości
i żyć w niej z pełną wiernością
duchowi Chrystusa.

Uświęcenie we własnym stanie i przy
wykorzystaniu własnego stanu: oto
ideał, jaki zwykły chrześcijanin,
pochłonięty tokiem ludzkich
dziedzin, może i powinien sobie
wyznaczyć. To cel, do którego winien



dążyć. W pewnej homilii z 1967 roku,
mówił, że chrześcijanie, mężczyźni i
kobiety, którzy otrzymali dar wiary,
nie mogą ulegać pokusie
„prowadzenia podwójnego życia: z
jednej strony życia wewnętrznego,
życia w relacji z Bogiem, a z drugiej,
innej i oddzielnej, życia rodzinnego,
zawodowego i towarzyskiego,
pełnego małych, ziemskich spraw.
Nie, moje dzieci i jeszcze raz nie! Nie
można prowadzić podwójnego życia,
bo nie możemy stać się
schizofrenikami, skoro chcemy być
chrześcijanami: istnieje jedno, jedyne
życie, ustanowione z ciała i duszy, i
takie ma być – z duszy i ciała – święte
i pełne Boga. Boga niewidzialnego
spotykamy w rzeczach jak
najbardziej widocznych i
materialnych”[15].

Przekaz ten, to jasne i zdecydowane
stwierdzenie powołania do spotkania
z Bogiem we własnym stanie, przy
wykorzystaniu małych lub dużych



wydarzeń składających się na życie
codzienne. W nauczaniu i pismach
Założyciela Opus Dei były one z
jednej strony odniesieniem do
założeń dogmatycznych, na których
się opierają i które je tłumaczą, a z
drugiej – wyjaśnianiem ich
konsekwencji, to znaczy
przybliżeniem, czym w konkretnej
rzeczywistości jest uświęcanie
codziennego życia. Założenia
dogmatyczne dotyczą głównie
ścisłego związku między
stworzeniem a odkupieniem. Jednak
bezpośrednio nas tutaj zajmują owe
konkretne konsekwencje. Nie
zamierzając wyczerpać tematu,
podajemy niektóre z jego
podstawowych nauk w tej kwestii:

uznanie pracy zawodowej w
świecie jako osi lub zawiasu
podtrzymującego życie
duchowe i apostolskie. W ten
sposób każdy dowiaduje się, że
jest powołany, aby „uświęcać

• 



pracę, uświęcić się w pracy i
uświęcić innych poprzez
pracę”[16];
ogłoszenie wartości „rzeczy
małych”, to znaczy szczegółów i
zdarzeń, które składają się nie
tylko na całe życie, ale na każdy
dzień, i które, „stając się wielkie
przez miłość”, sprawiają, że całe
życie może wypełnić się
Bogiem[17];
zaproszenie do życia modlitwy,
które w oparciu o stałą
świadomość bliskości Boga i o
głęboką świadomość synostwa
Bożego wiedzie do szukania
nieprzerwanego obcowania z
Bogiem, aż po stanie się
„kontemplacyjnymi w
świecie”[18];
propozycja ideału spójności
życia, w której aspekty
teologiczne, ascetyczne i
apostolskie łączą się ze
świeckimi w taki sposób, że
całość życia w świecie jest

• 

• 

• 



podniesiona do porządku
komunii z Bogiem i efektywnej
realizacji w historii zbawczego
planu wyrażonego w
Chrystusie[19].
„Jest wolą Boga – częścią
nakazu zawartego w
otrzymanym powołaniu –
byście byli, moje dzieci,
zwykłymi chrześcijanami i
obywatelami, byście, nie
odróżniając się niczym od
innych, brali udział we
wszystkich szlachetnych
pragnieniach ziemskich, w
odpowiedzialnym
wykonywaniu pracy
zawodowej, byście byli obecni
w sposób aktywny i
autentyczny w życiu
społecznym, każdy według
własnej osobistej kondycji”[23].
„Praca zawodowa w świecie,
stawia was w sytuacji kontaktu
ze wszystkimi problemami i
troskami ludzkimi, jako że to

• 

• 



wasze własne troski i problemy:
jesteście zwykłymi
chrześcijanami, obywatelami
jak inni”[24].
„Opus Dei stawia przed sobą
zadanie rozwijania wśród osób
wszelkich klas społecznych
pragnienia doskonałości
chrześcijańskiej w świecie. To
znaczy, że Opus Dei zamierza
pomagać osobom, które żyją
pośród świata – ludziom
zwyczajnym, ludziom z ulicy –
prowadzić życie w pełni
chrześcijańskie, nie zmieniając
biegu ich życia, ich codziennej
pracy, czy też świata ich marzeń
i pragnień”[25].
„Dzieło zrodziło się, by
przyczyniać się do tego, aby ci
chrześcijanie, włączeni do
tkanki społeczeństwa
świeckiego – ze swoją rodziną,
przyjaciółmi, swoją pracą
zawodową, swoimi
szlachetnymi aspiracjami –

• 

• 



zrozumieli, że ich życie, takie
jakim ono jest, może być okazją
do spotkania z Chrystusem; to
znaczy, że jest drogą do
świętości i apostolstwa.
Chrystus jest obecny w każdym
uczciwym zadaniu ludzkim:
życie zwykłego chrześcijanina –
które być może wyda się komuś
pospolite i marne – może i
winno być życiem świętym i
uświęcającym”[26].
„Właściwe dla członków Opus
Dei – zwykłych chrześcijan –
jest uświęcanie świata od
środka, uczestnicząc w
najróżniejszych zadaniach
ludzkich”[27].
„Mężczyźni i kobiety, którzy
chcą służyć Chrystusowi w
Dziele Bożym, są po prostu
obywatelami, takimi samymi
jak inni i starają się żyć w
swoim powołaniu
chrześcijańskim z prawdziwą

• 

• 



odpowiedzialnością, aż do
ostatnich następstw”[28].
sensem misji, a więc, z
rzeczywistym staraniem, by
realnie i naprawdę utożsamić
się z Chrystusem i postępować
według Jego ducha, ze
wszystkim, co się z tym wiąże,
jeśli chodzi o formowanie
sumienia, spójność w
zachowaniu, wewnętrzna
harmonia z samym
Chrystusem[107],
świadomością, że to on, jako
indywidualna osoba, z pełną
osobistą odpowiedzialnością ma
tworzyć historię i podejmować
zadania, jakie historia ze sobą
niesie.
wyrazi swoje stanowcze
postanowienie poświęcenia się
ze wszystkich sił poszukiwaniu
świętości i prowadzeniu
apostolstwa według ducha i
praktyki Opus Dei;

• 

• 

• 



zobowiąże się od momentu
inkorporacji i na czas jej
trwania, podlegać jurysdykcji
władz Prałatury we wszystkim,
co dotyczy jej specyficznego
celu, wypełniać obowiązki,
które pociąga za sobą status jej
członka oraz przestrzegać
wszystkich prawowitych norm i
zaleceń wydanych przez władze
Prałatury[130].

Powyższe wypunktowanie nie jest,
jak uprzedzaliśmy, wyczerpujące. Do
przytoczonych przykładów można by
dodać wiele innych. Wydaje nam się
jednak, że jest wystarczające, by
podkreślić najważniejsze: że
powołanie do uświęcenia w świecie
składa się ze zbioru nauk, które
pokazują w jaki sposób w normalne
świeckie życie, z jego zajęciami i
okolicznościami, można i powinno
się wprowadzić wszystkie wymiary,
które tworzą życie chrześcijańskie.
Staje się dzięki temu zrozumiałe, co

• 



to znaczy powołanie do uświęcenia
we własnym stanie. Zaproszenie do
spójności pomiędzy życiem w świecie
i życiem chrześcijańskim przestaje
być propozycją ogólnikową czy
stwierdzeniem sformułowanym w
sposób jedynie teoretyczny lub
nawet woluntarystyczny, i okazuje
się jako ideał, który jest możliwy do
osiągnięcia, ponieważ jednocześnie
pokazuje się drogę, która, z pomocą
łaski, prowadzi do celu.

3. Zwykli chrześcijanie i
obywatele

„Marzę – i to marzenie się spełniło –
o mnóstwie dzieci Bożych
uświęcających się w swoim życiu
zwyczajnych obywateli, dzielących
pragnienia, zapał i wysiłki innych
ludzi. Chciałbym wykrzyczeć im tę
Bożą prawdę: trwacie pośród świata
nie dlatego, że Bóg o was zapomniał,
nie dlatego, że Pan was nie powołał.
Zaprasza was, abyście dalej



zajmowali się działaniami i troskami
tej ziemi, ponieważ ukazał wam, że
wasze ludzkie powołanie, wasz
zawód, wasze zdolności nie tylko nie
są obce Jego Boskim planom, ale On
sam je uświęcił jako ofiarę najmilszą
Ojcu”[20].

Odtworzone wyżej słowa, wzięte z
pewnej homilii z 1963 roku,
komentującej codzienne życie Jezusa
w Betlejem i w Nazarecie, pozwolą
nam dać krok naprzód, gdyż
wprowadzają określenie „zwykli
chrześcijanie”, już wspomniane w
poprzednich rozdziałach, ale które
warto w tym miejscu omówić
szczegółowo, ponieważ między
innymi znów kieruje naszą uwagę na
jedność, jaką tworzą przekaz,
zjawisko duszpasterskie i instytucja.
Jak powiedzieliśmy wcześniej, jest to
podstawowa i fundamentalna
informacja, aby zrozumieć Opus Dei i
świeckość jego członków. Jeśli ksiądz
Escrivá de Balaguer poświęcił swoje



życie, by głosić, by „krzyczeć” tę
„Bożą prawdę”, o której mówi tekst
homilii, to znaczy prawdę o wartości
chrześcijańskiej codziennego życia,
uczynił to nie tylko poprzez swoją
naukę, poprzez kierownictwo
duchowe, poprzez swoje pisma, ale
także, i przede wszystkim poprzez
założenie Opus Dei, poprzez
efektywną promocję instytucji
utworzonej przez mężczyzn i kobiety,
którzy podejmując ideał uświęcenia
w świecie, zobowiązali się czynić
wysiłki, by go zrealizować i w ten
sposób zachęcać do niego osoby,
które ich otaczają.

Ksiądz Escrivá miał jasną
świadomość, że w proklamowaniu i
obronie całkowicie świeckiej
kondycji członków Opus Dei, stawką
była istota jego misji i przeznaczenia.
Od 2 października 1928 roku
wyraźnie rozumiał, że otrzymana
misja łączyła się z jednoznacznym
utwierdzaniem powszechnego



powołania do świętości, a więc
możliwości uświęcenia w świecie,
wśród zajęć ziemskich i w oparciu o
rzeczywistość doczesną. Jednak z
taką samą jasnością zrozumiał także,
że samo to nie wystarczało: że
powinien równocześnie
proklamować i bronić zwykłej
kondycji chrześcijańskiej członków
Opus Dei. Nie tylko – choć już to
byłoby wystarczającym powodem – z
wierności wobec charyzmatu
założycielskiego, lecz także i
nierozłącznie, dla obrony
powszechne powołanie do świętości.

Rzeczywiście widać wyraźnie, że
ktoś, kto słysząc o radykalności życia
chrześcijańskiego – a o to bez
wątpienia chodzi w Opus Dei –
skłania się ku myśleniu o stanie
zakonnym, pokazuje, że w jego
oczach pełnia życia
chrześcijańskiego utożsamia się z
kondycją zakonną lub
konsekrowaną. Osoba taka postępuje



w sumie, jakby nie akceptowała lub
akceptowała tylko częściowo
powszechność powołania do
świętości. Czyli, mówiąc odwrotnie:
uznanie powszechnego powołania do
świętości wymaga uznania, że pełnia
życia chrześcijańskiego i stan
zakonny, nie są tym samym. Zatem
istnieje możliwość instytucji, której
członkowie zobowiązują się do pełni
życia chrześcijańskiego, nie stając się
z tego powodu zakonnikami, ani się
do nich nie upodabniają, ani nie
naśladują duchowości zakonnej.
Właśnie to definiuje Opus Dei.
Stwierdzanie powszechnego
powołania do świętości oraz uznanie
świeckiej kondycji członków Opus
Dei stały się jednym[21].

Stąd jego Założyciel mocno, a nawet
usilnie podkreśla świeckość: wiele
razy powtarzał, że członkowie Opus
Dei, nie są zakonnikami, lecz
chrześcijanami, którzy jako
mężczyźni i kobiety chcą wykonywać



swój zawód, chcą działać w świecie,
zajmować się rodzinami i relacjami
społecznymi spójnie ze swoją wiarą.
Poprzez ich spotkanie z Opus Dei
pogłębiło się ich życie
chrześcijańskie, stał się bardziej
pełny ich wysiłek apostolski, bardziej
zdecydowana świadomość
konieczności naśladowania
Chrystusa, ale nie zmieniła się ich
sytuacja w świecie, jako że właśnie
tam, w świecie, we własnym stanie,
owo naśladowanie Chrystusa ma się
urzeczywistnić. To znaczy byli, są i
będą zwykłymi chrześcijanami.
Wracamy w ten sposób do
sformułowania, które warto
pogłębić, tak jak wcześniej
zapowiedzieliśmy.

Chodzi o sformułowanie, którego
pochodzi z najwcześniejszych
czasów nauczania Założyciela Opus
Dei. W Apuntes íntimos z czerwca
1930 roku, znajdujemy faktycznie
następującą notatkę: „Prości



chrześcijanie. Zaczyn w cieście.
Nasze jest to, co zwyczajne, z
naturalnością. Środek: praca
zawodowa. Wszyscy święci! Ciche
oddanie”[22]. Wyrażenia „prości
chrześcijanie” lub także „prości
wierni” nadal pojawiały się w
tekstach z późniejszych okresów,
jednak można dostrzec, że ksiądz
Escrivá de Balaguer dość szybko
zaczął woleć wyżej wspomniane
„zwykli chrześcijanie”, regularnie go
używając aż po nadanie mu
znaczenia, które moglibyśmy nazwać
technicznym. Racje tej preferencji
zdają się być jasne: znaczenie jest to
samo, jednak powiedzenie „zwykli
chrześcijanie” brzmi bardziej
ekspresywnie i wywołuje więcej
skojarzeń. Szczególnie, gdy się je
połączy, jak często zdarza się to przy
pisaniu św. Josemarii, z innym, o
znaczeniu odrobinę różnym, ale
bardzo podobnym: „zwykli
obywatele”.



Zacytujmy niektóre teksty, które
potem skomentujemy:

Zbiór tekstów, który wyżej
zacytowaliśmy, mógłby być większy.
Jednak nie wydaje się to konieczne,
gdyż te przytoczone dają
wystarczająco poznać sposób
mówienia księdza Escrivy i
pozwalają uściślić znaczenie i zasięg
używanego wyrażenia:

Zwykły chrześcijanin jest po
prostu, jak sama nazwa
wskazuje, prostym wiernym,
normalnym chrześcijaninem,
mężczyzną lub kobietą, który
włączony w Chrystusa przez
chrzest i tym uczestniczący w
misji Kościoła, żyje w
zwyczajnych warunkach
egzystencji w świecie, dzieląc z
innymi obywatelami warunki
życia, pragnienia, aspiracje i
problemy. Stąd, z faktu
wspólnego stanu lub sytuacji,

• 



wywodzi się właśnie owa
ekspresywna siła, o której
wcześniej wspominaliśmy, gdyż
do informacji natury
kanoniczno-teologicznej
(mówiącej o kondycji laikalnej),
dodaje odniesienie do
zwyczajnego sposobu życia,
akcentując po pierwsze
wspólnotę życia ze wszystkimi
ludźmi, z którą kondycja
laikalna się kojarzy, a po drugie
misję uświęcania rzeczywistości
ziemskiej od wewnątrz, która
przypada wiernemu
świeckiemu i należy do jego
kompetencji.
Wyrażenie „zwykły
chrześcijanin” zawiera więc
skojarzenia społeczne,
ponieważ mówi o normalności,
wskazuje na takie same
warunki życia i postępowania,
jak reszta obywateli. Wyjaśnia
to, że uzupełnia się
spontanicznie z analogicznym

• 



wyrażeniem „zwykły obywatel”,
które je zarazem wzmacnia.
Jednak wykracza poza
socjologię, jego istota ma
charakter teologiczny:
korzystamy z niego właśnie,
żeby pokazać, że świat i
dziedziny, które się na niego
składają, nie są obce Bogu i Jego
planom. Zatem powołanie Boże
podejmuje powołanie ludzkie,
dając mu nowe i podstawowe
znaczenie, ale nie pogwałcając
go, raczej odwrotnie, szanując
jego własną dynamikę (dlatego
właśnie można mówić o
„zwykłych obywatelach”).

Ponadto jest oczywiste, że wyrażenia
„zwykły chrześcijanin” i „zwykły
obywatel” odnoszą się do wielu
różnych sytuacji: nie istnieje jeden
rodzaj zwykłego chrześcijanina lub
zwykłego obywatela, lecz
różnorodność możliwości ogromnie
zróżnicowanych – jak wypada to



ludziom, którzy nie dostosowują się
do ustalonego modelu lub do
wcześniej ustalonej zasady – a jednak
mających wspólne to, że wszystkie są
zwykłe, to znaczy mieszczą się
wewnątrz wspólnej kondycji, z którą
nic ich nie dzieli. Brak granicy lub –
mówiąc pozytywnie – ciągłość w
perspektywie jednocześnie
socjologicznej i teologicznej, jest bez
żadnej wątpliwości, faktem
podstawowym.

Z drugiej strony, okazuje się też
oczywiste, że kondycja zwykłego
chrześcijanina nie wyklucza, życia
wiarą ani witalnego związku z
Kościołem, bez którego nie może być
autentycznego życia
chrześcijańskiego ani, w
konsekwencji, łączności z
dziedzinami lub instytucjami
eklezjalnymi, lecz przeciwnie – je
zakłada. Jednak koniecznym
warunkiem jest to, by te instytucje i
relacje z nimi nie naruszały, lecz



szanowały, a nawet umacniały
kondycję chrześcijanina powołanego
do uświęcenia się w okolicznościach
normalnego życia ludzi. Wyklucza
natomiast jedynie, ale to rozumie się
samo przez się, wszelką postawę,
która zawierałaby lub oznaczała
oddalenie, choćby tylko
psychologiczne, od zwykłej kondycji i
związku ze światem, który ta
kondycja zakłada.

Św. Josemaría był bardzo stanowczy
w odniesieniu do tego punktu.
Zawsze silnie podkreślał – jak już
wspomnieliśmy – że duch Opus Dei
nie „zabiera nikogo ze swojego
miejsca”, lecz prowadzi do odkrycia
sensu tego „miejsca” według woli
Bożej, a więc do uznania, że nie
chodzi o zwykłe „miejsce”, ale
element składowy własnego
powołania i misji. Dlatego nie tylko
nalegał, że zwykły chrześcijanin
winien kochać swoją własną
kondycję i świat, w którym żyje, i



który jest powołany przez Boga
uświęcać[29], ale unikał skrupulatnie
wszelkiej formy wyrażania się, która
choćby z daleka mogła dać wrażenie
odseparowania lub dystansu.

Przypuszczalnie, najbardziej
paradygmatycznym przykładem tej
postawy – odbiciem głębokiego
przekonania co do natury
charyzmatu założycielskiego, który w
sobie nosił – jest zdecydowanie, z
jakim unikał przysłówka
porównawczego „jak”, który chociaż
oznacza identyczność, kojarzy się też
z pewną różnicą. Mówił
bezpośrednio i wyłącznie o
równości. W jednym ze swoich 
Listów mówił: „Nasze zadanie,
kochani córki i synowie, to praca
świecka, laikalna, zwykłych
obywateli – równych innym
obywatelom, a nie jak inni obywatele
– którzy szukają świętości i
apostołują w i na podstawie zajęć
zawodowych, w które są



zaangażowani w świecie”[30]. Jest to
tylko przykład, gdyż podobne cytaty
można by pomnożyć.

4. Świeckość

Jak dotąd przedstawiliśmy nauczanie
księdza Escrivy de Balaguer – na
temat świeckiej kondycji członków
Opus Dei, zwykłych chrześcijan
powołanych do uświęcenia się w
zwyczajnych okolicznościach życia
ludzkiego – w sposób liniowy,
odnosząc się do jego tekstów.
Doszedłszy do tego punktu i zanim
będziemy kontynuować naszą
analizę, może warto zatrzymać się
chwilę, by wspomnieć najnowszą
debatę teologiczną na temat
świeckości, ponieważ, chociaż
wymaga zmiany metodologii i
rejestru intelektualnego, oferuje
punkt odniesienia, który może
pomóc docenić znaczenie i zasięg
niektórych, już dokonanych lub



będących jeszcze przed nami
stwierdzeń.

Termin świeckość, jak wiele innych
rzeczowników o znaczeniu
abstrakcyjnym, wszedł do użycia
powszechnego dopiero w okresie
współczesnym, choć jego poprzednik,
przymiotnik świecki, był obecny w
literaturze chrześcijańskiej od
samego początku. Co więcej, jego
greccy poprzednicy (przymiotniki 
cosmikós y biotikós), odsyłają nas do
języka przedchrześcijańskiego. W
najnowszej literaturze teologicznej,
rzeczownik świeckość odnosi się do
rzeczywistości należącej do świata
lub wieku, to znaczy rzeczywistości
świeckiej, ziemskiej lub doczesnej, a
w szczególności do jej pozytywnej
wartości chrześcijańskiej. Dlatego
stosuje się go do chrześcijan lub do
Kościoła, aby pokazać, że są w taki
czy inny sposób i w takim czy innym
stopniu, związani ze światem,



którego wartość chrześcijańską
wyrażają i urzeczywistniają[31].

Prawdę mówiąc, nowe jest nie tylko
użycie rzeczownika świeckość, ale
także pozytywna ocena lub
znaczenie, które aktualnie w sobie
zawiera. W pismach chrześcijańskich
epoki patrystycznej i
średniowiecznej, przymiotnik 
świecki był używany dla oznaczenia
zajęć lub prac właściwych
chrześcijanom żyjącym w świecie
(negotia saecularia, według znanego
wyrażenia łacińskiego), jak również
postaw, które te zajęcia pociągają, a
także, przy niektórych okazjach i
zamieniając na rzeczownik, samych
takich chrześcijan, jako takich (laici
lub saeculares), jako przeciwieństwo
kleru i mnichów lub potem ogólnie
zakonników. Na wszystkich
powyższych użyciach przymiotnika 
świecki odbijała się wizja negatywna
rzeczywistości ziemskiej, szeroko
rozpowszechniona w tych epokach,



do której już wcześniej
nawiązaliśmy, i której geneza sięga
tendencji do rozciągnięcia na
społeczeństwo ludzkie twardego
osądu zawartego w tekstach
biblijnych na temat „tego świata” lub
„tego czasu”, rozumianych jako
królestwo diabła.

Najmniej, co można o tej tendencji
teologicznej powiedzieć, to, że
skłania się mocno ku ujęciu
jednostronnemu. Owszem, świat
został naznaczony grzechem, ale nie
przestaje być rzeczywistością
stworzoną przez Boga i nakierowaną
na odkupienie, więcej: już odkupioną
przez Chrystusa. Świat, który jawi się
oczom chrześcijanina, nie jest tylko
światem zdominowanym przez
grzech, światem, z którym trzeba
walczyć i od którego trzeba się
koniecznie oddalić, przynajmniej
duchowo. Jest także – raczej przede
wszystkim – światem powołanym do
zbawienia, rzeczywistością, na którą



musi mieć wpływ życie Chrystusa,
udzielone chrześcijaninowi w łasce.

Cały ten horyzont teologiczny, dużo
bardziej bogaty i zrównoważony,
wysunął się na plan pierwszy przy
okazji szerokiego ruchu idei i
posunięć eklezjalnych, który
doprowadził w XX wieku do
potwierdzenia wartości kondycji
świeckiej, do uznania, że świecki,
zwykły chrześcijanin żyjący w
świecie jest powołany do świętości i
do apostolstwa, i że dzieje się to nie
pomimo ani na marginesie jego bycia
w świecie, lecz właśnie w i poprzez
działalność świecką, która składa się
na jego życie. Świeckość jawi się w
ten sposób jako cecha pozytywna i,
akurat z perspektywy ściśle
teologicznej, jako cecha lub element
specyfikujący określonej kondycji
chrześcijańskiej: świeckiej.
Konstytucja Lumen Gentium Soboru
Watykańskiego II, a konkretnie jej
rozdział piąty, poświęcony świeckim,



był kulminacją całego tego procesu:
„Właściwością specyficzną laików
jest ich charakter świecki”;
„zadaniem ludzi świeckich, z tytułu
właściwego im powołania, jest
szukać Królestwa Bożego w świecie,
to znaczy pośród wszystkich razem i
poszczególnych spraw i obowiązków
świata, i w zwyczajnych warunkach
życia rodzinnego i społecznego, z
których niejako utkana jest ich
egzystencja. Tam ich Bóg powołuje,
aby wykonując właściwe sobie
zadania, kierowani duchem
ewangelicznym przyczyniali się do
uświęcenia świata na kształt
zaczynu”[32].

Wyjaśnienie o charakterze
duchowym i teologicznym,
przygotowane przez życie i refleksję
chrześcijańską z pierwszej połowy
XX wieku i potwierdzone przez
Sobór, stanowi głos nie do odparcia.
A jednak w dekadzie lat
siedemdziesiątych zakwitły



instancje, które może nie poddawały
w wątpliwość podstawowych danych
– twierdzenia o wartości
chrześcijańskiej świata i wszystkiego,
co się z tym łączy – ale wzbudziły
pytania wobec innych aspektów
nauczania soborowego lub
przynajmniej jego możliwych
interpretacji. Sobór nie tylko
podkreślił znaczenie chrześcijańskie
rzeczywistości świeckiej, ale opisał
ją,odnosząc do niej jedno z
możliwych powołań
chrześcijańskich: to, które przypada
chrześcijanom, których określamy
jako laików lub świeckich. Właśnie
wobec tego ostatniego punktu
pojawiło się zamieszanie. Tylko laik
lub świecki jest związany ze
światem. Czy należy uznać, że
odniesienie do świata jest w pewien
sposób właściwe dla każdego
chrześcijanina? Czy, przedstawiając
jedno z możliwych powołań
chrześcijańskich jako zdefiniowane
właśnie przez związek ze światem,



nie ma przypadkiem
niebezpieczeństwa, że posłuży to do
zbyt sztywnego i zniekształcającego
rzeczywistość podziału funkcji: świat
dla laików, a Kościół dla księży i
zakonników?

Nie jest konieczne opisywać teraz
fazy, które przeszła debata w latach
siedemdziesiątych i
osiemdziesiątych, aż do Synodu
Biskupów w 1987 roku i Adhortacji
apostolskiej Christifideles laici.
Wystarczy, że odniesiemy się do tego
ostatniego dokumentu i do
osiągniętej w nim syntezy.

Christifideles laici sytuuje swoje
nauczanie w kontekście eklezjologii
wspólnoty. Zakłada więc wizję
Kościoła jako wspólnoty żywej i
mnogiej, w której istnieje wielość
funkcji, powołań i posług, różniących
się między sobą, jednak nie
przeciwstawnych, lecz
uzupełniających się. W ten sposób



wspólna misja jest realizowana
dzięki działaniu wszystkich i każdego
z osobna. Stąd rodzi się już pierwsza
konkluzja: żadna kondycja ani żadne
powołanie chrześcijańskie nie
stanowi odrębnego świata ani nie
mogą być rozważane w oderwaniu
od innych, ponieważ nabiera
swojego pełnego sensu tylko
wewnątrz Kościoła, w komunii z
resztą ciała eklezjalnego, z życiem,
dla którego współpracuje.

Powyższe pierwsze stwierdzenie
będzie miało wpływ na kolejne,
dotyczące relacji Kościół – świat,
wchodząc w ten sposób w konkretną
tematykę, która teraz nas interesuje.
Kościół został wysłany przez Boga
ludziom, aby głosić światu, że więź z
Bogiem jest racją bycia i ostatecznym
przeznaczeniem wszelkiej
rzeczywistości. Pojęcie głoszenia
oznacza oczywiście jakieś słowa,
które ten przekaz niosą. Dzieje się
tak również w przypadku przekazu



chrześcijańskiego, tylko że w tym
przypadku, przekaz musi być
komunikowany także życiem,
świadcząc czynami o prawdzie
miłości Boga, o której mówią słowa.
Zatem Kościół nie może zerwać
łączności z rzeczywistością doczesną,
z konkretnymi wydarzeniami
historii, ponieważ to tam, w życiu
konkretnym i codziennym, w
okolicznościach składających się na
normalne życie ludzkie, musi
zaistnieć rzeczywistość miłości Bożej,
która została mu przekazana i którą
ma głosić. Cały Kościół – konkluduje 
Christifideles laici – „posiada
autentyczny wymiar świecki, ściśle
związany z jego naturą i misją, który
wywodzi się z tajemnicy Słowa
Wcielonego”[33]. Tak jak Słowo,
Jednorodzony Syn Ojca, przyjął
kondycję ludzką, podzielając
dziedziny rzeczywistości, które się na
nią składają i które ją definiują –
rodzina, praca, przyjaźń, ból, radość,
cierpienie... – aż po włączenie ich w



tajemnicę swojej intymnej relacji z
Ojcem, tak też Kościół solidaryzuje
się z całą ludzkością, podzielając jej
pragnienia i przeznaczenie,
konkretne wydarzenia historii
ludzkiej, sytuując je jednocześnie na
nieskończonym horyzoncie miłości
Bożej.

Tak rozumiany „wymiar świecki” – to
znaczy jako odniesienie do świata i
do historii – jest właściwy dla całego
Kościoła, a więc dla wszystkich jego
członków i każdego z osobna,
niezależnie od powołania czy
kondycji: dla żadnego chrześcijanina
nie może być obca sytuacja tych,
którzy go otaczają i cała historia
ludzka. Raczej powinien je odczuwać
jako własne i to nie tylko jako
człowiek, który żyje z innymi ludźmi,
ale właśnie jako chrześcijanin,
ponieważ, jeśli odwróciłby się
plecami wobec problemów i potrzeb
ludzkich, nie wypełniłby misji, jaka z
racji bycia chrześcijaninem mu



przypada. Ale, jak mówi dalej tekst 
Christifideles laici, „wszyscy
członkowie Kościoła mają swój udział
w jego świeckim wymiarze. Udział
ten posiada jednak wielorakie formy.
Zwłaszcza w przypadku świeckich
odznacza się on pod względem
realizacji i spełnianej funkcji pewną
– mówiąc słowami Soboru –
„specyficzną właściwością”.
Właściwość tę określa się mianem
„charakteru świeckiego”[34].

Rozróżnienie pomiędzy wymiarem a 
charakterem pozwala Christifideles
laici zharmonizować w jedną
syntetyczną wizję całość danych.
Kościół jako całość i każde powołanie
chrześcijańskie potraktowane z
osobna, mają wymiar świecki, mają
związek ze światem, przyczyniają się
do uświęcenia świata. Związek ze
światem jest częścią składową
Kościoła i kondycji chrześcijańskiej,
chociaż nie jest źródłem jego
istnienia – źródłem nie jest nic



innego jak sam Chrystus – ani nie
definiuje go jako całości. Zresztą
podkreśla to użyte słownictwo, a
konkretnie słowo „wymiar”. Otóż
termin ten oznacza aspekty, cechy
lub oblicza, które mogą być ważne, a
nawet decydujące dla ustanowienia
bytu lub działania, ale które łączą się
z innymi aspektami lub obliczami:
nie wyczerpują zatem jego istoty,
która w konkretnym przypadku
Kościoła i chrześcijanina, wiąże się –
powtórzmy to – z Chrystusem i Jego
tajemnicą. Wymiar świecki, związek
ze światem, powinien być
podejmowany i rozwijany w
Chrystusie i w oparciu o Chrystusa,
zgodnie z takim udziałem w misji,
który każdemu przypada.

Wszystko to ma logicznie
zastosowanie również do świeckich,
których powołanie opiera się na
Chrystusie, w życiu którego mają
udział na mocy Chrztu. Jednak –
kontynuuje Christifidels laici – w ich



przypadku wymiar świecki nabiera
szczególnego znaczenia, przybierając
aż postać charakteru, to znaczy
szczególnej kondycji, cechy
definiującej, czynnika
kwalifikującego i określającego
powołanie, które się otrzymuje i
zadanie, które jest się powołanym
wypełnić, a więc całość życia. Inne
powołania i kondycje eklezjalne
posiadają wymiar świecki, ale nie są
definiowane w relacji z nim, lecz w
relacji z innymi aspektami
rzeczywistości – z posługą kapłańską,
konsekracją i publicznym
świadectwem stanu
eschatologicznego... – podczas gdy
kondycja świecka jest definiowana i
wyszczególniana właśnie w
odniesieniu do świeckości. Wierny
świecki nie tylko przyczynia się do
przekształcania i uświęcania świata –
jak może i powinien czynić to każdy
chrześcijanin – lecz żyje w świecie, w
społeczności ludzi, angażując
całkowicie swoje życie w konstrukcję



instytucji, środowisk i zadań
świeckich, zaszczepiając w nich,
poprzez swoje życie i działanie,
ducha Chrystusa, to znaczy
uświęcając je od środka.

W życiu wiernego świeckiego
krzyżuje się kondycja świecka i
powołanie chrześcijańskie, zlewając
się w jedną całość i wzajemnie się
przenikając: chrześcijańskie życie i
chrześcijański impuls znajdują swój
wyraz w i poprzez dziedziny i zajęcia
świeckie. Z kolei doświadczenie
świeckości, wymagające współżycia i
oddania, znajduje cały swój sens, gdy
rozwija się w świetle i pod wpływem
życia chrześcijańskiego. Christifideles
laici może skończyć: „Kościelny status
świeckich zostaje w sposób
radykalny określony poprzez 
chrześcijańską nowość i jego cechą
wyróżniającą jest charakter
świecki”[35]. Chrześcijańska nowość,
życie łaską pochodzącą ze Chrztu i
doświadczenie świeckie, stanowią



głęboką jedność, wyrażając
harmonię pomiędzy stworzeniem a
odkupieniem. Powołanie świeckie
świadczy więc o zdolności, jaką ma
Ewangelia, nie tylko, aby ukazać
ostateczny cel, ku któremu dąży
historia, lecz aby ożywiać już teraz
rzeczywistość doczesną, sprawiając,
że zabłyśnie w nich duch Chrystusa,
przenikając je od wewnątrz.

Jeżeli, po dotarciu do tego punktu,
odwrócimy się do tyłu i porównamy
te rozważania z poprzednimi, łatwo
dostrzeżemy wewnętrzną harmonię
miedzy nimi. Można nawet
powiedzieć, że stwierdzenia Lumen
gentium i Christifideles laici na temat
charakteru świeckiego, jako
właściwego dla osób świeckich, i
nauczanie księdza Escrivy na temat
kondycji zwykłego chrześcijanina i
naturalności, wzajemnie rzucają na
siebie światło, co zgadza się z tym, co
mówiliśmy wcześniej, zaznaczając,
że wszelki wysiłek zrozumienia Opus



Dei, musi wychodzić od figury laika
lub świeckiego, ponieważ – zgodnie z
charyzmatem założycielskim, takim,
jaki został zdefiniowany 2
października 1928 roku – to, do czego
dąży Opus Dei, to właśnie
rozpowszechnianie wśród świeckich
lub zwykłych chrześcijan z
najróżniejszych środowisk
społecznych i z różnych zawodów
świadomości powołania
chrześcijańskiego, powołania, które
kieruje do nich Bóg, by uświęcali
siebie i innych w i poprzez
okoliczności i rzeczywistość życia w
świecie.

Warto jednocześnie zauważyć, że tak
potwierdzona świeckość, rozciąga się
na całość zjawiska duszpasterskiego i
instytucjonalnego, którym jest Opus
Dei. I tak na przykład – i przede
wszystkim – na księży, którzy należą
do Opus Dei, zarówno ci, którzy
tworzą jego prezbiterium, jak i ci,
którzy są inkardynowani do różnych



diecezji i należą do Stowarzyszenia
Kapłańskiego Świętego Krzyża[36].
Są oni nie tylko kanonicznie i
teologicznie kapłanami świeckimi,
ale zgodnie z duchem i misją
Prałatury, muszą charakteryzować
się głębokim szacunkiem wobec
rzeczywistości świeckiej i pełną
dyspozycyjnością – nawet więcej:
gorliwością – aby rozpowszechniać
wśród świeckich świadomość
powołania chrześcijańskiego[37].
Świecka jest też całość apostolstwa,
w tym dzieła apostolskie –
edukacyjne, wychowawcze lub
dobroczynne – które członkowie
Opus Dei mogą prowadzić, i które
będą miały zawsze „cechy wybitnie
świeckie”, jak wypada na „prace na
rzecz społecznego i kulturalnego
rozwoju człowieka, organizowane
przez obywateli”, którzy starają się
oczywiście „rozjaśnić je światłem
Ewangelii i ogrzać miłością
Chrystusa. Jednak postępując w
każdym momencie w sposób laikalny



i świecki, świadomi, że jest to „praca
zawodowa wykonana przez
obywateli równych innym,
wykonującym te same zadania czy
zawody”[38].

W jednym i drugim przypadku,
świeckość nie jest tylko zewnętrzną
powłoką lub czymś, co łączy się z
kondycją chrześcijańską jakby od
zewnątrz. Jest wewnętrznym
składnikiem istnienia chrześcijanina:
cechą, którą chrześcijanin chwyta,
kiedy uświadamiając sobie swoją
wiarę, dostrzega jednocześnie, że Bóg
powołuje go do uświęcenia w
świecie. W konsekwencji powołanie
Boże i powołanie ludzkie łączą się ze
sobą w jedną całość, oświecając się i
uzupełniając się wzajemnie[39].
Biskup Alvaro del Portillo wyraził to
jasno słowami, którymi możemy
zamknąć ten rozdział: „Świeckość nie
polega dla nas na kamuflażu, pod
którym chcemy osiągnąć cel
określonej skuteczności; nie stanowi



taktyki duszpasterskiej czy
apostolskiej. Jest konkretnie
miejscem, w którym stawia nas Pan,
mając nas głęboko w swoim Sercu,
aby realizować Dzieło, aby uświęcać
ten świat, w którym dzielimy radości
i smutki, prace i rozrywki, nadzieje i
codzienne prace innych obywateli,
równych nam”. „Dlatego – dodawał –
świeckość nie jest chrześcijaństwem
łatwym, to nie jest powielanie
zeświecczenia”, lecz „naturalne
uczestnictwo w tym, co w życiu
najpoważniejsze: w dobrze
wykonanej pracy, w dobrym
wypełnianiu zobowiązań rodzinnych
i społecznych, w bólu ludzi i w
wysiłkach w budowaniu pokoju i
miasta ziemskiego, przed obliczem
Boga”[40].



II. OBLICZA ŚWIECKOŚCI

1. Jedność życia

Zwykli chrześcijanie, uświęcanie
własnego stanu, świeckość, różne
określenia–wszystkie odsyłające do
tej samej rzeczywistości: wartości
chrześcijańskiej zwyczajnego życia,
rzeczywistości Boga, który wychodzi
na spotkanie człowieka w jego
własnym życiu i zaprasza go do
odpowiedzi w i poprzez to, co składa
się na jego zwyczajność.

Wypowiedziane w ten sposób jądro
teologiczne okazuje się kompletne
samo w sobie – posiada jasny i
zdefiniowany sens – jednak wymaga
analizy konsekwencji, przynajmniej
najważniejszych, aby pokazać jego
obszerność i zasięg. Tylko tak można
przedstawić, co oznacza świeckość w
akcie, by tak ją nazwać, lub
świeckość realizowana. Tym właśnie
chcielibyśmy się zająć w drugim



rozdziale tej części, omawiając
niektóre bardziej charakterystyczne
oblicza świeckości, logicznie ze
szczególnym uwzględnieniem życia i
apostolstwa Opus Dei.

Pośród aspektów świeckości, jest
jeden, które według ducha Opus Dei
– i bardzo prawdopodobnie w
każdym przypadku – wysuwa się na
pozycję pierwszoplanową: jedność
życia. Zacznijmy więc od niego.

Ktoś, kto przegląda pisma św.
Josemarii Escrivy, szukając terminów
lub wyrażeń opisujących owe
spotkanie z Bogiem, podczas którego
nastąpiło powołanie do Opus Dei,
zauważy, że ważne miejsce zajmują
dwa słowa: światło i
zobowiązanie[41]. Światło lub, jak
mówi pierwszy rozdział Kuźni[42]: 
olśnienie, to znaczy światło, które
świeci mocno i oświeca życie,
kierując z jednej strony do Boga, od
którego owo światło pochodzi, i z



drugiej strony do własnej osoby i do
świata, do otaczającej rzeczywistości,
która oświecona światłem Bożym,
osiąga pełnię swojego sensu. Zatem
poznanie, ale nie poznanie
abstrakcyjne lub odcieleśnione, a
życiowe i konkretne, dlatego nie
pozostawiające obojętnym. Czyli
powołanie lub zaproszenie, a w
efekcie, jeśli człowiek faktycznie
odpowie, zobowiązanie.

Taka jest struktura każdego
powołania chrześcijańskiego. W
przypadku członków Opus Dei, oba
elementy – światło i zobowiązanie –
odnoszą się do osobistej egzystencji
w świecie, w której i poprzez którą
winna wyrażać się relacja z Bogiem
oraz świadomość misji (oddanie i
służba innym), która jest skutkiem tej
relacji. „Co robią członkowie Opus
Dei? Mogą zapytać niektórzy,
przyzwyczajeni do tego, że
działalność apostolska stanowi
działanie dodane i nadzwyczajne”,



pisał ksiądz Escrivá w jednym ze
swoich Listów. Odpowiedź, krótka i
trafna, następuje zaraz potem: „Co
robią? Wypełniają swój obowiązek,
ani mniej ani więcej”[43]. Statut
podaje to samo, językiem suchym i
ścisłym, jak przystoi dokumentom
prawnym: Prałatura – mówi –
„obiera sobie za cel uświęcenie
swoich wiernych poprzez
praktykowanie cnót
chrześcijańskich, każdy we własnym
stanie, zawodzie i kondycji życia,
według specyficznej duchowości,
całkowicie świeckiej”[44].

W zgodności z powyższym
początkowym oświadczeniem, ten
sam Statut mówi trochę dalej, że w
konsekwencji wszyscy wierni
Prałatury „zobowiązują się nie
porzucać pracy zawodowej lub innej
równoznacznej, ponieważ przez tę
dziedzinę poszukują świętości i
realizują specyficzne apostolstwo”.
Więcej nawet, „starają się wypełniać



jak najbardziej wiernie obowiązki
własnego stanu i działalność lub
pracę społeczną, która każdemu
przypada”[45].

Aby pokazać cały zasięg duchowy i
teologiczny tych powyższych
stwierdzeń, już samych w sobie
jasnych, może okazać się
odpowiednie zestawienie ich ze
zdaniem Założyciela Opus Dei, które
już wcześniej wspomnieliśmy:
„uświęcić pracę, uświęcić się w pracy,
uświęcić innych przez pracę”. Albo
też, idąc od pracy zawodowej do
całości egzystencji świeckiej, której
praca jest decydującym składnikiem,
„uświęcić życie codzienne, uświęcić
się w życiu codziennym, uświęcić
innych przez życie codzienne”[46].
Olśnienie, rzucenie światła wiary na
zwyczajne życie, percepcja
powołania Bożego, by żyć święcie i
promować świętość w świecie,
zakładają świadomość sensu, a w
konsekwencji misji lub zadania,



które rozkłada się na trzy kierunki
uzupełniające się i wewnętrznie
związane:

powołanie do osobistego
uświęcenia, do spotkania z
Bogiem i zjednoczenia z Nim w
codzienności. Uznanie w
obowiązkach swojego stanu i
swojego zawodu, a także w
okolicznościach, które
wypełniają cały dzień, echo lub
znak woli Bożej, a zatem
zaproszenie, by odpowiedzieć
na Jego miłość dokładnie w i
poprzez te obowiązki i te
okoliczności.
Powołanie do służby innym,
zgodnie z przykazaniem
miłości, w którym streszcza się
prawo Chrystusa, a zatem sens
misji, świadomość potrzeby
przyczyniania się poprzez
swoją pracę i całość relacji
rodzinnych i społecznych do
dobra tych, którzy nas otaczają i

• 

• 



otwieranie im horyzontów
życia chrześcijańskiego w
apostolstwie „przyjaźni i
zaufania”, to znaczy w
apostolstwie, które korzystając
z wydarzeń codziennego życia,
wyrazi się w słowach
autentycznych i prostych
zarazem, wypowiedzianych w
rozmowie przyjaciela z
przyjacielem, kolegi z kolegą. W
końcu i jako założenie
wszystkiego powyżej:
Powołanie do uświęcenia pracy
i życia codziennego jako takich,
to znaczy do ich sumiennego i
dokładnego wypełnienia, z
troską o doskonałość techniczną
i ludzką wszystkich zajęć, i z
uporządkowaniem ich w
świetle Ewangelii, to znaczy
określając ich wartość i
oceniając z perspektywy wiary
chrześcijańskiej, rozwijając je
konsekwentnie w taki sposób,

• 



by naprawdę odzwierciedlały
ducha Chrystusa.

Nie jest teraz konieczne bardziej
szczegółowe wyszczególnienie tego,
co oznacza ideał lub program życia
świeckiego, głęboko
chrześcijańskiego[47]. Wypada za to
zaznaczyć, że program ten musi być
postrzegany nie jako ramy lub
statyczne tło, ale raczej jako
rzeczywistość dynamiczna.
Dokładniej, jako wyraz życia, jako
przejaw witalnego rytmu, który
startując od środka, ogarnia całą
egzystencję. Jak w całej praktyce
chrześcijańskiej, ideał, który
definiuje Opus Dei, ma swój punkt
startu w wierze, a konkretniej w
wierze żywej, w świadomości
komunii z Bogiem, którą daje wiara.
W oparciu o nią obejmuje całe życie,
rozumiane i przeżywane w jej
perspektywie, a zatem jako wyraz
miłości, która z wiary wynika.



Święty Josemaría Escrivá opisał tę
rzeczywistość, posługując się
wyrażeniem, które w jego nauczaniu
i jego pismach naznaczone było
zawsze silnym znaczeniem jedności
życia[48]. Przez słowa „jedność
życia”, chciał odnieść się nie tylko do
ideału ascetycznego (prawość
intencji, skupienie wewnętrzne,
walka, by przezwyciężyć
rozproszenia i skupić myśli i uczucia
wokół wartości dominującej...), lecz
głębiej, do rzeczywistości, która
posiada oczywiście odbicie
egzystencjalne i łączy wysiłek
ascetyczny, ale która zapuszcza swoje
korzenie w ontologii, to znaczy w
realnej komunii z Bogiem
umożliwionej przez łaskę. Zresztą, w
jego pismach, chociaż nie brakuje
odniesień do ascezy, dominuje
bardzo jasno zaproszenie, by
pozwolić wierze ukształtować umysł,
a w konsekwencji serce, tak, by
osiągnęła wpływ na wszystkie
wymiary życia, także – punkt



decydujący jego przekazu – na
świeckie lub laickie.

W jednej ze swych homilii,
wygłoszonej z okazji święta
Wniebowstąpienia Pana Jezusa,
przywołał, zgodnie ze świętem,
prawdę o byciu Chrystusa w Niebie,
po prawicy Ojca, a w konsekwencji,
potrzebę podniesienia umysłu do
tego, co transcendentne i
eschatologiczne. Zaraz potem wrócił
do konkretnego życia, od którego
transcendencja nie powinna nas
oddalać, raczej odwrotnie, ku
któremu nas zwraca, ponieważ je
oświeca, odkrywając jego pełną
wartość i sens. „Tu, na ziemi – takie
były jego słowa – kontemplacja
rzeczywistości nadprzyrodzonych,
działanie łaski w naszych duszach,
miłość bliźniego jako dorodny owoc
miłości Boga – stanowią już zadatek
Nieba, zalążek, który ma wzrastać
dzień po dniu”. Stąd jasna konkluzja:
niemożliwość podzielenia egzystencji



na dwa oddzielne sektory – tęsknota
za Niebem z jednej strony i
konkretne codzienne życie z drugiej
– jako że świadomość tego, co
nadprzyrodzone, skłania raczej do
nadania sensu teologalnego każdemu
z naszych zajęć. Chrześcijanie „nie
znosimy podwójnego życia:
zachowujemy jedność życia, prostą i
mocną, w której łączą się i
przenikają wszystkie nasze
działania”[49].

Przytoczony wyżej tekst jasno
potwierdza ideał jedności życia,
który pociąga za sobą i zakłada to, co
świeckie oraz wskazuje jednocześnie
na ów dynamizm lub rytm duchowy,
który, jak wcześniej mówiliśmy, jest
naturalny dla pojęcia jedności życia.
Jeszcze jaśniej pokazują to inne
teksty. Na przykład następujący,
szczególnie reprezentatywny,
ponieważ znajduje się w jednej z
najstarszych Instrukcji: „Połączyć
pracę zawodową z walką ascetyczną



i z kontemplacją – rzecz, która może
się wydawać niemożliwa, ale która
jest konieczna, aby mieć udział w
pojednaniu świata z Bogiem – i
zamienić zwyczajną pracę w
narzędzie osobistego uświęcenia i
apostolstwa. Czy to nie jest
szlachetny i wielki ideał, za który
warto oddać życie?”[50]. Albo taki,
pochodzący z jednego z Listów, w
którym mówiąc o życiu modlitwy,
komentuje, że gorliwe obcowanie z
Bogiem, a szczególnie z Chrystusem
obecnym w Eucharystii, „da wam
nadprzyrodzony instynkt, aby
oczyścić wszystkie czyny, podnieść je
do porządku łaski i zamienić je w
narzędzia apostolstwa”[51].

Całe przytoczone zdanie opisuje ruch
lub dynamiczny proces, który, jak już
zaznaczyliśmy, wychodząc od
pogłębienia w wierze, znajduje ujście
w egzystencji, w konkretnych
czynach, aby poruszyć ich sens
chrześcijański, a w konsekwencji



zamienić je w materię spotkania z
Bogiem i służby innym ludziom.
Wyrażenie „nadprzyrodzony
instynkt”, z którego św. Josemaría
Escrivá tak często korzystał w tym
kontekście, nadaje zdaniu szczególny
ciężar, gdyż zakłada, że odniesienie
teologalne może i powinno osiągnąć
kondycję drugiej natury, tak, aby
umysł i serce dążyły w sposób
spontaniczny i jakby instynktowny
do osądzania i oceniania różnych
wydarzeń wyznaczających istnienie
w perspektywie Boga, umożliwiając
niniejszym swoje efektywne życie
chrześcijańskie.

Świętość i apostolstwo, zjednoczenie
z Bogiem i wypełnienie misji, do
której Bóg przeznacza, jawią się w
tym ujęciu jako rzeczywistości
nierozłączne, stopione w głęboką
jedność, przeznaczone obie – w
przypadku chrześcijanina
powołanego do uświęcenia się w
świecie, jakim jest członek Opus Dei –



do zmieszania się z kondycją świecką
i z tym, co na tę kondycję się składa,
gdyż to właśnie w świecie i w
zajęciach zawodowych i społecznych
ten chrześcijanin musi odbić i
wypełnić swoje powołanie. Ideał
jedności życia jawi się w ten sposób
we wszystkich swoich aspektach, jak
wyrażają to inne słowa samego św.
Josemarii Escrivy, szczególnie
syntetyczne: „podwójny aspekt
naszego celu – ascetyczny i apostolski
– jest tak wewnętrznie i harmonijnie
złączony i przeniknięty charakterem
świeckim Opus Dei, że jest źródłem
prostej i mocnej jedności życia –
jedności życia ascetycznego,
apostolskiego i zawodowego – i
sprawia, że nasze całe życie to
modlitwa, ofiara i służba”[52].

Właśnie tak rozumiana jedność życia
jest podstawą chrześcijańskiej
świadomości tego, co świeckie. W ten
sposób świeckość, tworzenie struktur
życia i jego rozwój poprzez



działalność świecką, przedstawia się,
zgodnie z tym, co wcześniej
wykazaliśmy, jako rzeczywistość
wykraczająca poza aspekt jedynie
socjologiczny i wyraża się jako życie
głębokie i radykalnie chrześcijańskie,
przedłużenie i owoc zdolności
ubóstwiającej daru łaski – daru, w
którym Bóg daje Siebie samego,
wchodząc w komunię z człowiekiem.

2. Naturalność

Jeżeli z głębokiej perspektywy
teologicznej, świeckość odsyła nas do
jedności życia i do komunii z Bogiem,
który tę jedność czyni możliwą, z
punktu widzenia psychologicznego i,
by tak rzec, charakterologicznego lub
społecznego, kondycja zwykłego
chrześcijanina wiąże się z postawą,
stylem życia lub stanem duszy, do
którego ksiądz Escrivá często się
odnosił, określając go jednym
słowem: naturalność.



Naturalność wskazuje przede
wszystkim na normalność: cechę,
która sprawia, że osoba nie wyróżnia
się wśród innych, jako że, chociaż ma
swoją własną osobowość i swój gust,
ubiera się, mówi i postępuje,
posługując się językiem i zwyczajami
regionu, do którego należy i zawodu,
w którym pracuje. Chodzi o cechę, do
której odnosi się List do Diogeneta,
opisujący życie pierwszych
chrześcijan słowami, które św.
Josemaría Escrivá de Balaguer często
cytował: „Chrześcijanie nie różnią się
od innych ludzi ani miejscem
zamieszkania, ani językiem, ani
strojem. Nie mają bowiem własnych
miast, nie posługują się jakimś
niezwykłym dialektem, ich sposób
życia nie odznacza się niczym
szczególnym. Nie zawdzięczają swej
nauki jakimś pomysłom czy
marzeniom niespokojnych umysłów,
nie występują, jak wielu innych, w
obronie poglądów ludzkich.
Mieszkają w miastach greckich i



barbarzyńskich, jak komu wypadło,
stosują się do miejscowych
zwyczajów w ubraniu, jedzeniu,
sposobie życia, a przecież samym
swoim postępowaniem
uzewnętrzniają owe przedziwne i
wręcz nie do uwierzenia prawa,
jakimi się rządzą”[53].

Założyciel Opus Dei zajmował się
tym tematem nie tylko w swoim
nauczaniu, ale nawet w tekstach o
charakterze prawnym. Uczynił to na
przykład w regulaminie
zredagowanym w 1941 roku w celu
uzyskania pierwszej pisemnej
aprobaty diecezjalnej, wchodząc w
szczegóły, które atmosfera epoki
czyniła szczególnie koniecznymi.
„Członkowie Dzieła – czytamy w tym
dokumencie – na zewnątrz niczym
nie różnią się od innych osób
swojego zawodu i klasy społecznej.
Dlatego nigdy, pod żadnym
pretekstem, nie będzie pozwolenia
na uniform ani żaden szczególny



znak odróżniający”. To samo
kryterium naturalności jest
stosowane także do ośrodków, w
których członkowie Opus Dei
prowadzą pracę apostolską, a
których „ton i atmosfera” – mówi się
– mają być właściwe dla normalnego
„ogniska domowego rodziny
chrześcijańskiej”[54]. Aktualny
statut, w formie bardziej suchej,
zapewnia, że wierni Prałatury,
kapłani i świeccy, „zachowują się we
wszystkim jak inni tacy sami księża i
świeccy”[55].

„Sama natura naszego powołania,
nasz sposób poszukiwania świętości i
pracy dla Królestwa Bożego –
wyjaśniał w jednym ze swoich 
Listów, napisanych dla formacji
członków Opus Dei – sprawia, że
mówimy o rzeczach Bożych tym
samym językiem, jakim mówią
ludzie, że mamy te same godne
pochwały zwyczaje, co oni, że
podzielamy ich prawą mentalność.



Że widzimy Boga – powiedziałbym –
pod tym samym kątem, świeckim i
laickim, pod którym oni
przedstawiają lub mogą przedstawić
transcendentalne problemy
życiowe”[56]. „Sposób ubioru, życia,
zachowania członków Opus Dei –
dodawał w drugim, w kontekście, w
którym jeszcze było konieczne
utwierdzać w tym, co oznaczało
powszechne powołanie do świętości
– to normalny sposób jakiejkolwiek
osoby tej samej kondycji społecznej
(...). Jest doskonale zrozumiałe, że
zakonnicy noszą habit, że żyją we
wspólnocie, że mieszkają w
zakonach lub klasztorach itd. I jest
jeszcze bardziej zrozumiałe, że
członkowie Opus Dei, którzy nie są
zakonnikami, ale zwykłymi
chrześcijanami, ubierają się jak ich
towarzysze pracy, że dostosowują
swój plan do potrzeb zajęć, że żyją
zazwyczaj ze swoimi rodzinami lub
w miejscach, gdzie wymaga tego
zajmowane stanowisko itd.”[57]. Stąd



trudność, a nawet niemożliwość
opisania życia lub stylu życia
właściwego członkom Opus Dei,
ponieważ to, co wnosi Opus Dei, to
nie sposób życia, lecz dyspozycja
duszy przeznaczona do
uporządkowania tego stylu życia,
który każdemu przypada:
„przynależność do Opus Dei nie
oznacza prowadzenia określonego
trybu życia, lecz wysiłek
ucieleśnienia danej duchowości w
konkretnych warunkach życia”[58].

Ujęcie opisowe i – jak wcześniej
powiedzieliśmy –rozumiana
socjologicznie naturalność , chociaż
ważna, nie wyraża do końca tego, co
niesie ze sobą naturalność sama w
sobie. Tak jak rozumiał to św.
Josemaría Escrivá, naturalność nie
jest tylko zewnętrznym
zachowaniem, normalnością
statystyczną lub harmonią z
otoczeniem, lecz postawą, która
wytryskuje z wnętrza ducha: z



przekonania, że chrześcijanin – a w
szczególności: zwykły chrześcijanin
powołany przez Boga do uświęcenia
w świecie – może i powinien widzieć
jasno, iż świat jest miejscem
naturalnym, że w społeczeństwie nie
jest przybyszem, ale kimś, kto należy
do niej własnym prawem i dlatego
może działać spontanicznie, z
„zadziwiającą normalnością tego, co
boskie”[59], wyrażając prosto i
naturalnie wiarę, która nie odrywa
go od rzeczywistości ziemskiej, ale,
dając mu pełne zrozumienie
ludzkiego przeznaczenia, pozwala
znać jej wartość i przeżywać ją w
pełni.

Oczywiście znów pojawia się tutaj
ów związek pomiędzy stworzeniem a
odkupieniem, o którym mówiliśmy
wcześniej, wykazując niektóre jego
konsekwencje życiowe. Stworzenie i
odkupienie to rzeczywistości o
zasięgu uniwersalnym, pokrywające
się nawzajem i zrozumiałe w pełni



dopiero wtedy, kiedy kontempluje się
je we wzajemnym odniesieniu.
Stworzenie, akt, przez który Bóg daje
byt całemu wszechświatowi, nie jest
tylko daniem istnienia, ale
początkiem historii, powołaniem do
celu, ku któremu Bóg ukierunkowuje
całe stworzenie, i który ujawnia się
nam w Chrystusie. Odkupienie jest
działaniem, przez które Chrystus,
będąc posłusznym Ojcu, przyjmuje
na siebie całość rzeczywistości, aby,
wyzwalając ją z grzechu, przywrócić
jej pierwotną harmonię i umożliwić,
za pośrednictwem zesłania Ducha,
aby historia faktycznie została
doprowadzona do celu, do którego
przeznaczył ją Bóg. Naturalność,
chrześcijańska świadomość
dotycząca przynależności do świata
oraz możliwości i powinności
postępowania w nim ze
spontanicznością nie tylko jako
człowiek, ale właśnie jako
chrześcijanin, nie jest niczym innym
jak egzystencjalnym odbiciem



głębokiej prawdy dogmatycznej,
faktu, że odkupienie i stworzenie,
świętość i świat, wieczność i czas, nie
są wymiarami heterogenicznymi,
lecz przenikającymi się.

„Bycie chrześcijaninem – czytamy w
jednej z homilii zebranych w To
Chrystus przechodzi – nie jest czymś
drugorzędnym; jest to Boża
rzeczywistość, która przenika samo
wnętrze naszego życia, dając nam
czyste spojrzenie i zdecydowaną
wolę postępowania tak, jak chce
Bóg”. Niektórzy – dodaje –
„postrzegają chrześcijaństwo jako
zbiór pobożnych praktyk lub
uczynków, nie dostrzegając ich
związku z sytuacjami codziennego
życia”, inni natomiast „wyobrażają
sobie, że aby móc być ludzkimi,
trzeba przemilczeć niektóre
centralne aspekty doktryny
chrześcijańskiej, i postępują tak, jak
gdyby życie modlitewne, nieustanne
obcowanie z Bogiem, stanowiło



ucieczkę przed własnymi
obowiązkami”. Jedni i drudzy nie
znają rzeczywistości Wcielenia,
pokazują, że „nie zrozumieli jeszcze,
co oznacza fakt, iż Syn Boży stał się
człowiekiem, że przyjął ciało, duszę i
głos człowieka, że dzielił nasz los”, że
uważają Chrystusa „za kogoś obcego
pośród ludzi”, że nie doszło do nich,
iż to właśnie „Jezus pokazał nam, do
jakiego krańca powinny dochodzić
miłość i służba”[60].

Naturalność oglądana i rozumiana w
perspektywie Wcielenia, w
rzeczywistości Boga, który przybiera
kondycję ludzką, jawi się jako
rzeczywistość całkowicie teologiczna,
do której należy zarówno
normalność, przynależność do
określonego społeczeństwa i do
określonego środowiska, dzieląc
wszystko, co je definiuje, jak i
świadectwo chrześcijańskie,
świadczenie wobec tego
społeczeństwa i wobec tego



środowiska – raczej z ich wnętrza – o
przesłaniu ewangelicznym, o całej
jego zdolności ożywiającej, a czasami
też krytycznej i przekształcającej, jak
wyraża to wymownie jeden punkt 
Drogi: „Ale kiedy moje życie zderzy
się ze zlaicyzowanym lub pogańskim
otoczeniem, czy moja naturalność
nie wyda się sztuczna? – pytasz. I
odpowiadam: Twoje życie
niewątpliwie zderzy się z ich życiem,
ale właśnie na tym zderzeniu, kiedy
swoją wiarę będziesz potwierdzał
czynami, polega ta naturalność,
której od ciebie wymagam”[61].

Założyciel Opus Dei wiedział dobrze,
że świadectwo chrześcijańskie może
napotkać opór i że dlatego musi
niekiedy być twarde, a nawet
przyjąć, przy niektórych okazjach,
cechy właściwe dla konfliktu. Nie
zaprzeczając takiej rzeczywistości i
zapewniając o niej w wielu swoich
pismach, podkreślał zawsze, że
nawet w sytuacjach w tym stylu, i już



nie mówiąc jak we wszystkich
wydarzeniach historycznych,
świadectwo zwykłego chrześcijanina
powinno wyłonić się zawsze z
wnętrza samego społeczeństwa,
ujawniając się z prostotą poprzez
działalność zawodową, korzystanie z
praw obywatelskich, słowa
wypowiedziane w rozmowie wśród
przyjaciół i kolegów, swobodne
wyrażenie opinii obywatela, spójność
w sposobie potraktowania i
rozwiązania kwestii, które normalnie
życie społeczne niesie ze sobą.

Wchodzą w skład Opus Dei –
stwierdzał w homilii z 1967 roku, już
wcześniej cytowanej – „mały procent
księży, którzy wcześniej pracowali w
jakimś świeckim zawodzie czy
fachu”, „duża liczba księży z różnych
diecezji całego świata”, i „wielkie
tłumy mężczyzn i kobiet, różnych
narodowości, różnych języków,
różnych ras, ludzi, którzy zarabiają
na życie pracą zawodową (...), którzy



ramię w ramię z innymi ludźmi,
doświadczając sukcesów i porażek,
starając się wypełniać swoje
obowiązki oraz przestrzegać praw
społecznych i obywatelskich. I
zawsze wtopieni w masę kolegów,
postępują jak każdy świadomy
chrześcijanin, z prostotą, bez
mentalności wybrańców, nawet
wtedy, gdy starają się odkryć Boże
błyski migocące w rzeczywistości jak
najbardziej pospolitej”[62].
„Człowiek, który ma wiarę i
wykonuje pracę umysłową,
techniczną czy fizyczną, jest i czuje
się zjednoczony z innymi, równy
innym, ma te same prawa i
obowiązki, to samo pragnienie stania
się lepszym, ten sam zapał stawiania
czoła wspólnym problemom i
znalezienia dla nich rozwiązania”. I
dodawał: „Podejmując się tego
wszystkiego, będzie umiał uczynić ze
swojego codziennego życia
świadectwo wiary, nadziei i miłości;
świadectwo proste, normalne, bez



potrzeby afiszowania się, ukazując –
dzięki spójności swego życia – stałą
obecność Kościoła w świecie”[63].

Naturalność, zachowanie proste,
spontaniczne, spójne, pozwoli
zobaczyć obecność Chrystusa,
którym żyje każdy chrześcijanin i
położy fundament pod apostolski
dialog, który od wewnątrz świata,
pomaga odkryć Boga. W jaki sposób
można doprowadzić innych do
poznania Boga i Chrystusa? Zadał
sobie pytanie przy pewnej okazji. I
zaraz potem odpowiedział: „Z
naturalnością, z prostotą, żyjąc tak,
jak żyjecie pośród świata, oddani
swojej pracy zawodowej i opiece nad
swoją rodziną, podzielając
szlachetne dążenia ludzi, respektując
należną każdemu wolność”.
„Postępując w ten sposób – ciągnął –
będziemy dawać tym, którzy nas
otaczają, świadectwo życia prostego i
normalnego, z ograniczeniami i
wadami właściwymi naszej ludzkiej



kondycji, lecz spójnego. A inni,
widząc, że jesteśmy tacy jak oni we
wszystkich sprawach, poczują się
zachęceni do zadania nam pytania:
jak wytłumaczyć waszą radość? Skąd
czerpiecie siły, aby przezwyciężyć
egoizm i wygodnictwo? Kto was uczy
okazywania wyrozumiałości,
szlachetnego współżycia z innymi,
oddania i służby innym?”. „Wtedy –
kończył – właśnie jest czas, by odkryć
przed nimi Boski sekret
chrześcijańskiego życia: by
powiedzieć im o Bogu, o Chrystusie, o
Duchu Świętym, o Maryi. Czas, by
spróbować przekazać im, poprzez
nasze ubogie słowa, to szaleństwo
miłości Boga, którą łaska rozlała w
naszych sercach”[64].

3. Miłość do świata

Jak wiadomo, słowo świat posiada
szeroką gamę znaczeń. Czasami
znaczy wszechświat, wszystkie
rzeczy, potraktowane ogólnie bądź z



zamiarem podkreślenia porządku i
harmonii, jakie wśród nich królują.
Innym razem – na przykład często w
tekstach biblijnych – oznacza
wszechświat podporządkowany
grzechowi i potrzebujący
odkupienia. Jeszcze innym razem 
świat oznacza świat ludzi, ziemię, na
której mieszkamy, ze
społecznościami, które ją zaludniają i
wydarzeniami, które odmierzają jej
historię[65].

W nauczaniu i pismach Założyciela,
dominuje wyraźnie to ostatnie
znaczenie. To logiczne, mając na
uwadze, że jego podstawową troską
było pokazanie wartości powołania i
misji tych spośród chrześcijan,
którzy żyją i pracują w normalnych
warunkach egzystencji ludzkiej i
którzy są współobywatelami
społeczeństwa, do którego należą.
Mając obecne to znaczenie słowa
„świat”, analiza jego tekstów
uwypukla, że świat – zgodnie także z



jego pierwotną inspiracją – jest
oceniany pozytywnie. Co więcej, że
istnieje w jego pismach ścisły i
wyrażony zamiar proklamowania i
obrony owej pozytywności, jak
wyraża to jasno punkt Kuźni: „Pan
zechciał, abyśmy, jako jego dzieci,
które otrzymały dar wiary, okazywali
pierworodną, optymistyczną wizję
stworzenia, umiłowania świata, które
pulsuje w chrześcijaństwie. Dlatego
nigdy nie powinno brakować ci
skrzydeł w twojej pracy zawodowej
ani w twoim zaangażowaniu w
budowanie ziemskiego
społeczeństwa”[66].

Nie wydaje się przesadą podkreślić w
tym tekście, i w innych
analogicznych, chęci polemiki, chęci
skorygowania i przekroczenia
poglądów, będących w użyciu w
znacznej części teologii duchowej aż
do ponad połowy XX wieku.
Poglądów traktujących światjako o
„wroga duszy”,jako zbiór zwyczajów



i zachowań społecznych
inspirowanych frywolnością,
ambicją, próżnością, chciwością itd.,
ogólnie postawami obcymi dla ducha
chrześcijańskiego, a nawet wrogimi
mu, które w konsekwencji utrudniają
świętość, a ta w każdym razie musi
być budowana na konfrontacji ze
światem, wchodząc w konflikt z nim.
Św. Josemaría Escrivá powie, że nie
takie jest pierwsze i podstawowe
znaczenie słowa świat: przez świat
należy rozumieć, bez wcześniejszych
dyskwalifikacji, społeczeństwo
ludzkie, w którym są braki i
zniekształcenia, ale także wartości,
cechy szlachetne i cnoty, i które dla
zwykłego chrześcijanina jawi się jako
rzeczywistość, w której Bóg go chce i
w której może i powinien starać się
odzwierciedlać ducha Ewangelii.

Świat nie może być widziany tylko
jako otoczenie – sprzyjające lub
wrogie – w którym przebiega życie
chrześcijańskie, ale jako wewnętrzny



wymiar tego życia, jako zadanie[67]
lub – używając słów samego księdza
Escrivy – jako „rzeczywistość, którą
można uświęcić i która uświęca”[68],
jako materię, z której buduje się
świętość. Jak widać doktryna ta jest
wewnętrznie związana z głęboką
świadomością relacji pomiędzy
stworzeniem a odkupieniem i
ożywiającej siły łaski, do której już
nawiązaliśmy wcześniej.
Świadomość tą odzwierciedlają
różne teksty, szczególnie treściwe, w
których Założyciel Opus Dei daje
zwartą syntezę historii zbawienia,
uwypuklającą właśnie
chrześcijańską wartość świata.

Zacytujmy jeden z nich, zaczerpnięty
z homilii wygłoszonej z okazji święta
Zmartwychwstania Chrystusa: „Nie
ma nic – to jego słowa – co mogłoby
być obce żarliwości Chrystusa. Jeśli
ujmiemy to w sposób głębszy, z
punktu widzenia teologicznego, to
znaczy, jeśli nie ograniczymy się do



klasyfikacji funkcjonalnej, ściśle
mówiąc, nie można powiedzieć, że
istnieją rzeczywistości – dobre,
szlachetne, a nawet obojętne – które
byłyby wyłącznie świeckie, od kiedy
Słowo Boże zamieszkało między
synami ludzkimi, odczuwało głód i
pragnienie, pracowało własnymi
rękami, poznało przyjaźń i
posłuszeństwo, doświadczyło bólu i
śmierci”. I skończył, wskazując na
konsekwencje duchowe opisanej
wyżej perspektywy dogmatycznej:
„Powinniśmy kochać świat, pracę,
ludzkie rzeczywistości, ponieważ
świat jest dobry. To grzech Adama
zburzył Bożą harmonię stworzenia,
ale Bóg Ojciec zesłał swojego
Jednorodzonego Syna, aby
przywrócił ten pokój. Abyśmy my,
stawszy się przybranymi dziećmi,
mogli wyzwalać stworzenia z tego
nieporządku i jednać wszystko z
Bogiem”[69].



Konsekwencje etyczno-duchowe
takiej wizji historii, a konkretnie,
skutki na płaszczyźnie zrozumienia
świeckości, to znaczy życia w świecie
ze świadomością jego wartości
chrześcijańskiej, są liczne.
Zatrzymajmy się konkretnie na
trzech: miłość do świata, szacunek
wobec rzeczywistości stworzonej,
optymizm historyczny.

Miłość do świata, jako że
możemy i powinniśmy patrzeć
na niego jako na rzeczywistość
pozytywną, obdarzoną
dobrocią, która odbija dobroć
Boga. Zgodnie z tym, co zostało
już powiedziane, nie
zapominając też, ten świat,
będący przedmiotem miłości,
nie jest w tekstach św. Josemarii
Escrivy tylko materialnym
kosmosem, obdarzonym
harmonią i pięknem, ale
światem jako historią, w której
Bóg daje się poznać i poprzez

• 



którą zwraca się i zaprasza:
„winniśmy kochać świat, gdyż
w świecie spotykamy Boga,
gdyż w zdarzeniach i
wypadkach świata Bóg objawia
się nam i odkrywa się przed
nami”[70]. Trzeba więc kochać
świat historyczny, w którym
żyjemy, i do którego należymy. I
kochać go nie w jakikolwiek
sposób, ale „namiętnie”[71], z
całym impetem własnej
osobowości. Oznacza to,
schodząc do szczegółów, szczere
pasjonowanie się ludzkimi
ideałami i dążeniami,
zdecydowany udział w
zadaniach doczesnych,
fascynację zawodową,
znaczenie przyjaźni..., ogólnie:
świadomość wartości, jaką
posiada i wypełnia egzystencja
ludzka.
Szacunek wobec rzeczywistości
stworzonej, ponieważ ma
wartość, i to wartość

• 



pochodzącą od Boga, swojego
Stwórcy. Zarówno świadomość
ludzka, która dostrzega prawdę
o bytach i ich piękno, jak i
świadomość chrześcijańska,
która wyznaje prawdę o
stworzeniu, skłaniają ku
szanowaniu rzeczywistości i
uznawaniu jej wartości.
Oczywiście ów sens, owo
piękno, owa wartość świadczą o
związku z człowiekiem i
ostatecznie z Bogiem: świat jest
światem podporządkowanym
człowiekowi, który z kolei jest
podporządkowany Bogu
(„wszystko jest wasze, wy zaś
Chrystusa, a Chrystus – Boga”,
mówił św. Paweł[72]). Jednak to
podporządkowanie nie
dokonuje się poza
rzeczywistością, ale zakłada
rzeczywistość, wagę
ontologiczną świata i
wszystkiego, co się na niego
składa. Wszystkie rzeczy ziemi,



cała rzeczywistość powinna iść
ku Bogu, ale „każda rzecz
według własnej natury, według
bezpośredniego celu, jaki Bóg
jej wyznaczył”[73]. Dlatego
chrześcijanin, kiedy żyje w
świecie, kiedy działa w
społeczeństwie, kiedy pracuje,
wie dobrze, że „nie może
pomijać ani unikać wymogów
właściwych dla naturalnego
porządku rzeczy”[74], że nie
może manipulować
rzeczywistością arbitralnie lub
despotycznie, lecz prowadzić ją
do jej celu – do służby
człowiekowi uznanemu jako
dziecko Boże – szanując ją, to
znaczy uznając i doceniając
wartość cech i praw, które są
dla niej właściwe[75].
Optymizm, ponieważ świat
może i powinien być
kontemplowany z perspektywy
zmartwychwstania Chrystusa,
to znaczy zwycięstwa nad

• 



grzechem, bólem i śmiercią, z
perspektywy pewności mocy
miłości i łaski. W efekcie
oznacza to, że pragnienia,
starania i zadania, które
stanowią konstrukcję historii
ludzkiej mogą i powinny być
ujmowane z przekonaniem i
zaufaniem, z wciąż
odnawiającym się
upodobaniem, przezwyciężając
zmęczenie i trudności.
„Optymizm, radość, mocne
przekonanie, że Pan chce się
nami posłużyć, powinny
cechować życie
chrześcijańskie”[76]. Cechować
je całe, obejmując także zadania
i zajęcia doczesne, ponieważ
chrześcijanin, opierając się na
„wierze w Chrystusa, który
umarł i zmartwychwstał”, nie
przechodzi przez historię
ludzką jako „bezpaństwowiec”,
lecz jako „obywatel miasta
ludzi”, który głęboko



uczestniczy w jego planach i
problemach i stawia czoło życiu
z nadzieją, to znaczy z ochotą
patrząc w przyszłość, a
jednocześnie ze świadomością
końcowej pełni, którą Chrystus
zapowiada. W sumie „z duszą
pełną pragnienia Boga, którego
miłość zaczyna dostrzegać już
w tym doczesnym życiu i w Nim
rozpoznaje cel, do którego
wezwani są wszyscy żyjący na
ziemi”[77].

Stwierdzenie dobroci świata, w
żadnym momencie nie doprowadziło
św. Josemarii Escrivy do poglądów
naiwnych lub powierzchownych.
Jego wielki realizm i głęboka wiara
zawsze chroniły go przed tym
niebezpieczeństwem. Miał jasną
świadomość istnienia zła, a zatem
potrzeby nie tylko starania i wysiłku,
ale i ofiary, to znaczy Krzyża, jako że
tylko jednocząc się z oddaniem
Chrystusa, chrześcijanin może



przezwyciężyć zło i grzech,
uobecniając moc odkupienia
dokonanego przez Chrystusa przez
śmierć[78]. „Chrystus
zmartwychwstaje w nas – to jego
słowa – jeśli stajemy się
współuczestnikami Jego Krzyża i Jego
Śmierci. Powinniśmy ukochać Krzyż,
oddanie, umartwienie”. Dlatego –
konkluduje – „optymizm
chrześcijański nie jest optymizmem
ckliwym ani też czysto ludzką
ufnością w to, że wszystko pójdzie
dobrze. Jest to optymizm
zakorzeniony w świadomości
wolności i w wierze w łaskę; jest to
optymizm, który sprawia, że
wymagamy od siebie samych, że
usilnie staramy się odpowiedzieć na
Boże wezwanie”[79].

Z innej perspektywy, perspektywy
miłości do świata, doprowadziło go
to do powiedzenia, że właśnie, aby ta
miłość była autentyczna, to znaczy,
by była to miłość do świata w



odniesieniu do konkretnej prawdy,
musi wiązać się z wysiłkiem
przezwyciężania, obecnej w ludzkiej
historii, a przede wszystkim we
własnym sercu, skłonności do zła.
Musi wiązać się z ascezą i
oderwaniem. Radzi w Drodze:
„Ludzie, żyjcie w świecie, ale nie
zeświecczeni”[80]. W odróżnieniu od
rzeczownika „świat”, który jak już
powiedzieliśmy, posiada w pismach
księdza Escrivy znaczenie
najważniejsze i zazwyczaj
pozytywne, przymiotnik
„zeświecczony” jest używany w
znaczeniu pejoratywnym (mówi o
postawie egoistycznej, letniej,
frywolnej, przeciętnej,
powierzchownej lub
skoncentrowanej na tym, co
bezpośrednie, przebiegłej, nieufnej...
[81]). Fakt ten nie ma tylko
charakteru anegdotycznego. To
wychodząc od tych dwóch znaczeń,
św. Josemaría Escrivá de Balaguer



zbudował swoją myśl w tej
dziedzinie.

Dialektyka, którą Założyciel Opus Dei
przedstawia w swoich pismach nie
jest rzeczywiście dialektyką między
obecnością w świecie (lepiej: byciem
ze świata) a oddaleniem od świata,
lecz między postawą zeświecczoną a
postawą chrześcijańską, z
założeniem – zwraca się do zwykłych
chrześcijan – bycia w każdej chwili w
świecie i bycia ze świata, ze
świadomością, że to tutaj, w świecie,
chce ich Bóg i tutaj musi ucieleśnić
się ich powołanie chrześcijańskie.
Innymi słowy, dialektyka pomiędzy
egoizmem a oddaniem, między
ambicją a służbą, która pociąga stałe
napięcie wewnętrzne i nawołuje do
rozeznania, a czasami do oderwania
i wyrzeczenia skutecznego, więcej:
radykalnego, jeśli w grę wchodziłaby
chrześcijańska autentyczność, jednak
nigdy „nie powinno prowadzić do
negowania dobroci dzieł Boga,



wprost przeciwnie, do poznania i
uznania tego co boskie, objawiające
się w tym, co ludzkie, nawet za
naszymi własnymi
słabościami”[82].Ponieważ
naprawdę kocha świat tylko ten, kto,
kto go kontempluje i przeżywa od
strony Boga i z postawą oddania
innym, do której Bóg zaprasza:
postawy zeświecczone wiodą do
utraty Boga, a w konsekwencji, do
utraty świata. Kto myśli i żyje w
sposób zeświecczony „nie kochają
naszego świata, wyzyskują go,
depcząc innych”[83].

4. Praca, oderwanie, służba

Nie byłoby trudno znaleźć w pismach
księdza Escrivy wyjaśnień, jak
prawda miłości do świata, którą
dopiero co omówiliśmy, jest
stosowana i konkretyzowana wobec
różnych aspektów ludzkiego życia.
Aby za bardzo nie przedłużać
przedstawienia tematu, ograniczymy



się do zaznaczenia dwóch
podstawowych punktów (pracy
zawodowej i użycia dóbr
materialnych), traktując je ponadto
tylko jako przykłady, to znaczy w
formie schematycznej i w ogólnych
zarysach.

Mówić o pracy zawodowej, o
wykonywaniu określonego zadania,
które kwalifikuje wobec
społeczeństwa i przyczynia się do
jego rozwoju[84], oznacza mówić o
poziomie technicznym, o znajomości
własnej pracy, o kompetencjach
zawodowych, jak również,
równolegle, o prestiżu społecznym, o
uznaniu ze strony społeczeństwa
kompetencji i know how, który dobry
profesjonalista posiada. Żadna z tych
rzeczy, ani techniczne kompetencje,
ani prestiż zawodowy, nie jest – jak
stwierdzi św. Josemaría Escrivá de
Balaguer – rzeczywistością tylko
neutralną, a tym bardziej negatywną.
Obie składają się na to, czego praca



zawodowa wymaga. W konsekwencji
powinny być oceniane pozytywnie.
Chrześcijanin powinien starać się nie
tylko posiąść kompetencje
techniczne, ale wciąż je zwiększać:
zrezygnować z ich zwiększania, i z
możliwości działania, które się z tym
wiążą, oznaczałoby pozbawić
społeczeństwo realnego wkładu w
jego rozwój, a w konsekwencji,
porzucić „prawa, z których
korzystanie jest obowiązkiem”[85].
To samo można powiedzieć o
prestiżu zawodowym, który rodzi się
niezawodnie i spontanicznie z
wysiłku, by dobrze wykonać swoje
zadania i stanowi nie tylko element
struktury społeczeństwa, ale, u
zwykłego chrześcijanina, część jego
„haczyka rybaka ludzi”[86], to
znaczy sposobu dania świadectwa o
sile i ludzkiej atrakcyjności
Ewangelii.

Wymagane od chrześcijanina
zapomnienie o sobie i pokora, nie



oznaczają – poza bardzo
wyjątkowymi sytuacjami – rezygnacji
z kompetencji lub prestiżu, lecz –
zakładając zawsze te pierwsze i w
mniejszym lub większym stopniu
także ten drugi – wewnętrzną
postawę, która sprawi, że wszystko
odnosi się do samego Boga[87], a w
konsekwencji do misji, jaką Bóg nam
powierza, to znaczy, która sprawia,
że ocenia się własne zadania nie w
relacji z sobą samym, ale przez jej
wkład dla dobra innych. Chodzi więc
o pamiętanie w każdej chwili, że
godność pracy nie zależy tylko, ani
po pierwsze, od jej skuteczności
czysto technicznej, ale od jej związku
z człowiekiem, ponieważ godność ta
„oparta jest na Miłości”[88]. Wielkim
przywilejem istoty ludzkiej, tym, co
ją określa jako człowieka, jest
faktycznie miłość, zdolność, by
„miłować inne istoty ludzkie”,
„napełniając treścią wypowiadane
przez siebie słowa „ty” i „ja”. To w
tym kontekście praca i jakakolwiek



inna rzeczywistość ludzka, nabiera
pełni sensu. Dlatego – konkluduje w
homilii, którą cytujemy – „człowiek
nie powinien ograniczać się do
robienia rzeczy, do wytwarzania
przedmiotów. Praca rodzi się z
miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości”[89]. Jeśli
byłoby inaczej, jeśli byłaby
skierowana tylko na własną
satysfakcję, okazałaby się
pozbawiona wartości i
wyobcowująca. „Człowiek czy
społeczeństwo, które nie reaguje na
nieszczęścia lub niesprawiedliwości i
nie stara się ich złagodzić, nie jest na
miarę miłości Chrystusowego
Serca”[90].

Życie wśród ludzi wiąże się ze
sferami niezależności, poziomem i
jakością życia, dysponowaniem
dobrami nabytymi dzięki pracy lub
w jakikolwiek inny legalny sposób
właściwy dla rozwoju
ekonomicznego. Prowadzi nas to do



drugiego z punktów, którymi
mieliśmy się zająć: używania dóbr
materialnych. „Jesteśmy – mówi
ksiądz Escrivá w jednej homilii
poświęconej cnocie oderwania –
ludźmi z ulicy, zwyczajnymi
chrześcijanami włączonymi w
krwiobieg społeczeństwa”.
Wychodząc od tego, kreśli panoramę
życia codziennego, normalnego, bez
dziwactw i ekstrawagancji, ale przez
które przebłyskuje w sposób bardzo
jasny, w szczegółach nie
zwracających uwagi, ale konkretnych
głębokie chrześcijańskie znaczenie
ewangelicznego ubóstwa, to znaczy
świadomość pierwszeństwa
człowieka nad rzeczami, z której
wynika głęboki sens wolności
wewnętrznej i oderwanie, których
kamieniem probierczym jest
efektywne wyrzeczenie. Dając krok
dalej, tekst kończy się stwierdzeniem
konieczności istnienia w każdej
osobie, a szczególnie w tych, którzy
są powołani, by żyć i uświęcać się,



uczestnicząc zupełnie w postępie
świata, ścisłego związku pomiędzy
oderwaniem, postawą służby i
hojnością. „Prawdziwe oderwanie –
kończy swoją homilię – prowadzi do
wspaniałomyślności wobec Boga i
naszych braci, do aktywności,
poszukiwania środków
materialnych, do dawania z siebie
wszystkiego w pomaganiu
potrzebującym. Chrześcijanin nie
może się ograniczyć do pracy, która
pozwala mu zarobić dostatecznie na
utrzymanie swoich bliskich: wielkość
jego serca będzie go popychać do
niesienia pomocy innym”[91].

Jeden paragraf z Listu pozwala nam
uzupełnić ujęcie tematu: „duchowość
Opus Dei, skupiona na pracy, daje
nam impuls, aby kochać ubóstwo
praktykowane przez Jezusa, który
będąc bogatym, zechciał stać się
ubogim: egenus factus est cum esset
dives (2 Kor 8.9). Każdy z nas ma –
czynimy w tym celu wysiłek



intelektualny i ekonomiczny –
mentalność dobrego ojca rodziny
licznej i ubogiej. Ma podstawowe
znaczenie w duchu Dzieła, byśmy
czuli odpowiedzialność ubóstwa.
Dlatego wszyscy musimy pracować
zawodowo”[92]. Trzeba podkreślić
jedno wyrażenie: ojciec (lub matka)
rodziny licznej i ubogiej. Za pomocą
graficznego zdania, które streszcza w
kilku słowach obszerną naukę,
charakteryzującą nauczanie
Założyciela Opus Dei, wskazuje na
dwie fundamentalne dane: uznanie
wartości dóbr materialnych,
niezbędnych dla rozwoju rodziny i
całego społeczeństwa oraz
pierwszeństwo hojności i
zapomnienia o sobie, jako że ojciec i
matka nie żyją dla siebieani dla
własnej wygody, ale dla dzieci.

Są to te same dwie cechy, z którymi
spotkaliśmy się wcześniej, i które
także teraz układają się w postawę
etyczno-duchową, która działa w



dwóch kierunkach: impuls do dobrze
wykonanej pracy i wezwanie, by
usytuować relację wobec dóbr
materialnych w kontekście
osobistego oderwania, troski o
potrzeby innych, hojności, ogólnie
ducha służby o zasięgu
uniwersalnym. Bowiem – jak
pokazują teksty wyżej zacytowane i
warto teraz podkreślić – rodzina
liczna i uboga, o której mówi zdanie,
to nie tylko własne ognisko domowe,
lecz całość społeczeństwa, które nas
otacza, więcej, cała ludzkość, dla
której powinno być otwarte serce
każdego człowieka, a w szczególności
serce chrześcijanina. Oba punkty,
które tu przeanalizowaliśmy, z
właściwymi im postawami, świadczą
w sposób bardzo jasny o wcześniej
zasygnalizowanej prawdzie i
pokazują wszystkie jej
konsekwencje: w nauczaniu św.
Josemarii Escrivy de Balaguer – i
moglibyśmy dodać, we wszelkim
ujęciu w pełni teologicznym –



świeckość oznacza nie tylko być i żyć
w świecie, ale być i żyć po
chrześcijańsku w świecie, być i żyć w
świecie nie w jakikolwiek sposób,
lecz poznając i kochając w optyce
Chrystusa. Należy podkreślić, że
oznacza to poznawać i kochać nie w
perspektywie obcej dla dynamiki
świata, lecz w perspektywie pełni, do
której Bóg go przeznacza, a w
konsekwencji oznacza to czuć się
zaproszonym do uobecniania w
świecie światła i siły Ewangelii.
Dlatego napięcie pomiędzy
oderwaniem a miłością znajduje
swoje konieczne i spontaniczne
ujście w działaniu, w zajęciach, w
pozytywnym wysiłku, by od środka i
szanując panujące w nim prawa,
napełnić świat duchem
Chrystusa[93]. Świeckość
chrześcijańska to ogólnie i
nierozłącznie miłość do świata i
wierność Chrystusowi ujęte w
głębokiej jedności. Ściślej chodzi o tę
specyficzną wierność Chrystusowi,



którą musi żyć ktoś, kto jest
powołany przez Boga do
kontynuowania misji Chrystusa
właśnie w świecie i dlatego musi żyć
w taki sposób, aby jego świadectwo i
działanie przyczyniały się do
uobecniania Chrystusa właśnie w
świecie, a zatem do nadawania sensu
chrześcijańskiego środowiskom i
strukturom społecznym, z jasną
świadomością, że postępując w taki
sposób, świat zostaje skierowany ku
swojemu celowi, a więc ku swojej
doskonałości[94].

5. Wolność i
odpowiedzialność osobista

Mówić o świeckości to koniecznie i
logicznie mówić o różnorodności i o
wolności.

O różnorodności, ponieważ
społeczeństwo świeckie jest liczne i
wielopostaciowe, co jest owocem
skrzyżowania się bardzo szerokiej



gamy zajęć i sytuacji, nie tylko
różniących się między sobą, ale
zmieniających się wraz z upływem
czasu. Ideał chrześcijańskiego
uświęcenia w świecie łączy się więc z
różnorodnością sytuacji, a w
konsekwencji, z mnogością zajęć i
wielością dróg: ostatecznie z
mnogością i różnorodnością
odpowiadającą ilości osób, które w
każdym przypadku weźmie się pod
uwagę i do rozważenia. Każdy
człowiek ma przecież uświęcić jedno
życie, właśnie swoje, które nigdy nie
jest takie samo jak inne[95].

O wolności, ponieważ w
środowiskach i działaniach
świeckich, człowiek, a w
konsekwencji chrześcijanin,
postępuje we własnym imieniu,
według osobistych opinii i
preferencji, a więc na wyłącznie
własną odpowiedzialność.
Ewidentnie znaleźliśmy się wobec
kwestii o kapitalnym znaczeniu,



którą wypada bardziej szczegółowo
skomentować.

Prawdę mówiąc, wolność każdego
człowieka i konkretnie
chrześcijanina, w sprawach
doczesnych lub świeckich, chociaż
ma swoiste cechy, jest ostatecznie
jedynie wyrazem rzeczywistości
dużo szerszej: wolności jako takiej, a
szczególnie decydującego znaczenia,
jakie wolności daje chrześcijaństwo.
Według chrześcijańskiego dogmatu,
ostateczną substancją wszechświata i
historii nie jest konieczność, lecz
wolność. Świat i wszystko, co się na
niego składa, nie jest odbiciem
transcendentnej i wiecznej
konieczności, ale owocem wolnej
woli Boga. Co więcej – woli
kierowanej miłością: Bóg stwarza
dlatego, że kocha, ponieważ chce
uczynić człowieka uczestnikiem
swojego bogactwa i szczęścia.
Wskutek tego daje mu byt i obdarza
go wolnością, to znaczy zdolność



rozpoznania tej miłości i odpowiedzi
na nią. Wolność Boga i wolność
człowieka, miłość Boga i miłość
człowieka to rzeczywistości, które
wyjaśniają i na których opierają się
dzieje. Każde ludzkie życie – i cała
historia – jest owocem splotu
wolności Boga, który kocha każdy byt
z osobna, zwraca się do niego i go
powołuje, z wolnością każdego
człowieka, który w taki czy inny
sposób dostrzegając boskie
zaproszenie, reaguje na nie,
decydując w ten sposób o swoim
przeznaczeniu[96]. Jak w każdej
relacji, gdzie rolę odgrywa wolność,
jest w historii jedna prawidłowość:
ofiarowana i przyjęta lub odrzucona
miłość, a jednocześnie inicjatywa,
kreatywność, inwencja[97].

W tym kontekście ogólnego
stwierdzenia wolności człowieka,
sytuuje się wolność w kwestiach
doczesnych, chociaż, jak już
zaznaczyliśmy, charakteryzuje się



własnymi cechami, ponieważ świat
doczesny lub świecki jest nie tylko
polem działania wolnych osób, lecz
rzeczywistością naznaczoną głęboko
przez różnorodność i nieokreśloność.
Dlatego, ze swej własnej natury, jest
polem historii i zmienności w
planach i wydarzeniach, polem
autonomii w osądach i decyzjach,
różnorodności i konfrontacji opinii,
pluralizmu[98]. Statut Prałatury
Opus Dei podejmuje tę rzeczywistość,
jasno stwierdzając, że we wszystkich
dziedzinach doczesnych
(społecznych, kulturalnych,
zawodowych itd.), wierny Prałatury
maj pełną wolność, tak samo jak inni
katolicy. „Opus Dei – mówi ostatni
punkt rozdziału poświęconego
formacji – nie ma żadnej opinii lub
wspólnej szkoły co do kwestii
teologicznych lub filozoficznych,
które Kościół pozostawia wolnej
opinii wiernych”. „Co się tyczy
działalności zawodowej oraz nauki
społecznej, politycznej, itd. – czytamy



w innym punkcie – każdy wierny
Prałatury, w ramach doktryny
katolickiej dotyczącej wiary i
obyczajów, ma taką samą wolność,
jak pozostali katoliccy
obywatele”[99].

Deklaracje Założyciela Opus Dei na
ten temat były liczne, jak logicznie
wynika to z wagi tematu oraz
reperkusji i zainteresowania, jakie
budzą w opinii publicznej kwestie
kulturalne i polityczne. Przyjmując te
deklaracje jako oczywiste – nie jest
konieczne przytaczać je tutaj; niech
wystarczy wyżej wspomniany tekst 
Statutu[100] –zwróćmy naszą uwagę
na tło antropologiczne i
eklezjologiczne, jakie te deklaracje
zawierają, jako że to ono pozwala
pogłębić rozumienie świeckości.
Prawdą jest bowiem, że tutaj, jak i w
innych punktach, doświadczenie
założenia i promocji Opus Dei oraz
światło charyzmatu założycielskiego,
zaprowadziły księdza Escrivę do



pogłębienia teologiczno-
doktrynalnego o szerokim zasięgu.

W sposób syntetyczny możemy
powiedzieć, że w jego tekstach
stwierdzenie doczesnej wolności
chrześcijanina, a szczególnie
chrześcijanina powołanego do
uświęcenia się w i poprzez zajęcia i
prace doczesne, jest wyrażone w
relacji z czterema fundamentalnymi
prawdami:

Po pierwsze i nade wszystko
głęboki sens wartości wolności
jako podstawowego i
decydującego przejawu
godności osoby. W
konsekwencji sens
odpowiedzialności jako ściśle
związanej z możnością decyzji.
Właśnie dlatego, że człowiek
jest wolny, że dysponuje sobą,
czyny, które realizuje są jego,
należą do niego. Są to więc
czyny, które musi w całości

• 



wziąć na siebie, uznając, że są
wyrazem jego własnej woli i
stawiając czoła
odpowiedzialności i
ewentualnym skutkom. Tak
nakazuje rzeczywistość i jego
godność jako człowieka i jako
chrześcijanina. Wolność i
odpowiedzialność są zresztą
słowami, które w pismach św.
Josemarii Escrivy występują
często razem, jak dwie strony
medalu lub ściślej, jak dwa
wymiary tej samej
rzeczywistości, dotyczącej z
ogółem egzystencji, także i w
sposób szczególny z
dziedzinami świeckimi, gdzie
każdy człowiek – i każdy
chrześcijanin – działa we
własnym imieniu, według
swojego sumienia, zależnie od
stanu wiedzy i rozumienia[101].
Na drugim miejscu, mocna
świadomość prawowitości
pluralizmu, jako wyrazu

• 



różnorodności podmiotów, a
więc różnorodności poznania,
postaw i opinii. Na wszystkich
płaszczyznach, a konkretnie w
kwestiach doczesnych, którymi
teraz się zajmujemy, działanie
człowieka wymaga analizy
rzeczywistości, intelektualnego
wysiłku, by poznać zasady,
które nią rządzą oraz wymogi,
które z tych zasad wynikają.
Wysiłek ten musi uczynić każdy
człowiek i jako skutek będzie
mógł znaleźć odbicie i
faktycznie znajdzie odbicie w
wielości nauk, ujęć i opinii.
Wolność niesie więc ze sobą nie
tylko osobistą
odpowiedzialność, lecz także
różnorodność, a razem z nią i
równocześnie z nią, prawo, by
trzymać się własnej opinii i
obowiązek, by szanować opinie
innych, czyli ogólnie współżycie
i dialog[102].



Zróżnicowanie doczesnych
opinii wiąże się nie tylko z
ograniczeniem ludzkiego
poznania i z różnorodnością
informacji i osądów, które są
jego wynikiem, ale też z innym
czynnikiem, na który ksiądz
Escrivá de Balaguer był bardzo
wrażliwy: zmienność
historyczna oraz niestałość.
Człowiek jest bytem
umieszczonym w historii, to
znaczy w procesie otwartym na
przyszłość. Przyszłość w
znacznej mierze oznacza coś
nieokreślonego, coś, czego
jeszcze nie ma i może zaistnieć
na różne sposoby. „Bóg
stwarzając nas, podjął ryzyko i
przygodę naszej wolności.
Chciał historii, która byłaby
prawdziwą historią, utworzoną
z autentycznych decyzji, a nie
fikcją, ani grą”[103]. Chodzi
zatem o historię, której rozwoju
nie można przewidzieć w

• 



całości ani w oparciu o
doświadczenie, ani też na
płaszczyźnie chrześcijańskiej
wiary. Dlatego „w kwestiach
doczesnych (...) dogmaty nie
istnieją”[104] i każdy człowiek –
i każdy chrześcijanin –
powinien uformować sobie
swoją własną opinię,
niezależną, za którą będzie
osobiście odpowiedzialny[105].
I w końcu dochodzimy do
czwartego i ostatniego
stwierdzenia, chociaż pod
wieloma względami
najważniejszego. Jest ono
wpisane w płaszczyznę inną,
ale uzupełniającą poprzednie:
w perspektywę eklezjologiczną.
Konkretnie chodzi o
charakterystyczne dla
Założyciela Opus Dei głębokie
zrozumienie misji i powołania
świeckiego lub zwykłego
chrześcijanina, powołanego do
życia w świecie. Wierny

• 



świecki, z racji swojej kondycji
chrześcijanina, jest powołany
do uświęcania rzeczywistości
doczesnej. Więcej: do
uświęcania jej poprzez
działanie we własnym imieniu,
a więc z osobistą
niezależnością, przyczyniając
się w ten sposób do uobecnienia
Chrystusa w historii ludzkiej.
Świadomość swojego powołania
ze strony zwykłego
chrześcijanina oraz uznanie
wolności w sprawach
doczesnych ze strony całej
wspólnoty chrześcijańskiej, są
czynnikami decydującymi dla
skutecznego rozwoju misji
Kościoła i składnikami
wszelkiej poprawnej
eklezjologii[106].

Znaczenie osobistej wolności i
odpowiedzialności, wartość
pluralizmu i współżycia, świadomość
nieokreśloności przyszłości, pełne



uznanie misji świeckiego i jego
sposobu uobecniania Kościoła w
świecie. Szeroka gama stwierdzeń
składających się na formułę
doczesnej wolności chrześcijanina,
ukazują bogactwo i złożoność tego
pojęcia. Wyjaśniają też jej
decydującą rolę dla zrozumienia
świeckości, a zatem kondycji
właściwej dla zwykłego
chrześcijanina. Świecki,
chrześcijanin powołany do pójścia za
Chrystusem i uczestniczenia w Jego
misji, żyjąc w świecie, musi podejść
do swojej egzystencji z osobistą
wolnością i odpowiedzialnością.
Inaczej mówiąc, jednocześnie z:

W języku św. Josemarii Escrivy,
nauka ta została nazwana
graficznym i znaczącym
wyrażeniem, oddającym właśnie
rozumienie świeckości: mentalność
świecka. Odtwórzmy w całości jeden
z tekstów, w którym go używa, nie
mimochodem, lecz z zamiarem



uściślenia jego zasięgu i znaczenia:
„Macie rozpowszechniać wszędzie –
mówił w homilii wygłoszonej przed
liczną publicznością, w
przeważającej części ze środowiska
akademickiego – prawdziwą świecką
mentalność, prowadzącą do trzech
konkluzji: – być uczciwym na tyle,
aby poczuwać się do własnej,
osobistej odpowiedzialności; – być
chrześcijaninem na tyle, żeby
szanować braci w wierze, którzy w
sprawach podlegających dyskusji
sugerują rozwiązania inne od
proponowanych przez nas; – być
katolikiem na tyle, aby nie
posługiwać się Kościołem i nie
mieszać Go do przedsięwzięć
ludzkich”[108].

Znajdujemy w tym tekście wiele
stwierdzeń wyrażonych w
poprzednich paragrafach, ujętych i
streszczonych z myślą o pewnej
mentalności, to znaczy, o głęboko
przyjętym sposobie myślenia, który



określa sposoby wartościowania i
odbioru. Świeckość oznacza uznanie
wobec tego, co ziemskie, sens
wolności, zważanie na własne
ograniczenia, otwarcie na dialog z
innymi. Oznacza je nie tylko w
formie logicznych założeń, lecz jako
wewnętrzne przekonania, tak
głęboko zakorzenione w sercu, że
obejmują umysł i w konsekwencji
sposób działania i zachowania. W tej
perspektywie świeckość to dużo
więcej niż fakt socjologiczny lub
cecha abstrakcyjna: to składnik
chrześcijańskiej postawy życiowej.
Przede wszystkim zaś chrześcijanina
powołanego przez Boga, aby żyć i
realizować swoje chrześcijaństwo
właśnie w świecie. Stąd św.
Josemaría Escrivá mówił o
„mentalności świeckiej”. To przecież
w świeckim świeckość nabiera
szczególnej siły, przybierając w
końcu formę charakteru. Nie dotyczy
jednak tylko świeckiego, ale każdego
chrześcijanina, ponieważ każdy



chrześcijanin winien przyjąć
wartości, do których owa mentalność
się odnosi i realizować je w sposób,
który w każdym przypadku i zgodnie
z każdym powołaniem okaże się
właściwy.

Warto podkreślić w tym miejscu, że o
ile czasami św. Josemaría Escrivá
używał wyrażenia „mentalność
świecka” osobno, jak w tekście wyżej
cytowanym, w wielu innych
posługiwał się nim, łącząc je z innym,
z którym w jego nauczaniu tworzyło
jedną całość: chodzi o wyrażenie
„dusza kapłańska”[109]. Dusza
kapłańska jest w tekstach św.
Josemarii Escrivy ściśle związana z
kapłaństwem powszechnym lub
realnym, którego jest, można
powiedzieć, wyrazem na poziomie
fenomenologicznym lub witalnym.
Dusza kapłańska jest siłą lub
impulsem, który porusza tych, którzy
mają świadomość wcielenia w
Chrystusa, a zatem, którzy mają



zdolność nadać całej swojej
egzystencji sens kapłański[110].
Używanie razem wyrażeń dusza
kapłańska i mentalność świecka,
znów kieruje nas na tło teologiczne
świeckości, do którego już wiele razy
odnosiliśmy się. Chrześcijanin jawi
się nam w ten sposób jako ktoś, kto
wcielony w Chrystusa i świadomy
zbawczej i kapłańskiej misji, jaką to
wcielenie pociąga, realizuje ją
poprzez całość życia, podejmując
zadania i obowiązki ludzkie ze
świadomością ich wartości, szanując
ich autonomię, we współpracy,
dialogu i stałym kontakcie z resztą
współobywateli. Dusza kapłańska
oznacza zatem impuls lub
wewnętrzną siłę, mentalność
świecka formę witalną i sposób
zachowania. Obie razem składają się
na fizjonomię chrześcijanina, który
zna zarazem swój związek z
Chrystusem i swoje miejsce w
świecie[111].



6. Kontemplacyjni w świecie

„Musisz być „Bożym człowiekiem”,
człowiekiem życia wewnętrznego,
człowiekiem modlitwy i
poświęcenia”[112]; „Bronią Opus Dei
nie jest praca: jest modlitwa. Dlatego
zamieniamy pracę w modlitwę i
mamy duszę kontemplacyjną”[113].
Te dwa zdania św. Josemarii Escrivy,
sytuują nas wobec tematu, który
poruszaliśmy już wielokrotnie
wcześniej, ponieważ stanowi on
jakby tło egzystencjalne nadające
świeckości ciężar teologiczny.
Tematem tym jest sens teologalny
życia chrześcijańskiego, a więc
niemożliwość pominięcia modlitwy
lub raczej nawet jej pierwszeństwo.

Św. Josemaría Escrivá de Balaguer,
jako chrześcijanin i jako Założyciel,
miał jasną świadomość, że w życiu
chrześcijańskim wszystko zależy od
witalnej więzi z Bogiem. Dlatego nie
dziwi, odwrotnie: było zupełnie



przewidywalne i koherentne z
głębokim natchnieniem całej jego
pracy kapłańskiej i fundacyjnej, że 
Statut Prałatury zawiera rozdział
dotyczący życia duchowego. Nie
dziwi także, że rozdział ten zajmuje
miejsce przewodnie: jest de facto
pierwszym rozdziałem części
dotyczącej życia i formacji członków
Opus Dei. Jego zadaniem jest
naznaczenie przewodnich linii drogi
pogłębienia wiary, świadomości
bliskości Boga, które mają wzrastać
aż po objęcie wszystkich czynów.

Fundamentem życia duchowego –
mówi Statut – jest „pokorna i szczera
świadomość sensu synostwa
Bożego”, z której rodzi się „potrzeba i
jakby nadprzyrodzony instynkt, aby
oczyścić wszystkie czyny, wynieść je
do poziomu łaski, uświęcić je i
zamienić w okazję osobistego
zjednoczenia z Bogiem – wypełniając
Jego wolę – i w narzędzie
apostolstwa”[114]. Inaczej mówiąc,



chodzi o chrześcijańskie ożywienie
całej egzystencji, które wychodząc od
żywej percepcji rzeczywistości Boga i
prawdy Jego miłości, przechodzi do
efektywnej uwagi na Jego obecność
oraz do pragnienia, szczerego i
skutecznego, aby wypełnić Jego wolę.
Rzeczywiste ukształtowanie takiej
dyspozycji duszy zakłada oczywiście
troskę o wiarę, a zatem działanie
łaski, a wraz z nim konkretny plan
lub program, który umożliwi
autentyczny wzrost życia
wewnętrznego i rozwinie
rzeczywiste zjednoczenie z Bogiem w
pracy i w pozostałych
okolicznościach tworzących
zwyczajne życie. Tak żył i tak
nauczał Założyciel Opus Dei, aż
ustalił plan życia duchowego, który
w ogólnych terminach obejmuje:

Intensywne życie
sakramentalne, poprzez
codzienne uczestnictwo w
Ofierze Mszy, która jest centrum

• 



i korzeniem życia duchowego,
oraz jeśli to możliwe, także
codzienne przyjmowanie
Komunii Świętej. Do tego
cotygodniowa spowiedź
sakramentalna[115].
Równie intensywne życie
modlitwy, wzmacniane przez
konkretny czas rozważania
myślnego, lekturę Pisma
Świętego i książek duchowych,
nawiedzenia Tabernakulum i
odmawianie Różańca Świętego
oraz inne nabożeństwa do
Najświętszej Maryi Panny.
Kontynuowane poprzez częste
rozważanie synostwa Bożego w
Chrystusie i prosty dialog z
Bogiem Ojcem poprzez akty
strzeliste, akty miłości, akty
zadośćuczynienia, akty
dziękczynienia itp., w różnych
momentach dnia[116].
Codzienna praktyka
umartwienia i pokuty, jako
wyraz ascetyki chrześcijańskiej

• 

• 



niezbędnej do osobistego
oczyszczenia i do skutecznego
apostolstwa. Duch pokuty nie
wyklucza tradycyjnych praktyk
ascetycznych – przeciwnie,
zakłada je – jednak, jak uściśla
tekst statutowy, musi wyrażać
się przede wszystkim w
wypełnianiu własnych
obowiązków, w porządku i
wytrwałości w codziennej
pracy, w delikatnej i radosnej
służbie innym: ogólnie w
rzeczach małych, w szczegółach
oddania, jakiego wymaga
codzienne życie[117].

Już pierwsze spojrzenie na ten
program życia pozwala zauważyć, że
różne środki duchowe i ascetyczne,
które się na niego składają, wiążą się
z podstawowym życiem
sakramentalnym lub należą do
tradycyjnego dziedzictwa Kościoła:
tutaj, jak w wielu innych punktach,
ksiądz Escrivá wolał nie dodawać



własnych modlitw lub praktyk, lecz
czerpać raczej z tradycji duchowej a
szczególnie z praktyk i nabożeństw
najbardziej rozpowszechnionych
wśród ogółu ludu chrześcijańskiego.

Z innego punktu widzenia,
pogłębiając analizę, należy
zaznaczyć, że rożne elementy tego
programu nie stanowią ani w tekście 
Statutu, ani tym mniej w kontekście
nauczania księdza Escrivy i praktyki
Opus Dei, oddzielnych części. Są
częściami całości, która ma dwie
osie: świadomość synostwa Bożego–
fundament postawy lub dyspozycji
wewnętrznej odnoszenia całej
rzeczywistości do Boga, którego
uznaje się jako Ojca) – oraz pracę – to
znaczy wszystkie działania i zajęcia,
jako rzeczywistość, w której owa
świadomość bliskości Boga musi się
zmaterializować i nabrać ciężaru
historycznego.



Życie duchowe zostaje w ten sposób
odniesione w sposób bezpośredni i
bliski do konkretnego życia, które ma
ożywiać i z którym ma się stopić.
Dlatego, nie umniejszając
intensywności powołania do
modlitwy i do obcowania z Bogiem,
wyklucza się radykalnie wszelką
postawę dystansowania się od
świata, jak również wszelki rodzaj
automatyzmu lub sztywności – które
oznaczałaby oddzielenie modlitwy i
życia – by zachęcać natomiast do
postawy teologalnej, która karmiona
przez liturgię i pozostały czas
modlitwy, wpływa na całość
egzystencji. „Cały nasz plan życia,
nasze normy i zwyczaje – pisze
ksiądz Escrivá – są przystosowane i
w zasięgu mężczyzn i kobiet, którzy
pracują w świecie, prowadząc
działalność zawodową. Nie są to
środki sztywne, które zakładałyby
życie obok, lecz metoda elastyczna,
która dostosowuje się doskonale do
jakiejkolwiek intensywnej pracy



zawodowej, tak jak gumowa
rękawiczka dostosowuje się
wspaniale do ręki, która jej używa.
Co więcej dla naszego życia
wewnętrznego – kontemplacyjnego,
na ulicy – życie zewnętrzne, praca,
stanowią okazję i zachętę”[118].

Ogólnie nauczanie św. Josemarii
Escrivy i duch Opus Dei proponują
modlitwę, która powodując coraz
głębsze życie wiarą, włącza w
dynamikę doświadczenia wiary
całość egzystencji, łącznie z –
mówimy o zwykłych chrześcijanach,
którzy żyją w świecie –licznymi i
różnymi dziedzinami ziemskimi.
Chyba w żadnym momencie św.
Josemaría Escrivá nie wyraził tej
nauki jaśniej niż w homilii, w dużej
części autobiograficznej, wygłoszonej
w 1967 roku, który została
opublikowana pod tytułem Ku
świętości[119]:



„Rozpoczynamy – mówi w tej
homilii, pokazując początek drogi
duchowej – od modlitw ustnych,
jakie wielu z nas powtarza od
dzieciństwa. Są to gorące i
równocześnie proste słowa.
Kierujemy je do Boga i Jego Matki,
która jest również naszą Matką”.
Chodzi o początek prosty,
niewprawny, powtarzany w życiu
milionów chrześcijan, który jednak,
jeśli naprawdę jest początkiem – to
znaczy początkiem drogi, na której
się trwa i którą się pogłębia –
prowadzi do coraz intensywniejszej
komunikacji z Bogiem: „Najpierw
jeden akt strzelisty, potem drugi,
trzeci... aż to wszystko wyda się nam
niedostateczne, gdyż słowa są zbyt
ubogie... I wówczas pojawia się
poczucie zażyłości z Bogiem.
Nieustannie i niestrudzenie
zwracamy nasze spojrzenie ku
Niemu”[120].



Modlitwa i życie stopniowo coraz
bardziej się splatają. Podczas
Eucharystii – w której uwiecznia się
„trynitarny strumień miłości do
ludzi”[121] – i w spotkaniu z Jezusem
w Tabernakulum, świadomość
bliskości Boga i prawdy Jego oddania
stają się coraz bardziej głębokie. W
tych momentach i w innych chwilach
modlitwy, obecne jest własne życie, z
jego wydarzeniami, problemami i
pragnieniami, by skonfrontować je z
Chrystusem i skomentować z Nim, z
Ojcem i z Duchem Świętym, mijający
dzień[122]. Poufałość wobec Boga,
nabyta w ten sposób odbija się
spontanicznie na życiu codziennym,
sprawiając, że w ciągu dnia w wielu
momentach tryska pragnienie
skierowania się do Niego, by
oznajmić Mu w prosty sposób, co
dzieje się w każdej chwili lub po
prostu oprzeć się na pewności Jego
obecności, bez wypowiadania słów.
„Żyjemy wtedy – kontynuuje homilię
– jakby zaczarowani. Staramy się



wykonywać nasze zadania i
obowiązki wynikające z naszego
stanu możliwie najlepiej, mimo
naszych błędów i ograniczeń. Jednak
nasza dusza pragnie się wyrwać.
Podąża ku Bogu niczym żelazo
przyciągane siłą magnesu”[123].
Praca krzyżuje się z modlitwą, chcąc
stopić życie w jedność, która
zakorzeniona jest w Bogu, która
odnosi do Boga wszystkie zdarzenia,
pragnienia i obowiązki.

„Czy chodzi tu o ascezę? O mistykę?”,
zadaje sobie dalej pytanie św.
Josemaría Escrivá, po opisaniu
panoramy jedności z Bogiem.
„Kwestia terminologii mnie nie
interesuje”. Odpowiada: „Czy asceza,
czy mistyka – to nie ma znaczenia.
Chodzi tu o dar Boży. Jeżeli starasz
się praktykować modlitwę myślną,
Pan nie odmówi ci pomocy. Wiara i
uczynki z wiary: uczynki, ponieważ
Pan Bóg – stwierdziłeś to od samego
początku, a ja w swoim czasie to



podkreślałem – jest coraz bardziej
wymagający. Jest to już i
kontemplacja, i zjednoczenie. Takie
właśnie ma być życie wielu
chrześcijan, kiedy każdy idzie swoją
drogą duchową – a jest ich
nieskończona ilość – pośród spraw
tego świata, choć, być może, nie jest
tego całkowicie świadom”[124].

„Kontemplacyjni w świecie”,
zjednoczeni z Bogiem i uznający Jego
rzeczywistość w i poprzez różne
zajęcia i sytuacje w świecie. Oto
ideał, jaki św. Josemaría Escrivá
proponuje jako cel życia
modlitwy[125]. Mówiliśmy wcześniej
o „pierwszeństwie modlitwy” w
życiu chrześcijańskim. Może w
świetle tego, co zostało powiedziane,
byłoby bardziej precyzyjnie mówić o
„centralnym miejscu modlitwy”, jako
że słowo „pierwszeństwo” może
wywołać wrażenie jedynie porządku
wśród zajęć, które się na siebie
nakładają bez związku miedzy sobą.



Modlitwa natomiast nie jest jednym z
zajęć, ale, jeśli można tak powiedzieć,
częścią składową lub wymiarem
każdego zajęcia. Modlitwa jest
rozszerzaniem się ducha, który może
i musi towarzyszyć każdej
działalności, dając jej pełnię sensu. I
u zwykłego chrześcijanina, który żyje
w świecie, owo rozszerzanie się
ducha odnosi się i obejmuje świat.

W modlitwie, chrześcijanin, każdy
chrześcijanin, pod działaniem łaski
wchodzi w witalny i egzystencjalny
związek z Bogiem, uznając Go jako
centrum całej rzeczywistości, a więc
też swojego życia. Dla chrześcijanina
żyjącego w świecie, którego Bóg chce
w świecie, oznacza to uznać, że świat
należy do relacji Boga z nim i jego z
Bogiem: że poprzez świat Bóg do
niego mówi i poprzez świat,
przyjmując świat, ma
odpowiedzieć[126]. Modlitwa
wymaga oczywiście, by żyć głęboko,
a nawet przerwać rytm wydarzeń



dnia, aby z pogodą ducha, w
momentach spokoju i ciszy, pozwolić,
by wiara osadziła się na duszy i by
obecność Boża stała się bardziej
intensywna i – by tak rzec – dała się
odczuć. Jednak wszystko to nie
znaczy absolutnie ucieczki od świata,
lecz raczej wejście w jego głębię, aż
po ujęcie pełni jego sensu i jaśniejsze
zrozumienie misji, jaką wobec tego
świata Bóg wyznacza każdemu.
Dlatego modlitwa i świeckość są –
chociaż dla powierzchownego
spojrzenia może się to wydawać
paradoksalne – ściśle związane, gdyż
tylko na modlitwie świat i wszystkie
jego dziedziny przedstawiają się tym,
czym naprawdę są: nie tylko
środowiskiem, w którym toczy się
życie, ale rzeczywistością, która
uczestniczy w naszym przeznaczeniu
i poprzez którą nasze przeznaczenie
się konkretyzuje i buduje, aż osiągnie
swoje definitywne znaczenie i cel.



III. ZOBOWIĄZANIE
CHRZEŚCIJAŃSKIE I
ŚWIECKOŚĆ W OPUS DEI

1. Co pociąga za sobą
przystąpienie do Prałatury
Opus Dei?

W Kościele można rozróżnić dwa
aspekty, które tworzą w zasadzie
głęboką jedność: Kościół jako
wspólnota wierzących i jako
narzędzie zbawienia. Kościół jest
rzeczywiście wspólnotą tych, którzy
wierzą w Chrystusa i uczestniczą w
Jego życiu; wspólnotą tych, którzy
otrzymawszy Ducha Chrystusa,
uważają się za braci; rodziną dzieci
Bożych, która swoim istnieniem
świadczy przed światem o
pojednaniu, które nabył dla nas
Chrystus. Jednak Kościół jest nie
tylko owocem działania łaski
Chrystusa i świadectwem Jego
prawdy, lecz także narzędziem,



którym posługuje się Bóg, by zbawić
świat, jest wspólnotą dziedziczącą
słowo i Sakramenty, dzięki którym
głosi się zbawienie.

Powyższe stwierdzenia stanowią
stały punkt odniesienia dla kierunku
intelektualnego, podjętego na
początku tej części i całej części
pierwszej, z zamiarem wyjaśnienia
fizjonomii eklezjologicznej Opus Dei,
jako rodziny lub zgromadzenie
chrześcijan, którzy uznając
powszechne powołanie do świętości,
a konkretniej powołanie do świętości
w świecie, czynią z tej prawdy
centrum lub fundament swojego
życia, przyczyniając się w ten sposób
do rozpowszechnienia tej
świadomości i tego powołania wśród
osób, z którymi żyją w różnych
środowiskach społeczeństwa
ludzkiego[127]. Można więc w
przypadku do Opus Dei – jak również
w przypadku całego Kościoła, biorąc
jednak pod uwagę różnice –



rozróżnić pomiędzy rzeczywistością
życia chrześcijańskiego a instytucją
w służbie rzeczywistości życia.
Warunkiem jest jednak pamiętanie –
jak czyniliśmy to wcześniej – że
zjawisko duszpasterskie i instytucja
tworzą w Opus Dei – znów
analogicznie jak dzieje się to w całym
Kościele – głęboką jedność.
Oczywiście przesłanie i zjawisko
duszpasterskie przekraczają
instytucję i rozciągają się dalej poza
jej granicami i poza jej bezpośrednią
działalnością, ale instytucja nie jest
wobec nich obca, lecz wręcz
przeciwnie: to konkretne życie
członków Opus Dei świadczy o
powołaniu do świętości w świecie i
przyczynia się do jego
rozpowszechniania.

Na poprzednich stronach
przeanalizowaliśmy to życie z takiej
perspektywy, która najbardziej
pozwala uwidocznić
charakterystyczne cechy i



transcendencję eklezjalną:
świeckość. Nie tracąc sprzed oczu, że
dla zrozumienia Opus Dei,
decydujące znaczenie ma codzienne
życie w świecie wszystkich i
poszczególnych członków, wypada
teraz, byśmy skoncentrowali naszą
uwagę na Opus Dei jako instytucji, a
w tym kontekście na obowiązkach,
jakie biorą na siebie osoby, które do
niego wstępują.

Przejście do tej kwestii wymaga
zmiany metodologii lub bardziej
zmiany tonu i stylu w sposobie
mówienia, ponieważ oznacza zajęcie
się sprawami, które, nie przestając
być teologicznymi, dotykają
instytucjonalnych i prawnych. Warto
jednak uczynić ten krok, gdyż jego
brak spowodowałby nie tylko
pominięcie źródła instytucjonalnego,
które podtrzymuje życie członków
Opus Dei, ale równałby się z
pozostawieniem w cieniu ważnych
aspektów ich chrześcijańskich



zobowiązań, a w konsekwencji ich
życia. Przypomnijmy, że członkowie
Opus Dei nie są bowiem tylko
chrześcijanami, którzy dostrzegając
konsekwencje i bogactwo powołania
otrzymanego na Chrzcie, starają się
żyć spójnie. Są chrześcijanami,
którzy widzą, że są powołani, by żyć
chrześcijańskim powołaniem
właśnie w łączności z Opus Dei, a
dokładnie wchodząc w skład
Prałatury i uczestnicząc w jej misji.

W poprzednich rozdziałach była już
mowa o aspektach instytucjonalnych,
ale z innej perspektywy. Nie
interesuje nas tutaj znaczenie
eklezjologiczne statusu członka Opus
Dei – który był już zbadany w części
pierwszej[128] – ani związek
pomiędzy jednością powołania a
różnorodnością poszczególnych
sytuacji – przeanalizowany w części
drugiej[129] – lecz treść
zobowiązania podjętego w
momencie przystąpienia do



Prałatury. Chcemy przeanalizować ją
ogólnie i bardziej szczegółowo w
odniesieniu do świeckości.
Rozróżnienie punktów widzenia jest
wyraźne, chociaż oczywiście różne
perspektywy wyżej wspomniane są
ze sobą głęboko powiązane. Dlatego
wszystko, co dalej powiemy, będzie
się opierało na tym, co już było
powiedziane we wcześniejszych
rozdziałach. Szczególnie należy mieć
na uwadze przy lekturze kolejnych
stron, rzeczywistość eklezjologiczną
Opus Dei jako instytucji, której
struktura opiera się na powiązaniu
wierni / kapłaństwo służebne i jest
ukierunkowana na wypełnienie misji
szerzenia życia chrześcijańskiego w
świecie, za którą są odpowiedzialni
wszyscy członkowie, księża i świeccy.

Ale wróćmy już do naszego tematu,
to znaczy do przystąpienia do Opus
Dei i tego, co to oznacza. W tym
miejscu ciśnie się na usta pytanie: jak
dokonuje się wzajemna „deklaracja



formalna”, której skutkiem jest więź
wiernych z Prałaturą? Ściślej, jakie
elementy zawiera zarówno dla
wiernego, jak i Prałatury akt
inkorporacji? Statut określa to
bardzo dokładnie. Ustala, że w
momencie inkorporacji, wierny
Prałatury:

Jak można zauważyć, rozróżnia się
dwie rzeczy lub dwa aspekty,
owszem wewnętrznie związane,
jednak które mogą i muszą być
konceptualnie rozróżnione:

Na pierwszym miejscu decyzja
poszukiwania świętości i
prowadzenia apostolstwa
według ducha Opus Dei, który
rodzi się we wnętrzu osoby jako
owoc odpowiedzi na Boże
powołanie, i który ta osoba 
wyraża wobec przedstawicieli
Prałatury w momencie
inkorporacji.

• 



Na drugim miejscu, obowiązki
wobec Prałatury i jej
prawowitych władz, wobec
których osoba zobowiązuje się, i
którym odpowiadają pewne
obowiązki ze strony
Prałatury[131], przez co w
efekcie tworzy się wzajemna
więź.

Koncentrując uwagę na
zobowiązaniach, które podejmuje
osoba inkorporująca się do Prałatury,
można uzupełnić to, co zostało już
powiedziane zaznaczeniem, ze
zobowiązania te są dwóch rodzajów:

z jednej strony zobowiązanie
efektywnego szukania świętości
i prowadzenia apostolstwa w
świecie, a więc też
otrzymywania środków
formacji duchowej, którą
oferuje Prałatura w celu
skutecznego uświęcania życia
codziennego;

• 

• 



z drugiej – zobowiązanie
uczestniczenia w zajęciach,
które Prałatura prowadzi z
uwagi na wypełnianie swoich
celów, zarówno powiększania
zasięgu apostolstwa, jak i
formacji pozostałych członków
samej Prałatury[132].

Te dwa aspekty są oczywiście
głęboko związane, zarówno w
rzeczywistości, jak i w świadomości
tego, kto zbliża się do Opus Dei i w
końcu przystępuje do Prałatury. Jak
zostało to szeroko omówione w
poprzednich rozdziałach, wszyscy
wierni Prałatury Opus Dei mają
bowiem pozycję aktywną. Zakładając
powyższą całość, warto jednak
przestudiowaćto stopniowo i
zatrzymać się na niektórych
aspektach. To właśnie uczynimy w
dalszej części.

• 



2. Zobowiązanie uświęcania w
życiu codziennym i
działalność Prałatury na
płaszczyźnie formacji swoich
wiernych

Zacznijmy od tego, czym jest bez
żadnego wątpienia fakt podstawowy
i fundamentalny: decyzja uświęcania
własnego osobistego życia w świecie,
którą wierni Prałatury wyrażają w
momencie inkorporacji i do której
dołączają zobowiązanie
przyjmowania formacji oraz pomocy
duchowej, która pozwoli im żyć
zgodnie z wyrażoną decyzją.

Punkt ten został wystarczająco
przeanalizowany na poprzednich
stronach, przynajmniej jeśli chodzi o
nastawienie duszy i postawę
egzystencjalną, jaką powoduje. W
perspektywie, która teraz nas
interesuje, elementem decydującym
jest uchwycenie powołania lub



zaproszenia Bożego, z którego
wynika decyzja, która wyrażona w
określonym momencie – momencie
akceptacji powołania i późniejszej
inkorporacji do Opus Dei – odbija się
na całości egzystencji, wyrażając się
w stale odnawianym pod wpływem
łaski wysiłku, by nadać sens
chrześcijański (świętość i
apostolstwo) całej egzystencji.

Sama natura wysiłku, o którym
mowa – żeby każdy uświęcił swoje
własne codzienne życie –
uniemożliwia przejście tutaj do cech
ogólnych o charakterze
uniwersalnym, ponieważ należałoby
poruszyć każde konkretne życie, z
jego wydarzeniami i możliwościami.
Nie zapominajmy, że powołanie do
Opus Dei – tak jak w ogóle powołanie
chrześcijańskie – ma wymiar
totalny[133]. Decyzja oraz
zobowiązanie uświęcenia i
apostolstwa, o których mówimy, nie
mogą się zatem sprowadzać do listy



zadań i obowiązków, lecz oznaczają
raczej siłę lub wewnętrzny impuls,
który ożywia od wewnątrz wszystkie
działania, powodując dynamizm –
jedność życia[134] – który prowadzi
je do Boga i pozwala zobaczyć w nich
okazje służby innym i apostolstwa.

Nie trzeba chyba mówić, że to, co
zostało powiedziane, nie prowadzi
decyzji oraz zobowiązania świętości i
apostolstwa do postawy pustej,
formalnej lub ogólnikowej, gdyż
akurat odnosi się do rzeczywistości,
której nie można sklasyfikować w
terminach abstrakcyjnych, która w
każdym przypadku jest skrajnie
konkretna i określona: własne życie,
własna praca, własna rodzina,
własne społeczeństwo, własne
środowisko, których chrześcijańskie
możliwości należy odkryć, wydobyć i
zrealizować. I tutaj wkracza
działalność pastoralna Prałatury,
którą można opisać mówiąc, że to nic
innego jak całokształt działań



mających na celu danie jej członkom,
jak również wszystkim tym, którzy
chcą skorzystać z jej pracy
apostolskiej, światła oraz pomocy
duchowej, które ułatwiają
uchwycenie wymiarów i wymogów
chrześcijańskich własnego życia.

Wkład Opus Dei jako instytucji:
praca formacyjna oraz
kierownictwo duchowe
Formacja i autonomia w
rzeczach ziemskich

Zacznijmy od stwierdzenia
o treści formalnie
negatywnej: jeśli chodzi o
kwestie rodzinne,
społeczne, kulturowe i
zawodowe, inkorporacja
do Opus Dei nie wnosi
innych obowiązków niż te,
które kondycja rodzinna,
społeczna, kulturowa i
zawodowa oznacza sama
w sobie. Nie mnoży też
tych obowiązków poprzez

• 

• 

◦ 



nową formę moralną.
Profesor akademicki,
robotnik budowlany,
ojciec rodziny,
związkowiec, pani domu
lub rolnik, by wymienić
niektóre przykłady wśród
wielu możliwych, należący
do Opus Dei, mają
dokładnie takie same
obowiązki – i te same
prawa – zawodowe i
społeczne, jak jakakolwiek
inna osoba tego samego
zawodu lub stanu
społecznego: status
członka Opus Dei nie
oznacza żadnej zmiany
stanu, zawodu lub pozycji
w społeczeństwie, dlatego
nie znosi ani nie dodaje
nic, jeśli chodzi o prawa i
obowiązki, które ten stan,
zawód lub pozycja w sobie
zawierają[140].



Jednak, o ile inkorporacja
do Opus Dei nie
modyfikuje praw i
obowiązków zawodowych,
rodzinnych lub
społecznych, o tyle wiąże
się nie tylko z
delikatnością sumienia i
pomocą duchową, które
pozwalają uznać te
obowiązki i podjąć je w
sposób odpowiedni, ale co
więcej z duchem, który –
tak jak w ogóle duch
chrześcijański, którego jest
skonkretyzowaniem –
może i powinien
ukształtować wszystkie
działania, nadając im
pełnię sensu. Powołanie
chrześcijańskie wchłania
powołanie i zajęcia
ludzkie, napełniając je
duchem (świadomością
godności każdej osoby
ludzkiej, sensem

◦ 



odpowiedzialności,
postawą służby,
solidarnością, zdolnością
zrozumienia i dialogu...),
który, jeśli można tak
powiedzieć, określa je od
wewnątrz, to znaczy
przekształca je i ożywia
bez pogwałcania ich, bez
wynaturzania, raczej
odwrotnie, przyczyniając
się do ich pełnej realizacji.
Powołanie do Opus Dei
wiedzie do jasnego
uświadomienia sobie tej
prawdy – jego duch
kładzie akcent na
uświęcanie pracy
zawodowej i życia
codziennego – a dzieje się
to w oparciu o działalność
Prałatury, która polega
właśnie na umacnianiu we
wszystkich swoich
członkach ducha
chrześcijańskiego, według



którego mają kształtować
swoje działania,
ukierunkowując je prosto
na Boga i na wiarę
katolicką, bez interferencji
ani haseł, które
dotknęłyby pełnej
wolności i wynikającej z
niej odpowiedzialności
każdego za osobiste
wybory zawodowe i
społeczne, jednak
prowadząc do wzięcia
sobie radykalnie na
poważnie kondycji
chrześcijańskiej.
Podsumowując, i to jest
trzecie i ostatnie
stwierdzenie, które
pragnęliśmy sformułować,
inkorporacja do Opus Dei
pozostawia niezmienną
wolność, którą jego
członkowie, tak samo jak
reszta katolików, posiadają
we wszystkich kwestiach

◦ 



zawodowych i
społecznych. Formacja i
pomoc duchowa, jaką daje
im Prałatura, są
realizowane przy
założeniu i w całkowitym
szacunku wobec wolności.
Praca Prałatury jest –
powtórzmy to – wyłącznie
pracą formacyjną i
kierownictwa duchowego.
Chodzi o formację w
wierze i impuls do
działania
odpowiedzialnego,
przenikniętego miłością i
duchem służby, ale bez
przekraczania w żadnym
momencie – odwrotnie,
całkowicie go szanując –
progu sfery, w której
każdy człowiek formułuje
swoje własne opinie i
decyduje o swoich
doczesnych działaniach.
„Co się tyczy działalności



zawodowej oraz nauki
społecznej, politycznej itd.
– oświadcza Statut, w
tekście już po części
cytowanym, ale który
warto odtworzyć znowu,
tym razem w całości –
każdy wierny Prałatury, w
ramach doktryny
katolickiej dotyczącej
wiary i obyczajów, ma
taką samą wolność, jak
pozostali katoliccy
obywatele. Władze
Prałatury muszą
powstrzymywać się nawet
od dawania rad w tych
materiach”[141].

Jakie to działania? Albo inaczej: co
wnosi Opus Dei jako instytucja do
owego ideału życia chrześcijańskiego
w świecie, do którego widzą się
powołani jej wierni i do którego się
zobowiązują, przystępując do
Prałatury?



Moglibyśmy odpowiedzieć,
powtarzając po prostu to, co
powiedzieliśmy wcześniej, lub
potwierdzając to wyrażeniem, też już
cytowanym, św. Josemarii Escrivy, że
praca Opus Dei polega na „wielkiej
katechezie”, na stałym głoszeniu
Ewangelii, pokazując, co mówi o
uświęcaniu pracy i innych
dziedzinach świeckich[135].
Wyszczególniając jednak bardziej,
możemy wyróżnić dwie rzeczy:

Przede wszystkim praca
skutecznego szerzenia
Ewangelii, realizowana w taki
sposób, że prowadzi nie tylko
do uznania prawdy o
powszechnym powołaniu do
świętości, ale też do
doświadczenia jej w konkretny
sposób. Innymi słowy –
nauczanie i chrześcijański
dialog, które wiodą do zdania
sobie sprawy z potrzeby
osobistego nawrócenia i

• 



realnego zaangażowania w
relację z Jezusem Chrystusem.
Podstawowe i zasadnicze
zadanie Opus Dei, cel, dla
którego się narodziło i dla
którego istnieje, to – powtórzmy
to jeszcze raz – głoszenie pośród
osób z najróżniejszych
środowisk i krajów powołania
do świętości i do apostolstwa w
świecie; obudzić lub ożywić w
nich chrześcijańską wiarę,
która pozwoli ogarnąć światłem
i siłą Chrystusa całą
egzystencję. Taki jest bez
wątpienia pierwszy i
fundamentalny cel pracy
apostolskiej Opus Dei.
Jednakże, oczywiście,
działalność duszpasterska Opus
Dei nie kończy się na tym, lecz
jest kontynuowana wobec
wszystkich tych, którzy
pozostają w relacji z jego
apostolstwem, a szczególnie
wobec tych, którzy należą do

• 



Prałatury, w formie całej serii
usług lub pomocy skierowanej
ku ułatwieniu, aby owo
pierwsze nawrócenie lub
decyzja znalazła ciągłość w
coraz pełniejszej odpowiedzi na
Boże powołanie i rozciągnęło
się na wszystkie zajęcia i
sytuacje składające się na bieg
życia. Prałatura – czytamy w 
Statucie – przyjmując kogoś jako
członka, zobowiązuje się dać
mu „pilną formację
doktrynalną, duchową,
ascetyczną i apostolską, jak
również szczególną opiekę
duszpasterską ze strony księży
Prałatury”[136]. Działalność
właściwa Opus Dei – wyjaśniał
ksiądz Escrivá w wywiadzie
udzielonym w 1967 roku –
polega na „dawaniu jego
członkom i osobom, które tego
zapragną, środków duchowych
niezbędnych do tego, by mogli
żyć w świecie jako dobrzy



chrześcijanie. Opus Dei pozwala
im poznać naukę Chrystusa i
doktrynę Kościoła; daje im
ducha, który ich skłania do
dobrej pracy z miłości do Boga i
w służbie wszystkich ludzi.
Jednym słowem, chodzi o to, by
zachowywać się jak
chrześcijanin, być otwartym dla
wszystkich, szanować
prawowitą wolność wszystkich,
i sprawiać, by ten nasz świat był
bardziej sprawiedliwy”[137].

Możemy powiedzieć w sposób
schematyczny, wyliczając kolejno
informacje zawarte w tych tekstach,
że pomoc duchowa, jaką Opus Dei
daje dla uświęcenia pracy każdego w
świecie, to:

Po pierwsze duch, to znaczy 
doktryna duchowa, żywe
rozumienie Ewangelii, które
wychodząc od sensu synostwa
Bożego – fundamentu

• 



duchowości Opus Dei –
prowadzi do ujęcia całego życia
w perspektywie głęboko
teologalnej, jako spotkania z
Bogiem, pójścia za Chrystusem i
realizowania misji Kościoła.
Po drugie, formacja
doktrynalno-teologiczna, która
ułatwia głębokie i dostosowane
do osobistego statusu w świecie
poznanie wiary i moralności
chrześcijańskiej, w sposób,
który umożliwi realne i
prawdziwe uświęcenie sytuacji
i obowiązków, jakie ten status
oznacza, patrząc i oceniając
problemy i działania według
kryterium autentycznie
chrześcijańskiego.
Po trzecie, konkretna pomoc
duchowa, to znaczy 
kierownictwo duchowe, jak
tradycyjnie się to określa, lub 
opieka duchowa, jak woli
nazywać to czasami
nowoczesna teologia

• 

• 



pastoralna, ze wszystkim tym,
co to kierownictwo lub opieka
oznaczają: zachęta do
skutecznego praktykowania
dobra, powołanie do szczerej
konfrontacji z własnym
sumieniem, oparcie lub
pocieszenie w chwilach
utrapień, zaproszenie do
autentyczności, przypomnienie
kryteriów lub zasad, które
mogą rozjaśnić sytuacje...
W końcu impuls i orientacja
apostolska, która czasem polega
na propozycji konkretnych
działań apostolskich, jednak
zwykle jest otwieraniem
horyzontów, to znaczy
zachęcaniem i sugerowaniem
pozwalającym uświadomić
możliwości apostolskie zawarte
w pracy i otoczeniu, w którym
każdy żyje.

Owa pomoc doktrynalno-teologiczna
i duchowa jest udzielana przez Opus

• 



Dei na kursach lub kręgach formacji
duchowej, podczas osobistych
rozmów, kursach poświęconych
wymianie doświadczeń itd., wszystko
to dostosowane do świeckiej kondycji
członków, a więc w okresach i
miejscach odpowiadających cechom
społeczno-środowiskowych i
dyspozycyjności czasowej każdego.
Dokładny opis wymagałby zatem
odniesienia się, choćby ogólnie, do
wielości sytuacji, jakie to oznacza.
Jednak nie wydaje się to być
konieczne, a ponadto wydłużyłoby
zbędnie temat[138].

Warto za to podkreślić, że
znajdujemy się wobec czegoś, co
według używanych określeń,
mogłoby być nazwane jako prawo i
obowiązek. To znaczy, ze wierni
Prałatury mają prawo do owych
pomocy duchowych, ale jednocześnie
są zobowiązani z nich korzystać.
Inkorporacja do Prałatury oznacza
faktycznie zobowiązanie do życia



chrześcijańskiego, na które składa się
– jak powiedzieliśmy na początku
tego rozdziału – obowiązek
uczestniczenia w środkach
formacyjnych, które daje Opus
Dei[139].

Należy uprzedzić z drugiej strony, że
cała ta formacja i pomoc duchowa
dawana przez Prałaturę i
przyjmowana przez jej wiernych, stoi
w całkowitej zgodzie z naturą
właściwą kondycji świeckiej oraz jej
spontanicznością. Przypomnijmy
fakt podstawowy: członkowie Opus
Dei, zwykli chrześcijanie, dążą do
uświęcenia swojego osobistego stanu,
wyrażając w ten sposób, od
wewnątrz świata, że cały
wszechświat jest podporządkowany
Bogu i że łaska Chrystusa może
ożywić wszystkie ludzkie sytuacje. Z
perspektywy, z której teraz patrzymy,
oznacza to, ze praca formacyjna,
która ich dotyczy, musi opierać się na
harmonii dwóch zasad pozornie



przeciwstawnych, a jednak w
rzeczywistości wewnętrznie
związanych: charakteru
wszechogarniającego ducha
chrześcijańskiego oraz autonomii
dziedzin i działań ziemskich.

Dla wyjaśnienia posłużmy się trzema
stwierdzeniami uzupełniającymi:

Członkowie Opus Dei, zwykli
chrześcijanie, mężczyźni i kobiety z
wielu i różnych zawodów, świadomi
swojej świeckości, wiedzą, że we
wszystkich kwestiach ziemskich, od
zawodowych po kulturalne, od
społecznych po polityczne, mają
pełną autonomię: co do opcji i
decyzji, które wiążą się z ich
działalnością ziemską, nie ma dla
członków Opus Dei relacji
posłuszeństwa wobec władz
Prałatury, lecz jedynie wobec
własnego sumienia, a więc wobec
Ewangelii, wobec doktryny Kościoła i
ostatecznie wobec Boga. Duch Opus



Dei uświadomił im ich
odpowiedzialność, a formacja, którą
otrzymują, pomaga im myśleć i
działać według kryteriów
chrześcijańskich. Jednak przypada
każdemu osobiście decydować w
sposób wolny i odpowiedzialny w
swojej własnej pracy i w swoim
otoczeniu.

Taka jest, jak już powiedzieliśmy,
charakterystyka zwykłego
chrześcijanina: działać we własnym
imieniu, a zatem podejmując w
sumieniu osobiste zadanie, by dać
świadectwo Chrystusa, wejść w
dialog z resztą obywateli i
przyczyniać się swoimi słowami i
swoimi czynami, aby duch Ewangelii
kształtował ludzką historię[142].



3. Dyspozycyjność członków
Opus Dei wobec zadań
formacyjnych i apostolskich

Na poprzednich stronach, zaczynając
trzeci i ostatni rozdział tej części,
zaznaczyliśmy, że w figurze Opus
Dei, stanowiącej głęboką jedność,
można rozróżnić dwa aspekty:
rzeczywistość życia
chrześcijańskiego w świecie –
mężczyźni i kobiety z
najróżniejszych zawodów i kondycji
społecznych, którzy poprzez swoją
codzienną egzystencję dają
świadectwo i szerzą powszechne
powołanie do świętości i do
apostolstwa – oraz strukturę w
służbie owego szerzenia życia
chrześcijańskiego we wszystkich
środowiskach społeczeństwa.
Wykład dokonany na wcześniejszych
stronach potwierdza wewnętrzny
związek pomiędzy obydwoma
poruszonymi tutaj aspektami.



Faktycznie jest niemożliwe mówić o
członkach Opus Dei, o ich życiu i
apostolstwie, bez chociaż krótkiej
wzmianki o zachęcie i pomocy
duchowej, jakie otrzymują, a więc
bez odniesienia do Opus Dei jako
źródła tej zachęty i tej pomocy.
Nadszedł jednak moment, byśmy
przyjrzeli się bardziej bezpośrednio
temu punktowi, to znaczy, byśmy
zajęli się bardziej szczegółowo
działalnością pastoralną Opus Dei
oraz odpowiedzialnością, którą
wobec powyższego biorą na siebie
osoby wchodzące w skład Prałatury.

Od samego początku, to znaczy od 2
października 1928 roku, Opus Dei
było w oczach swojego Założyciela
instytucją złożoną z księży i
świeckich, ściśle ze sobą
współpracujących. Statut omawia ten
fakt w pierwszym punkcie: „Opus Dei
jest Prałaturą personalną, która
składa się zarazem z księży i
świeckich, dla realizacji określonego



dzieła pastoralnego, pod władzą
Prałata”[143]. Są to słowa
kilkakrotnie już cytowane w tym
opracowaniu. Jednakże warto było je
przypomnieć, gdyż streszczają one
jasno rzeczywistość obszernie
omówioną w części pierwszej, do
której trzeba zatem nawiązać[144].
Rzeczywistość ta to Opus Dei jako
Prałatura personalna, to znaczy jako
struktura jurysdykcyjna składająca
się z księży i świeckich dla
wypełnienia pewnej misji. Oznacza
to oczywiście nie tylko uczuciowe
przylgnięcie wszystkich członków do
tego samego ideału, lecz realny
udział w misji i wszystkim, co
przyczynia się do jej rozwoju. Opus
Dei stanowi zatem żywą wspólnotę,
utworzoną przez Prałata,
prezbiterium i laikat, którzy dzielą to
samo powołanie i misję. I „owa
wspólnota chrześcijańska,
organiczna i niepodzielna, jest
podmiotem (należałoby dodać: cała)
celu Prałatury według zasady



współodpowiedzialności i zgodnie z
aktywną pozycją wszystkich jej
części składowych”[145].

Mówiąc słowami, które zbliżą nas do
perspektywy właściwej dla
niniejszego rozdziału, oznacza to, że
członek Opus Dei, przystępując do
Prałatury, nie tylko zobowiązuje się
do otrzymywania formacji i pomocy
duchowej, które mu ułatwią
uświęcenie własnego życia, lecz
także jednocześnie do przyczyniania
się w sposób, który w zależności od
przypadku będzie dla niego
właściwy, do prowadzenia pracy
formacyjnej i wszystkiego, co się z
nią wiąże. Statut wyraża to w
jasnych terminach, kiedy po
określeniu, że wierni Prałatury
zobowiązują się do uświęcania
własnego stanu, dodaje, bez
przerywania ciągłości, że
zobowiązują się także „prowadzić
prace apostolskie, które Prałat im
powierzy”[146]. Może być, i



faktycznie jest w Opus Dei – tak jak
jest w całym Kościele – różnorodność
funkcji i zadań, jednak w kontekście
jednego ujęcia: wszyscy, którzy
tworzą Opus Dei są i czują się
współodpowiedzialni za całość jego
misji i w miarę swoich możliwości,
uczestniczą czynnie w staraniach, by
rozwijać i wypełniać zadania
formacyjne oraz inne prace, których
wymaga efektywna realizacja misji
Opus Dei.

Nie wchodząc teraz w te kwestie, już
wystarczająco przestudiowane[147],
zadajmy sobie pytanie: jak Opus Dei
realizuje swoją pracę formacyjną i
pomoc duchową? I w konsekwencji,
jakie zadania i jaką działalność
apostolską zobowiązuje się
prowadzić członek Prałatury Opus
Dei, od samego momentu
inkorporacji, oprócz uświęcenia
własnego życia w świecie?



W formie schematycznej, możemy
sprowadzić te działania do dwóch
sektorów:

Na pierwszym miejscu
przypomnijmy, że jak to było
powiedziane w poprzednim
podrozdziale, Opus Dei daje
swoim członkom i wszystkim,
którzy uczestniczą w jego
apostolstwie, formację
doktrynalno-religijną oraz
pomoc i kierownictwo
duchowe. W praktyce przejawia
się to w szerokiej gamie
działalności: kręgi formacyjne,
dni skupienia, kursy
teologiczne, kursy formacji
specjalistycznej i inne podobne,
do których nawiązywaliśmy już
poprzednio. Wszystko to, jako
niezbędny punkt oparcia,
oznacza istnienie lub, zależnie
od przypadku, poszukiwanie
lub przygotowanie środków i

• 



miejsc fizycznych, które
pozwolą na ich zrealizowanie.
Na drugim miejscu zaznaczmy,
że władze Prałatury mogą
uznać za właściwą opiekę
duszpasterską nad niektórymi
określonymi pracami
apostolskimi, prowadzonymi
przez jej wiernych, a
szczególnie związanymi z jej
celem głoszenia
chrześcijańskiego powołania w
świecie. Fundamentalną pracą
Opus Dei jest i będzie zawsze
formacja duchowa osób z
różnych środowisk, gdzie zrodzi
się bądź apostolstwo osobiste,
przyjaźni i zaufania, wśród
krewnych, przyjaciół i kolegów,
bądź szeroka różnorodność
inicjatyw apostolskich, które
członkowie Opus Dei poczują
się powołani realizować,
indywidualnie lub we
współpracy z innymi[148].
Niektórym takim inicjatywom

• 



apostolskim Prałatura może –
kiedy istnieją przemawiające za
tym racje – zapewnić posługę
kapłańską. Takich dzieł, którym
zapewni się posługę kapłańską,
będzie względnie mało,
ponieważ – podkreślamy –
zawsze stawia się akcent na
formację indywidualnych osób i
ich apostolstwo w różnych
środowiskach. Jednak uważa
się za właściwe, by takowe
istniały, aby z jednej strony
służyły pomocą dla pracy
formacyjnej, a z drugiej
ukazywały naocznie i
materialnie niektóre cechy
ducha Opus Dei; by świadczyły
o zainteresowaniu problemami
otaczającego
społeczeństwa[149].

Pomiędzy wyżej wyodrębnionymi
sektorami istnieją różnice, ale oba
stawiają nas wobec całej serii zadań
formacyjnych, apostolskich i



duchowych, które Prałatura jako taka
realizuje. Do jakich zadań
zobowiązują się członkowie Opus
Dei, w odniesieniu do procesu
rozwoju pracy apostolskiej? Przede
wszystkim do postawy duchowej i
uczuciowej: do świadomości, że
zadania formacyjne i apostolskie,
niezależnie kto się nimi zajmuje,
dotykają wszystkich członków Opus
Dei – przyczyniają się do realizacji
celu Prałatury, wspólnego dla
wszystkich – i dlatego zasługują na
szacunek i uznanie wszystkich.
Ponadto i w konsekwencji, na
konkretnej odpowiedzialności, co z
kolei oznacza:

Decyzję przyjęcia zadań, które
mogą być powierzone przez
Prałata lub inne władze
Prałatury, chyba że obowiązki
rodzinne, zawodowe lub
społeczne rzeczywiście to
uniemożliwiają[150].

• 



Obowiązek wspierania
ekonomicznego prac
apostolskich, w zależności od
własnych możliwości[151].

W obu przypadkach chodzi o
obowiązki o charakterze realnym i
własnym, chociaż oczywiście ich
sprecyzowanie będzie uzależnione
od okoliczności[152]. Z drugiej strony
także w obu przypadkach, należy
mieć na uwadze klauzule „chyba, że
inne obowiązki to uniemożliwiają”
lub „w zależności od możliwości”,
które w oparciu o Statut pojawiają
się w tekście, ponieważ wymagają
tego realia.

Na płaszczyźnie uświęcania
własnego stanu i pracy nie może być
z samej natury rzeczy żadnej
zawężającej klauzuli. Chociaż z
biegiem życia mogą pojawić się
zmiany, nowe okoliczności,
nieprzewidziane ani oczekiwane,
wydarzenia, które modyfikują nawet

• 



radykalnie poprzednią sytuację, to
nic z tych rzeczy nie ujmuje ani nie
zmniejsza zobowiązania uświęcania:
przeciwnie, zarówno rzeczy
przewidziane, jak i nieprzewidziane,
składają się na konkretne życie, które
każdy ma uświęcić.

Jeśli natomiast chodzi o
zobowiązanie wspierania
konkretnych zadań formacyjnych lub
apostolskich, to nie to samo. Przy
założeniu takich samych dyspozycji
duszy i tak samo całkowitego
oddania woli Bożej, w tej dziedzinie
mogą pojawić się faktyczne i
autentyczne czynniki nie do
pogodzenia, które w każdym
przypadku będą wymagały
rozwiązania, które nie naruszy
głębokiej dyspozycyjności wobec
pracy apostolskiej ani ludzkiej i
chrześcijańskiej powagi, z jaką
chrześcijanin powinien wykonywać
przypadające na niego obowiązki



rodzinne, zawodowe i
społeczne[153].

4. Wspólny zapał apostolski i
różnorodność możliwości

Powyższymi wyjaśnieniami
moglibyśmy zamknąć temat, ale
konieczne jest dodanie jednej
kwestii. Konkretnie, że obiektywne
okoliczności, które wspomnieliśmy,
które mają wpływ na faktyczną
dyspozycyjność wobec niektórych
zadań, są czynnikiem działającym w
Opus Dei nie tylko a posteriori, to
znaczy w miarę jak okoliczności te
następują, lecz także a priori. Dzieje
się tak za sprawą istotnego elementu
w figurze Opus Dei, który należy do
jego charyzmatu założycielskiego lub
pierwotnego: istnienie wiernych
Prałatury, którzy przystępują do niej
z zobowiązaniem do celibatu.

Zarówno ten fakt, jak i rozróżnienie
miedzy członkami Numerariuszami,



Przyłączonymi i
Supernumerariuszami, które z niego
wynika, były już wcześniej
komentowane, przy omawianiu
akurat jedności powołania[154].
Ograniczymy się zatem tutaj do
punktów, które bardziej
bezpośrednio dotyczą naszej
perspektywy, to znaczy relacji ze
świeckością i zobowiązaniem
podejmowanym przez wiernych w
momencie przystąpienia do
Prałatury.

Decydująca kwestia na ten temat – to
znaczy zobowiązania, jakie jedni i
drudzy podejmują przy inkorporacji
do Prałatury – może zostać
przedstawiona w kilku zdaniach.
Konkretnie w następujących:

Niektórzy członkowie Prałatury,
żyjąc w celibacie, mają szeroką
dyspozycyjność wobec
zajmowania się pracami
apostolskimi i formacją

• 



pozostałych wiernych Prałatury,
do czego szczególnie się
zobowiązują. Rzeczywiście
mają być gotowi zostawić pracę
zawodową, którą w danym
czasie wykonują, by podjąć
inną, która pozwoli im z
większą łatwością zająć się
określonym apostolstwem, lub
nawet zrezygnować – zwykle na
jakiś okres czasu – z
dotychczasowej pracy, by
poświęcić się pracy formacyjnej
lub kierowniczej Prałatury.
Supernumerariusze muszą
mieć świadomość takiej samej
odpowiedzialności wobec
apostolstwa Prałatury, jednak
ich dyspozycyjność faktyczna
jest logicznie ograniczona przez
obowiązki rodzinne, mające
oczywiste pierwszeństwo.
Numerariusze i Przyłączeni, po
spełnieniu przypadających na
nich obowiązków fiskalnych,
ekonomicznych, społecznych

• 



lub rodzinnych i zapewnieniu
osobistego utrzymania –
zgodnie ze swoją kondycją
zawodową, ale skromnie i w
duchu oderwania – oddają
pracom apostolskim honoraria
lub wynagrodzenia za pracę.
Supernumerariusze wspierają
utrzymanie pracy apostolskiej
na miarę możliwości każdego
przypadku, zapewniając
spełnienie obowiązków
rodzinnych itd[155].

Są więc różnice w faktycznej
dyspozycyjności, tak jak w
konkretnych zobowiązaniach, ale –
powtórzmy, chociaż zostało już
powiedziane w poprzedniej części i
przypomniane przed chwilą –
różnorodność sytuacji i
wynikających z tego obowiązków
zakłada radykalną jedność ducha,
powołania i misji. Uzupełnijmy to
stwierdzenie dwiema obserwacjami,
które chociaż idą w dwóch



kierunkach, są głęboko
komplementarne, gdyż obie dotyczą
podstawowej prawdy: rzeczywistości
Opus Dei jako instytucji
podporządkowanej głoszeniu
świętości i apostolstwa w świecie,
właśnie za pośrednictwem życia
swoich członków, zwykłych
chrześcijan z najróżniejszych krajów
i kondycji.

Pierwsze z tych stwierdzeń nie
polega w gruncie rzeczy na czym
innym, jak na potwierdzeniu
podstawowego faktu jedności
powołania. Przystąpienie do Opus
Dei nie jest – powtórzmy – owocem
zwykłego pragnienia współpracy ze
szlachetną działalnością – co byłoby
bez wątpienia godne pochwały, ale
nie angażowałoby całej osoby – lecz
powołaniem, uświadomieniem sobie,
że Bóg powołuje, by uświęcić własne
życie, uczestnicząc całym sobą w
zadaniu głoszenia świętości i
apostolstwa w świecie, które określa



i charakteryzuje Opus Dei. I
powołanie to jest to samo dla
wszystkich, którzy wchodzą w skład
Prałatury. Dlatego różnorodność
sytuacji osobistych i zawodowych nie
dzieli jedności, raczej odwrotnie,
realizuje ją, pozwalając, by osoby z
bardzo różnych miejsc żyły tym
samym duchem, dając świadectwo
chrześcijańskie w różnych
środowiskach i zawodach
składających się na społeczeństwo
cywilne.

Wszystko to znaczy, że różnica
między Numerariuszami,
Przyłączonymi i
Supernumerariuszami nie wynika
absolutnie z kryteriów większej lub
mniejszej świętości, większego lub
mniejszego oddania, większej lub
mniejszej hojności, lecz z różnych
możliwości poświęcenia się
określonym zadaniom w obrębie
jednej rzeczywistości duchowej i
apostolskiej. W ten sposób podkreśla



to Statut - co można sprawdzić
czytając znów wcześniejsze
streszczenie lub tym bardziej teksty
statutowe, na których się opiera[156]
- który mówiąc o różnych
uwarunkowaniach lub sposobach
przynależności, opisuje je w
połączeniu nie z głębokimi
postawami, lecz z dyspozycyjnością
wobec określonych zadań:
Numerariusze, Przyłączeni i
Supernumerariusze mają tego
samego ducha, to samo powołanie i
wszyscy biorą udział w tej samej
misji, starając się uświęcić własne
życie i przyczyniając się, każdy
według swoich konkretnych
możliwości, do rozwoju pracy
duszpasterskiej realizowanej przez
Prałaturę, stosownie do zasady
współodpowiedzialności, do której
wcześniej nawiązaliśmy[157].

Drugie stwierdzenie odnosi się
szczególnie do Numerariuszy i
Przyłączonych, chociaż dotyka także,



tak jak poprzednie, samej istoty Opus
Dei i – w linii prostej – świeckości.
Sformułowane w sposób syntetyczny,
brzmiałoby następująco: całe Opus
Dei, we wszystkich swoich członkach
i w każdej swojej działalności, odnosi
się do uświęcania świata od
wewnątrz tego świata. Innymi słowy,
zobowiązanie do celibatu
Numerariuszy i Przyłączonych nie
oznacza w żadnym razie postawy
poświęcenia lub wyrzeczenia sfer
świeckich. Przeciwnie: sytuuje się w
kontekście pełnej i radykalnej
afirmacji wartości rzeczy świeckich.
Więcej, w kontekście powołania do
świadczenia o wartości rzeczy
świeckich, właśnie w zadaniach i
zajęciach doczesnych[158].
Numerariusze i Przyłączeni
poświęcają się faktycznie z całą
wolnością i osobistą
odpowiedzialnością, właściwej sobie
pracy lub funkcji, podejmując z całą
powagą zadania i obowiązki, które
się z tym wiążą: są pod każdym



względem zwykłymi obywatelami,
którzy żyją wśród innych, dzieląc z
nimi pragnienia, dążenia i problemy.

Bez wątpienia jedni i drudzy,
Numerariusze i Przyłączeni, muszą
być gotowi, jak już wcześniej zostało
powiedziane, do zostawienia pracy
zawodowej, którą akurat mają, aby
zająć się określonym zadaniem
apostolskim Prałatury. Jednak
wszystko to odbywa się w zgodzie z
wyżej omówionym kontekstem
świeckości. Nie zapominajmy:

Z jednej strony, że prace
apostolskie, którym Prałatura
zapewnia opiekę duchową, to
zawsze działalność edukacyjna,
dobroczynna lub opiekuńcza o
charakterze świeckim, powstała
i prowadzona przez obywateli
korzystających ze swoich praw
cywilnych: pozostawić
określoną pracę zawodową, by
zająć się pracą w danej

• 



placówce, równa się zatem
zmianie pracy zawodowej,
podobnej do innych, które z
różnych powodów zdarzają się
często w życiu ludzi[159].
I z drugiej, że zadania
formacyjne i zajmowanie się
innymi członkami Prałatury, są
do pogodzenia z
wykonywaniem zwykłej pracy
zawodowej. Analogicznie jak w
przypadku każdego obywatela,
który poświęca pewien czas na
zajmowanie się rodziną lub na
służbę społeczną, z którą
dobrowolnie współpracuje.
Tylko w szczególnych
przypadkach mogą wymagać
zostawienia pracy zawodowej i
to zwykle na określony czas. Co
więcej, nawet w tych
sytuacjach, które wymagają
definitywnego porzucenia
pracy zawodowej – jak dzieje
się to z Numerariuszami i
Przyłączonymi, którzy,

• 



powołani do kapłaństwa,
tworzą prezbiterat Prałatury,
poświęcając się całkowicie
pracy pastoralnej – Założyciel
Opus Dei wpajał, by osoby te nie
traciły związku, przynajmniej
psychologicznego, z pracą, którą
do tego momentu wykonywali,
zachowując cechy mentalności
zawodowej[160].

Celibat i małżeństwo – jak w innym
porządku rzeczy kapłaństwo
wspólne i kapłaństwo służebne[161]
– są w Opus Dei widziane i
przeżywane w odniesieniu do
kontekstu świeckiego, które je
definiuje. Zawsze i w każdym
momencie stosuje się decydujące
kryterium: dążenie do ukazania
wartości chrześcijańskiej dziedzin
ziemskich z wnętrza ich samych, to
znaczy nie tylko głosząc powszechne
powołanie do świętości i do
apostolstwa, ale świadcząc czynami –
konkretnym życiem, różnym w



każdym przypadku, ale zawsze
świeckim – o prawdzie tego
powołania. Wcześniej wspomniana
eklezjologia wspólnoty, to znaczy
komplementarność różnych sytuacji
nakierowana na zrealizowanie
wspólnego zadania, pokazuje tutaj
całą swoją wagę.

5. Braterstwo i duch rodzinny

Kiedy w pierwszych dekadach XX
wieku Romano Guardini zdecydował
się podjąć wyzwanie dzieł o
inspiracji racjonalistyczno-
oświeceniowej, w których mówiło się
o „istocie chrześcijaństwa” z
wyraźnym zamiarem
redukcjonizmu, szybko doszedł do
wniosku, który na pierwszy rzut oka
może wydawać się paradoksalny:
aby odpowiedzieć na to wyzwanie,
potrzeba stwierdzić, że kwestia jest
źle postawiona, ponieważ, ściśle
mówiąc, chrześcijaństwo nie ma
istoty. Innymi słowy, chrześcijaństwo



nie może się zredukować do idei, bo
jest życiem. Istotą chrześcijaństwa
jest żywa osoba Jezusa, rzeczywistość
życia Boga, który w Chrystusie
oddaje się ludzkości. Chrześcijaństwo
jest w swojej istocie życiem, życiem
danym, a więc Kościołem, wspólnotą,
rodziną.

Prawdę tę odzwierciedla każda
instytucja chrześcijańska, także, i to
głęboko, Opus Dei, co było
sygnalizowane w poprzednich
rozdziałach[162]. Mając taką samą
głęboką tożsamość – odniesienie do
Boga w Chrystusie – sposoby jej
odzwierciedlenia wykazują własne
cechy charakterystyczne są
uzależnione od ducha i natury
instytucji, o jaką chodzi. W
przypadku Opus Dei cechy te mogą
być streszczone w dwóch
zasadniczych: charakter
nadprzyrodzony i charakter świecki.



„Jesteśmy rodziną o więzach
nadprzyrodzonych”[163]. W tych
słowach, powtarzanych przez św.
Josemarię Escrivę przy wielu
okazjach i cytowanych już wcześniej
w tej książce, pokazuje się źródło lub
pochodzenie właściwego dla Opus
Dei ducha rodzinnego: rodzi się on ze
świadomości wspólnego
uczestnictwa w boskiej misji, która
przekracza ludzkie różnice i otwiera
się na cały świat, wiążąc prawdziwą
miłością ponad różnicami rasy,
kondycji społecznej, opinii
ideologicznych. Wyrażeniem tym
Założyciel Opus Dei wskazywał
także, że miłość ta sytuuje się
właśnie na poziomie
nadprzyrodzonym, to znaczy,
obejmując osobę w perspektywie jej
przeznaczenia ostatecznego,
nadprzyrodzonego, a więc mając na
uwadze jedynie i wyłącznie
poszukiwanie świętości i rozwijanie
apostolstwa, nie pozwalając, by



ogarnęły te intencje względy lub cele
innej natury[164].

Charakter świecki, ponieważ
paradygmatem znaczenia rodziny
Opus Dei jest, używając
sformułowania Założyciela, „dom
rodziny chrześcijańskiej”. Cześć
wobec rodziny, jako podstawowej
rzeczywistości ludzkiej i
chrześcijańskiej, szła w dwóch
kierunkach w nauczaniu św.
Josemarii. Z jednej strony jako
zdecydowana afirmacja wartości
małżeństwa i późniejszego życia
rodzinnego, jako powołania i
kondycji chrześcijańskiej. Fakt ten
znajduje swój instytucjonalny wyraz
w figurze Opus Dei szczególnie
poprzez Supernumerariuszy, którzy –
jak mówi Statut – zamieniają „swój
dom i swoje zajęcia rodzinne”[165] w
środek uświęcenia i apostolstwa. Z
drugiej strony, w sposobie
wzajemnego traktowania się wśród
członków Prałatury – prostym,



miłym, naturalnym, bez specjalnego
traktowania ani protokołu – jak
również w ogólnym stylu całej
działalności, łącznie z dziełami
apostolskimi i miejscami, gdzie są
realizowane, które mają mieć – jak
mówił cytowany już pierwszy
regulamin z 1941 roku – „ton i
atmosferę” normalnego „domu
chrześcijańskiej rodziny”.

Ksiądz Escrivá uważał zawsze za
opatrznościowy fakt, że jego
apostolstwo w Madrycie, w czasach
bliskich założeniu, w sposób
spontaniczny rozwijało się w oparciu
o jego dom rodzinny, w którym
mieszkał z matką i dwojgiem
rodzeństwa. Nadało to ton rodzinny,
prosty, zwyczajny całej pracy
tamtego okresu, a odtąd też całej
późniejszej pracy Opus Dei,
podkreślając w ten sposób, również z
tego punktu widzenia, sens
świeckości.



Św. Josemaría Escrivá musiał z
pewną częstotliwością wracać do
tego tematu, oczywiście nie dlatego,
że wśród członków Opus Dei
powstawały wątpliwości lub
wahania, ale przeciwnie, ponieważ
był to jeden z punktów, poprzez
który można było zaznaczyć różnicę
pomiędzy Opus Dei a stanem
zakonnym, by uniknąć porównań
(mylących), zwłaszcza w latach,
kiedy dominowała tendencja
widzenia w tym stanie – który ksiądz
Escrivá głęboko kochał – wzoru
jakiegokolwiek głębokiego
doświadczenia chrześcijańskiego. W
odniesieniu do konkretnej kwestii,
która nas tu zajmuje, powodowało to
próby stosowania wobec prac
apostolskich prowadzonych przez
członków Opus Dei, obcych mu form
lub kryteriów lub mylenie prostego
życia rodzinnego, które mogą wieść
mieszkający razem członkowie Opus
Dei – nieliczni w porównaniu z
ogółem członków, którzy zwykle



mieszkają ze swoimi rodzinami lub
w miejscach podyktowanych przez
pracę zawodową – z czymś zupełnie
innym: życiem wspólnotowym
charakterystycznym dla stanu
zakonnego.

Ksiądz Escrivá zachowywał stałą
troskę, aby zaznaczać głęboką
różnicę pomiędzy jedną a drugą
rzeczywistością, bądź w konkretnych
szczegółach dotyczących stylu życia,
bądź to w głębokim znaczeniu
teologicznym: „Nie ma nic wspólnego
życie rodzinne (członków Opus Dei,
którzy mieszkają w tym samym
miejscu) – to słowa jednego z Listów
– z życiem wspólnotowym
zakonników”. „Kanoniczne życie
wspólnotowe – wyjaśnia dalej – jest
znakiem, świadectwem oddalenia od
świata, które zakonnicy wyznają”;
życie rodzinne niektórych członków
Opus Dei „nie ma bardziej
transcendentnego społecznego
znaczenia niż to, że jest to sposób



życia właściwy dla zwyczajnych
chrześcijańskich rodzin”[166].
Kanoniczne życie wspólnotowe ma
znaczenie kojarzące się z samą istotą
stanu zakonnego, tak jak głosi sam
moment jego tworzenia: utworzenie
sposobu życia, który w odróżnieniu
od stanu zwyczajnego lub wspólnego,
świadczy wobec świata o prawdzie
transcendentnej. Życie rodzinne w
Opus Dei jest po prostu życiem
różnych osób, którzy dzielą miejsce
zamieszkania i życie chrześcijańskie.

W oparciu o tę prawdę teologiczną
widać cały zasięg zdań wyżej
zacytowanych, według których
ośrodki Opus Dei odzwierciedlają
„ton i atmosferę normalnego domu
rodziny chrześcijańskiej”, „sposób
życia właściwy dla zwyczajnej
rodziny chrześcijańskiej”. Istnieje
zatem głęboki związek pomiędzy
tymi stwierdzeniami a tymi, które
formułowaliśmy wcześniej, kiedy
mówiliśmy o członkach Opus Dei



jako o zwykłych chrześcijanach. W
obu przypadkach chodzi faktycznie o
to samo: o wartość rzeczywistości
świeckich jako sfery egzystencji
chrześcijańskiej powołanej
rzeczywiście, by prowadzić świat do
Boga – koniec końców, takie a nie
inne jest ostateczne znaczenie
chrześcijaństwa, a więc każdego
powołania chrześcijańskiego – ale
właśnie od środka tego świata.

Z perspektywy powołania do Opus
Dei, życie w takim lub innym miejscu
– z innymi wiernymi Prałatury, ze
swoją rodziną, w miejscach
przyległych do miejsc pracy itd. – to
kwestia okoliczności: ważna jest
świadomość powołania i duch
prowadzący do poczucia, że
uczestniczy się w misji, którą
realizuje każdy przez własne
życie[167].

Poza tym i żeby nie zostawić opisu
niekompletnego, dodajmy, że



stosownie do normalności, o której
wcześniej mówiliśmy – teologia daje
tutaj racje socjologii (lub, jeśli
wolimy wyrażać się w innych
terminach, duch tłumaczy konkretne
szczegóły i wyjaśnia ich sens) – w
przypadkach, kiedy przez dłuższy
lub krótszy okres niektórzy
członkowie Opus Dei mieszkają
razem, miejsca, w których
zamieszkają, będą logicznie miały
styl świecki, zgodny ze zwyczajami
danego regionu lub kraju. Sposób
życia będzie też prosty i zwyczajny:
będzie prawdopodobnie rozkład
dnia, ułatwiający współżycie i
odpoczynek, jak również jakieś
chwile modlitwy w rodzinie, jednak
w atmosferze spontaniczności i
wolności, bez niepotrzebnego
„usztywniania” życia[168], raczej
odwrotnie, zachowując miły ton
domu rodzinnego „gdzie naturalnie
raz brakuje jednego, innym razem
drugiego”[169]. Wymiary
socjologiczne i teologiczne świeckości



mają wpływ na wszystko,
naznaczając głęboko ducha i
praktykę Opus Dei.

KONKLUZJE

Z okazji beatyfikacji księdza
Josemarii Escrivy de Balaguer, Papież
Jan Paweł II wygłosił miedzy innymi
następujące słowa:

„Błogosławiony Josemaría z
nadprzyrodzoną intuicją głosił
niestrudzenie powszechne
powołanie do świętości i do
apostolstwa. Chrystus powołuje
wszystkich do uświęcenia się w
rzeczywistości życia
codziennego. Dlatego praca jest
także środkiem osobistego
uświęcenia i apostolstwa, kiedy
żyje się w łączności z Jezusem
Chrystusem, gdyż Syn Boże
przez Wcielenie, złączył się w
pewien sposób z całą

• 



rzeczywistością człowieka i z
całym stworzeniem.”
„Błogosławiony Josemaría,
dzięki światłu od Boga,
zrozumiał, że owo powszechne
powołanie nie było tylko
doktryną do nauczania i
szerzenia szczególnie wśród
wiernych świeckich, lecz także i
przede wszystkim samą istotą
jego czynnego zaangażowania
w działalność pastoralną”[170].

Powyższe stwierdzenia Ojca
Świętego mogą służyć za ramy
krótkiego epilogu, którym wydało
nam się słuszne zamknąć niniejsze
opracowanie. Jak zaznaczyliśmy w
prologu, pisząc tę książkę, mieliśmy
zamiar zaoferować czytelnikom
nasze refleksje, głównie teologiczne,
na temat życia i apostolstwa Opus
Dei. Mieliśmy nadzieję przyczynić się
w ten sposób, w roku dziesiątej
rocznicy erygowania Opus Dei jako
Prałatury personalnej oraz roku

• 



beatyfikacji jego Założyciela, do
ukazania niektórych treści
teologicznych jego ducha.

Narodzenie Opus Dei i rozwój
historyczny jego apostolstwa, zależą
– jak podkreślają oba teksty
papieskie – od impulsu teoretycznego
i praktycznego zarazem, który
oświetlał życie księdza Josemarii
Escrivy od 2 października 1928 roku:
od osiągniętego zrozumienia
powszechnego powołania do
świętości i od wewnętrznego
poruszenia, które skłoniło go do
poświęcenia życia na głoszenie tego
powołania, sprawiając, że konkretnie
chwyciło w tylu mężczyznach i
kobietach.

Ów związek pomiędzy teorią a
praktyką, pomiędzy przesłaniem,
zjawiskiem pastoralnym a instytucją,
stanowił jedną z osi, jeśli nie główną
oś naszych rozważań. Owa całość jest
w naszej ocenie decydującym



kluczem do zrozumienia
rzeczywistości Opus Dei, zarówno
jego struktury jak i misji.

Jego misji, bo po pierwsze, Opus Dei –
w świadomości swojego Założyciela,
a w konsekwencji również z biegiem
swojej historii – nie ma innej racji
bycia niż promowanie skutecznego
poszukiwania świętości w różnych
warunkach życia i pracy w świecie.
Dlatego jego cel zbiega się z celem
Kościoła, którego jest częścią, od
którego czerpie życie i któremu jest
podporządkowane, ze świadomością
bycia „cząstką” wielkiej wspólnoty
chrześcijańskiej, mówiąc słowami
św. Josemarii, cytowanymi w
pierwszej części.

Jego wewnętrznej struktury,
ponieważ z racji swojego charyzmatu
założycielskiego, Opus Dei jest
instytucją składającą się z księży i
świeckich, którzy dążą do
promowania poszukiwania świętości



i praktykowania apostolstwa w
świecie, poprzez własne życie,
świadcząc, że ideał ten nie jest teorią
ani utopią, lecz rzeczywistością,
którą łaska Boża czyni możliwą. Stąd
szeroka różnorodność sytuacji w
kontekście zdecydowanej jedności
powołania. Stąd pogłębienie
chrześcijańskiej wartości życia
codziennego, a więc i świeckości,
które zostały zanalizowane w części
drugiej i trzeciej.

W homilii Mszy dziękczynnej,
odprawionej na Placu Świętego
Piotra, rankiem 18 maja, Prałat Opus
Dei, ksiądz Alvaro del Portillo,
przypomniał, że według Ewangelii
nie ma chrześcijaństwa bez pełnego i
zdecydowanego pójścia za Jezusem. I
mówił dalej: „Błogosławiony
Josemaría odpowiedział bez wahania
się na ten wymóg i nauczał, że jest
możliwe spełnić go całkowicie w
świecie. Tak! Jest możliwe być ze
świata nie będąc zeświecczonym; jest



możliwe pozostać na miejscu a
jednocześnie iść za Chrystusem,
trwać w Nim. Jest możliwe żyć „w
niebie i na ziemi”, być
„kontemplacyjnymi w świecie”,
przekształcając okoliczności życia
codziennego w okazję spotkania z
Bogiem”[171]. Taka jest istota
teologiczno-doktrynalna, od której
wyszły i ku której zmierzały nasze
rozważania.

[1] Na temat tego doświadczenia ks.
Escrivy w schronisku Portaceli i
ogólnie na temat wydarzeń
historycznych z życia Założyciela
Opus Dei, można zobaczyć dane i
źródła zawarte w niektórych
biografiach już wydanych: A.
VAZQUEZ DE PRADA, Założyciel Opus
Dei, Kraków 2002; F. GONDRAND, 
Śladami Boga, Warszawa 2000; P.
BERGLAR, Opus Dei. Vida y obra del



Fundador Josemaría Escrivá de
Balaguer, Madryt, 1988; A. SASTRE, 
Tiempo de caminar. Semblanza de
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madryt, 1989, str. 145-147.

[2] El itinerario jurídico del Opus Dei.
Historia y defensa de un carisma,
napisana we współpracy z A. DE
FUENMAYOR i V. GOMEZ IGLESIAS,
cyt. str.27.

[3] Por. część pierwsza, rozdziały I i
II.

[4] Chociaż już to uczyniliśmy w
poprzednim przypisie, odsyłamy
znowu do części pierwszej, w
którejzostał przestudiowany związek
pomiędzy kapłaństwem
powszechnym a kapłaństwem
służebnym, i jego odbicie w Opus
Dei.

[5] O pierwszym z tych punktów było
dużo powiedziane w częściach
pierwszej i drugiej, raz z



perspektywy analizy struktury
Kościoła, drugi raz z perspektywy
studium pojęcia powołania. Nie
brakowało też odniesień do drugiego
punktu, do którego wrócimy szerzej
na kolejnych stronach. Więcej
opracowań i refleksji na oba tematy
można znaleźć ponadto w A. DEL
PORTILLO, Una vida para Dios:
reflexiones en torno a la figura de
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Madryt, 1992; J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, Madryt,
1990; P. RODRIGUEZ, Vocación,
trabajo, contemplación, Pampeluna,
1986; C. FABRO, S. GAROFALO i M.A.
RASCHINI, Santos en el mundo.
Estudios sobre los escritos del Beato
Josemaría Escrivá, Madryt, 1992;
AA.VV., Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer y el Opus Dei, Pampeluna,
1985.

[6] Punkt ten został szeroko
omówiony w El itinerario jurídico...,
cyt., str. 51 i nn.



[7] Droga, nr 301.

[8] Sytuacja, którą opisujemy w
sposób schematyczny i uproszczony,
ale prawdziwy, jest dobrze znana.
Dlatego nie jest konieczne ją
udokumentować. Odsyłamy mimo
wszystko do niektórych, bardziej
znaczących opracowań: Y.M.
CONGAR, Jalons pour une théologie
du laicat, Paryż, 1953, rozdz. I; J.B.
TORRELÓ, La espiritualidad de los
laicos, en AA.VV., La vocación
cristiana. Reflexiones sobre la
catequesis de Mons. Escrivá de
Balaguer, Madryt, 1975, str. 47-75.

[9] Pojęcie stanu doskonałości, które
korzeniami sięga prawa rzymskiego i
struktury stanowej właściwej
społeczeństwu średniowiecznemu,
zostało ukształtowane przez
Tomasza z Akwinu, i opracowane na
nowo przez Suareza i Passeriniego.
Więcej informacji na temat tego
pojęcia i na temat współczesnej nad



nim dyskusji, można zobaczyć w J.
FORNES, La noción de „status” en
Derecho Canónico, Pampeluna, 1975.

[10] Droga, nr 291.

[11] Na ten temat i następujący po
nim, zobaczyć co zostało
powiedziane w rozdziale II części
drugiej.

[12] Poza fragmentami wskazanymi
w poprzednim przypisie, odsyłamy
do rozważań idących w tym samym
kierunku, zawartych w naszym
opracowaniu La llamada universal a
la santidad, w „Mundo y santidad”,
Madryt, 1984, str. 65-96.

[13] Na temat znaczenia, jakie
pojęcia „miejsce” ma w Drodze i w
innych tekstach pierwszych lat
działalności księdza Escrivy, zob. P.
RODRIGUEZ, „Camino” y la
espiritualidad del Opus Dei, w
„Teología espiritual” 9 (1965) 213-245
(opublikowane też w Vocación,



trabajo, contemplación, cyt. str. 97 i
nn), a szczególnie IDEM, Sobre la
espiritualidad del trabajo, w „Nuestro
Tiempo” 35 (1971) 359-388.

[14] Powtarzał tę myśl często w
rozmowach i pismach związanych z
procesem aprobacji kanonicznych
Opus Dei. Niektóre, szczególnie
znaczące teksty można zobaczyć w El
itinerario jurídico del Opus Dei... cyt.,
str. 321-323, 327-331 oraz 354-356.

[15] Rozmowy, nr 114.

[16] Zob. poza innymi tekstami,
homilie W warsztacie Józefa i Praca
dla Boga, zawarte odpowiednio w To
Chrystus przechodzi, nr 39 i nn i w 
Przyjaciele Boga, nr 55 i nn. Próba
szczegółowego wyłożenia tej nauki w
J.L. ILLANES, La santificación del
trabajo, Madryt, 1990; P. RODRIGUEZ,
Vocación, trabajo, contemplación,
cyt., str. 59-84; J.M. AUBERT, 
Santificación del trabajo, w AA.VV., 
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer



y el Opus Dei, cyt., str.215-224; F.
OCARIZ, El concepto de santificación
del trabajo, w AA.VV., La misión del
laico en la Iglesia y en el mundo, cyt.,
str. 881-891.

[17] Podstawowym miejscem
odniesienia na ten temat jest bez
żadnego wątpienia Droga (nr
813-830), w której mówi o tym cały
długi rozdział. Zob. także homilię 
Wielkość życia codziennego w 
Przyjaciele Boga, nr 1 i nn.

[18] Na temat tego wyrażenia, jak
również na temat życia modlitwy, na
którym się opiera, wypowiemy się
dalej, w drugim rozdziale tej części.
Na temat synostwa Bożego,
fundamentu życia duchowego
według nauki Założyciela Opus Dei,
zob. F. OCARIZ, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
ensenanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, w AA.VV., Mons. Josemaría



Escrivá de Balaguer y el Opus Dei,
cyt., str. 173-214.

[19] Tym punktem również
zajmiemy się dalej.

[20] To Chrystus przechodzi, nr 20.

[21] W ogólnej perspektywie
teologicznej, wszystko to stanowi
oczywiście przedmiot kwestii lub
debaty na temat stanów lub kondycji
życia w Kościele. Be zagłębiania się
w nią, jako że wykracza poza
przedmiot niniejszego opracowania,
powiedzmy, że współczesna refleksja
teologiczna – a także Magisterium
Kościoła, jak wskazuje na to
Konstytucja Lumen Gentium i inne,
nowsze dokumenty, wśród których
warto podkreślić Adhortację
apostolską Christifideles laici –
odeszła od ujęcia ontologiczno-
moralnego, by zająć się ujęciem
eklezjologiczno-symbolicznym: to
znaczy odeszła od zajmowania się
problemem różnych kondycji życia



jako kwestią stopni doskonałości, co
prowadzi do zaszufladkowania bez
wyjścia. Rozważa w zamian
rzeczywistość Kościoła, w którym
istnieje różnorodność powołań,
stanów i charyzmatów, różniących
się między sobą, ale uzupełniających
się wzajemnie, to znaczy
koniecznych wszystkich dla
doskonałości całości. Można znaleźć
na ten temat syntetyczne
wyjaśnienie w naszym opracowaniu 
Llamada a la santidad y radicalismo
cristiano, w AA.VV., La misión de los
laicos en la Iglesia y en el mundo...
cyt., str. 803-824.

[22] Apuntes íntimos, nr 25.

[23] List, 14 II 1944, nr 2.

[24] List, 15 X 1948, nr 28.

[25] Rozmowy, nr 24.

[26] Rozmowy, nr 60.



[27] Rozmowy, nr 61.

[28] Rozmowy, nr 118.

[29] „Namiętnie kochać świat” to
tytuł, jaki ksiądz Escrivá nadał jednej
ze swoich homilii (Rozmowy, nr 113 i
nn), do której wrócimy w II rozdziale
tej części. Wypada przywołać tutaj,
poza tekstami, do których wcześniej
odsyłaliśmy, okazje, kiedy
krytykował nazwaną obrazowo
„mistykę gdybania”, czyli pułapkę
„gdyby”: mrzonki myślenia o
sytuacjach różnych od tej, w której
się znajdujemy, zamiast podjąć
obecny moment, wychodząc mu
zdecydowanie naprzeciw (por. na
przykład, Rozmowy, nr 116).

[30] List, 31 V 1943, nr 18. I w innych
jego pismach: „Nadprzyrodzona
misja, którą otrzymaliśmy, nie
wiedzie nas do odróżnienia się i do
odseparowania od innych; prowadzi
nas do złączenia się ze wszystkimi,
bo jesteśmy równi innym



obywatelom naszej ojczyzny.
Jesteśmy, powtarzam, równi innym –
nie jak inni – i dzielimy z nimi troski
obywatela, pracy, stanowiska, inne
zajęcia, otoczenie, zewnętrzny
sposób ubrania i działania. Jesteśmy
zwykłymi mężczyznami i kobietami,
którzy niczym się nie różnią od
naszych towarzyszy i kolegów, od
tych, którzy żyją z nami w naszym
środowisku i naszej kondycji” (List,
24 III 1930, nr 5).

Taką samą dbałość, by wykluczyć
jakikolwiek sposób mówienia, który
wskazywałby na separację lub
pozostanie na zewnątrz, pokazują
teksty, w których uwidacznia się brak
zgody na wyrażenia typu „stać się
obecnym w świecie” lub analogiczne:
chrześcijanin nie ucieka się do
świata ani nie przenika do świata,
lecz jest w nim od początku, więcej:
jest ze świata, gdyż w nim się urodził
i w nim żyje. „Mam nadzieję, że
przyjdzie czas, kiedy zdanie: katolicy



przenikają do środowisk społecznych,
przestanie być wymawiane i że
wszyscy zdadzą sobie sprawę z tego,
że jest to wyrażenie klerykalne. W
każdym razie nie ma ono zupełnie
zastosowania do apostolstwa Opus
Dei. Członkowie Dzieła nie
potrzebują przenikać do struktur
doczesnych dzięki prostemu faktowi,
że są zwykłymi obywatelami,
podobnie jak inni, jako że cały czas
tam są”, (Rozmowy, nr 66).

[31] Literatura na temat świeckości
jest obszerna, jako że debata nad nią
obejmuje szeroką panoramę, od
analiz historyczno-kulturalnych aż
po teologiczno-duchowe. Proszę
pozwolić, że odeślemy tylko do
niektórych opracowań
syntetycznych, bardziej
bezpośrednio związanych z
tematyką, która teraz nas zajmuje:
J.L. ILLANES, La secularidad como
elemento especificador de la condición
laical, w AA.VV., Vocación y misión



del laico en la Iglesia y en el mundo,
Burgos, 1987, str. 276-300; IDEM, 
Secolaritá, w Dizionario enciclopedico
di spiritualitá, Rzym, 1990, t. 3, str.
2278-2282; IDEM, La discusión
teológica sobre la noción de laico, w
„Scripta Theologica”, 22 (1990)
771-789; P. RODRIGUEZ, La identidad
teológica del laico, w AA.VV., La
misión del laico en la Iglesia y en el
mundo, cyt., str. 265-302; S. PIE I
NINOT, Aportaciones del Sínodo de
1987 a la teología del laicado, w
„Revista Espanola de Teología”, 48
(1988) 321-370.

[32] SOBÓR WATYKAŃSKI II,
Konstytucja Lumen Gentium, nr 31.

[33] JAN PAWEŁ II, Adhortacja
apostolska Christifideles laici, 30 XII
1988, nr 15, cytując słowa
przemówienia Pawła VI
wygłoszonego w dniu 2 II 1972 r.



[34] Adhortacja apostolska 
Christifideles laici, nr 15, nawiązując
do Konstytucji Lumen gentium, nr 31.

[35] Adhortacja apostolska 
Christifideles laici, nr 15; zob. Także
numery 16 i 17, gdzie nauczanie to
jest poszerzone przez zastosowanie
go do powołania do świętości.

[36] Oba rodzaje zostały już
omówione w częściach I i II tej
książki.

[37] Można by tu przytoczyć różne
nauki Założyciela Opus Dei. Wobec
niemożliwości, byśmy się nimi zajęli,
odsyłamy do niektórych, bardziej
znaczących tekstów, konkretnie do
deklaracji zawartych w Rozmowach,
nr 3-8, 16, 20-21, 47, 58-59, 69 i do
homilii Kapłanem na zawsze, z 13 IV
1973 roku, zawartej w książce 
Kochać Kościół.

[38] Rozmowy, nr 119 i 18 (zob. także
nr 27, 31, 51); te same myśli



pojawiają się w wielu jego Listach.
Zacytujmy jeden, tytułem przykładu:
korporacyjne prace apostolskie „są –
czytamy w jednym z nich – pracami,
które mając zawsze istotę i cele
apostolskie, są realizowane w
obrębie zasad wyznaczonych przez
prawo cywilne. Nie jako działalność
kościelna, ale jako to, czym są:jako
działalność zawodowa obywateli” 
(List, 15 VIII 1953, nr 22). Na temat
apostolskich dzieł korporacyjnych,
można skonsultować D. LE
TOURNEAU, Czym jest Opus Dei,
Warszawa, 2004, str.124-143.

[39] Na temat związku pomiędzy
powołaniem Bożym i powołaniem
ludzkim w duchowości Opus Dei,
zob. część II i rozdział III, jak
również J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, cyt. str.
84-93.

[40] A. DEL PORTILLO, List, 28 XI
1982, nr 22. Chodzi o list, który



biskup Del Portillo skierował do
wszystkich członków Opus Dei z
okazji erygowania Prałatury
personalnej, w którym z racji tego
wydarzenia, uznał za właściwe
omówić niektóre istotne cechy
fizjonomii duchowej, które poprzez
niniejszy krok zostały podkreślone i
zagwarantowane. Między innymi, na
pierwszym planie, świeckość. Na
temat tego listu i jego kontekstu
historycznego, można zobaczyć El
itinerario jurídico del Opus Dei... cyt.
str. 444-446.

[41] Na temat powołania jako
światła, które prowadzi do
głębokiego zrozumienia znaczenia i
zasięgu powołania chrześcijańskiego
i do uchwycenia, co oznacza
konkretnie we własnym życiu,
zostało już dużo powiedziane w
części drugiej i należy to mieć na
uwadze przy lekturze tego, co
następuje.



[42] Kuźnia, nr 1 i nn.

[43] List, 6 V 1945, nr 10.

[44] Statut, nr 2 § 1; zob. także nr 27 §
3.

[45] Statut, nr 3 § 2.

[46] Zacytowane wyrażenia
(„uświęcić pracę, uświęcić się w
pracy, uświęcić przez pracę” i temu
podobne) były powtarzane przez
księdza Escrivę przy wielu okazjach.
Można je znaleźć na przykład w To
Chrystus przechodzi, nr 46, 
Przyjaciele Boga, nr 9, Rozmowy, nr
70.

[47] Uczynić to równałoby się z
przedstawieniem szczegółowym
ducha Opus Dei, co oczywiście
wykracza poza granice niniejszej
pracy. Ograniczmy się więc do
polecenia do prostego omówienia w
R. GOMEZ PEREZ, Opus Dei. Próba
wyjaśnienia, Lublin, 1998, str. 68-120



D. LE TOURNEAU, Czym jest Opus Dei,
cyt.str. 48-57; G. ROMANO, L’uomo,
Cristo, la Chiesa, w AA.VV., Il vangelo
del lavoro. Josemaría Escrivá,
Cinisello Balsamo (Milan) 1992, str.
37-121. Dla analizy teologicznej
bardziej szczegółowej można
skonsultować opracowania
zacytowane w przypisie 4., jak
również dwa pierwsze rozdziały El
itinerario jurídici del Opus Dei, cyt. i
różne rozdziały dzieła zbiorowego La
vocación cristiana. Reflexiones sobre
la catequesis de Mons. Escrivá de
Balaguer, już cytowanego.

[48] Na temat obecności tego
wyrażenia już od pierwszego
momentu nauczania Założyciela
Opus Dei, można znaleźć dane w El
itinerario jurídico del Opus Dei, cyt.
str. 42-43.

[49] To Chrystus przechodzi, nr 126.
Bardzo podobny tekst w Rozmowach,
nr 113.



[50] Instrucción, 19 III 1934, nr 33.

[51] List, 2 II 1945, nr 11.

[52] List, 14 II 1950, nr 5. Dla bardziej
wnikliwej refleksji na temat jedności
życia, zob. I. DE CELAYA, Unidad de
vida y plenitud cristiana, w AA.VV., 
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei, cyt., str. 321-340.

[53] List do Diogeneta, V,
1-4.Nawiązanie do Listu do Diogeneta
występuje zresztą w nauczaniu
księdza Escrivy w szerszym
kontekście: w odniesieniu do
pierwszych chrześcijan – rozumiejąc
jako takich, nie tylko pokolenie
apostolskie, ale także kolejne,
bezpośrednio po nim następujące –
jako modelu i archetypu postawy i
apostolstwa członków Opus Dei. Zob.
na przykład, Rozmowy, nr 24; To
Chrystus przechodzi, nr 96, 134 i 153; 
Przyjaciele Boga, nr 63, 242 i 269, itd.
Dla rozważenia całości, można
zobaczyć strony, które poświęca



temu tematowi R. GOMEZ PEREZ, La
fe y los días, Madryt, 1973.

[54] Dokumenty dla aprobaty w 1941
roku składają się z regulaminu i
towarzyszących mu pięciu tekstów
uzupełniających. Wymienione
zdania znajdują się w dokumencie 
Espíritu, nr 14 i 23. Na temat tych
dokumentów, zob. El itinerario
jurídico, cyt., str. 98 i nn.

[55] Statut, nr 80 § 2.

[56] List, 11 III 1940, nr 31.

[57] List, 19 III 1954, nr 23, odsyłając
w miejscu, który zaznaczyliśmy
wielokropkiem, do tekstu Listu do
Diogeneta, wyżej wspomnianego.

[58] R. GOMEZ PEREZ, Opus Dei.
Próba wyjaśnienia., cyt., str.125.

[59] To Chrystus przechodzi, nr 120.

[60] To Chrystus przechodzi, nr 98.



[61] Droga, nr 380; zob. także nr 376.
Na tej samej linii można zacytować
jego naukę na temat odwagi
rozumianej w znaczeniu bardzo
podobnym do apostolskiej parresía;
spr. między innymi teksty, Droga, nr
11, 479, 482, 841, 857; Bruzda, nr 96,
101, 106, 109, 110, 121, 124; Kuźnia,
nr 218, 260, 716.

[62] Rozmowy, nr 119.

[63] To Chrystus przechodzi, nr 53.

[64] To Chrystus przechodzi, nr 148.

[65] W celu bardziej wnikliwej
analizy podanych i innych znaczeń
tego słowa, można skonsultować
nasze opracowanie Cristianismo,
historia, mundo, Pampeluna, 1973,
str. 37-52.

[66] Kuźnia, nr 703.

[67] Na temat rozróżnienia pomiędzy
światem widzianym jako otoczenie i



jako zadanie, i jego wagi na
płaszczyźnie ujęcia przez teologię
duchową, zob. J.L. ILLANES, El
cristiano en el mundo. Análisis de
vocabulario en los sermones de John
Henry Newman, w „Scripta
Theologica” 19 (1987) 563-593, P.
RODRIGUEZ, Vocación, trabajo,
contemplación, cyt., str. 37-52.

[68] To Chrystus przechodzi, nr 47,
mówiąc bezpośrednio o pracy.
Oczywiście ściśle łączy się z tym
punktem doktryna na temat związku
pomiędzy powołaniem Bożym a
powołaniem ludzkim, omówiona już
na wcześniejszych stronach tej części
i przede wszystkim w rozdziale III
części drugiej.

[69] To Chrystus przechodzi, nr 112.

[70] Rozmowy, nr 70.

[71] Namiętnie kochać świat to
właśnie tytuł, pod jakim opublikował



jedną ze swoich homilii: Rozmowy, nr
113 i nn.

[72] Por. 1 Kor 3,22-23, który ksiądz
Escrivá cytował przy licznych
okazjach (zob. na przykład Rozmowy,
nr 70).

[73] List, 19 III 1954, nr 7.

[74] To Chrystus przechodzi, nr 184.

[75] Z tym punktem wiążą się dwa
inne z podstawowego nauczania
księdza Escrivy. Szczegółowe zajęcie
się nimi tutaj przerwałoby tok myśli,
dlatego możemy je tylko wspomnieć:
znaczenie ludzkiej doskonałości w
pracy, jako niezbędny aspekt dla jej
uświęcenia oraz waga cnót ludzkich.
Na pierwszy temat można znaleźć
różne teksty w J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, cyt. str.
94-105. Na drugi można zobaczyć
homilię Cnoty ludzkie, zawartą w 
Przyjaciołach Boga, nr 73-93, jak
również szczególnie graficzne,



punkty temu poświęcone w Drodze i 
Bruździe.

[76] To Chrystus przechodzi, nr 160.

[77] To Chrystus przechodzi, nr 99.

[78] Jako pierwsze zbliżenie do nauki
soteriologicznej św. Josemarii Escrivy
de Balaguer, można zobaczyć L.F.
MATEO-SECO, „Sapientia Crucis”. El
misterio de la Cruz en los escritos de
Josemaría Escrivá de Balaguer, w
„Scripta Theologica”, 24 (1992),
419-438.

[79] To Chrystus przechodzi, nr 114.

[80] Droga, nr 939; w podobnych
słowach Kuźnia, nr 569.

[81] Zob. na przykład, Droga, nr 18,
148, 414, 737 i Bruzda nr 306, 814,
940.

[82] Rozmowy, nr 70.

[83] Bruzda, nr 304.



[84] Na temat pojęcia „praca
zawodowa”, zob. J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, cyt., str.
37-44.

[85] Droga, nr 603. Dlatego inny
punkt Drogi, nr 332, powie: „Temu,
kto ma szansę zostać uczonym, nie
przebaczymy, jeśli nim nie zostanie”.

[86] Droga, nr 372.

[87] „Niektórzy – czytamy w jednym
z Listów skierowanych przez
Założyciela do członków Opus Dei – z
mentalnością mało świecką,
rozumieją pokorę jako brak
pewności siebie, jako
niezdecydowanie, które
uniemożliwia działanie, jako
porzucenie praw”. „Pokora, której
Dzieło wymaga – ciągnie dalej
pozytywnie swoją naukę – jest czymś
bardzo wewnętrznym, czymś, co
wynika bezpośrednio z rozmowy
kontemplacyjnej, którą prowadzimy
z Bogiem sine intermissione (1 Tes



5.17). To głębokie uczucie, że to Bóg
nasz Pan sprawia wszystko przy
pomocy tych biednych narzędzi,
którymi jesteśmy my wszyscy” (List,
6 V 1945, nr 31).

[88] To Chrystus przechodzi, nr 48.

[89] Tamże.

[90] To Chrystus przechodzi, nr 167. I
w Drodze, tonem zobowiązującym,
charakterystycznym dla tego dzieła:
„Egoisto. Zawsze tylko o „swoich
sprawach”! Wydajesz się niezdolny
do uczucia braterstwa w Chrystusie.
W bliźnich nie widzisz braci –
widzisz szczeble”. „Nie będziesz
nigdy przywódcą, jeżeli w ludziach
widzisz jedynie środek wiodący do
kariery. – Będziesz przywódcą, jeśli
masz ambicje zbawienia wszystkich
ludzi. Nie możesz odwracać się od
tłumów – musisz pragnąć ich
uszczęśliwienia” (nr 31 i 32).



[91] Przyjaciele Boga, nr 120 i 126.
„Jest zrozumiałe – czytamy w Kuźni –
że musisz posługiwać się środkami
doczesnymi. Lecz staraj się bardzo
być oderwanym od wszystkiego, co
ziemskie, aby posługiwać się tym
zawsze z myślą o służbie Bogu i
ludziom” (nr 728).

[92] List, 29 IX 1957, nr 74.

[93] Sens świeckości jest związany ze
zrozumieniem i docenieniem
niezależności rzeczywistości
ziemskiej, tak jak ją wyjaśnia 
Gaudium et spes, to znaczy jako
stwierdzenie zarazem trwałości
rzeczy stworzonych, jak i
podporządkowania ich Bogu. Zatem
efektywne przeniknięcie dziedzin
ziemskich duchem Ewangelii nie
niszczy ich natury, lecz odwrotnie,
realizuje ją, podporządkowując je
skutecznie służbie prawdzie i
przeznaczeniu człowieka, które dają
nam się poznać w Chrystusie (spr.



Konstytucja Gaudium et spes, nr 36
razem z tym, co wcześniej, a
szczególnie nr 22).

[94] Wspaniała synteza nauczania
św. Josemarii Escrivy na temat
wewnętrznego związku pomiędzy
miłością do świata a wiernością
Chrystusowi zawarta jest w homilii,
którą ówczesny Prałat Opus Dei,
Biskup Alvaro del Portillo, wygłosił
na Uniwersytecie Navarry 7 IX 1991
roku. Można ją znaleźć w „Romana”
7 (1991) 259-262.

[95] Dlatego, jak już było wcześniej
zaznaczone w rozdziale IV części
pierwszej, a przede wszystkim w
rozdziale IV części drugiej, św.
Josemaría stale podkreślał charakter
niewyspecjalizowany apostolstwa
Opus Dei, opisując go czasami jako
„organizację zdezorganizowaną”, w
której jedność ducha i gorliwość
apostolska rozkłada się na wielość
żyć i prac, niemożliwych do



zredukowania w jakiekolwiek
planowanie.

[96] Na temat relacji pomiędzy
powołaniem a wolnością, ściśle
związanej z tym, co tu
powiedzieliśmy, zob. rozdział I części
trzeciej.

[97] Najobszerniejszym tekstem św.
Josemarii Escrivy na temat relacji
wolność-miłość jest homilia Wolność
darem Bożym, zawarta w 
Przyjaciołach Boga, nr 23-38. Nie jest
konieczne przytaczanie jej tutaj.
Zaznaczmy jednak, że znaczenie
wolności jako podstawowego
wymiaru ludzkiego bytu, było
głęboko zakorzenione w jego osobie i
jego dziełach, w których stale
podkreśla, że człowiek jest zdolny do
rzeczy wielkich, a zwłaszcza do
najwyższej wielkości, jaką jest
miłość, właśnie dlatego, że jest wolny,
ponieważ może decydować o swojej
egzystencji, wziąć w swoje ręce



samego siebie, dysponować swoją
osobą, oddać ją komuś. „Ponieważ
chcę”, „ponieważ mam ochotę” to –
jak twierdził przy różnych okazjach,
np. w cytowanej homilii – najgłębsza
ludzka racja, a także, w konsekwencji
najbardziej nadprzyrodzone z
naszych działań: to racja, która
najlepiej wyraża prawdę miłości.
Jako komentarz do jego nauczania na
ten temat, zob. C. FABRO, El primado
existencial de la libertad, w AA.VV., 
Mons. Josemaría Escrivá de Balaguer
y el Opus Dei, cyt. str.341-356; A.
GARCÍA SUAREZ, Existencia secular
cristiana, w „Scripta Theologica”, 2
(1970) 145-164; R. GARCÍA DE HARO, 
Homilías: „Es Cristo que pasa”, w
AA.VV., La vocación cristiana.
Reflexiones sobre la catequesis de
Mons. Escrivá de Balaguer, cyt., str.
195-216.

[98] Zob. jako teksty znaczące,
oświadczenia na ten temat zawarte



w Konstytucji Gaudium et spes, nr 36
i 43.

[99] Statut, nr 109 i 88 § 3. W
podobnych słowach wyrażała się
Deklaracja Kongregacji do spraw
Biskupów z 23 sierpnia 1982 roku,
wydana z okazji erygowania Opus
Dei jako Prałatury personalnej: „Jeśli
chodzi o opcje w dziedzinie
zawodowej, społecznej, politycznej
itd., wierni świeccy należący do
Prałatury – w obrębie wiary i
moralności katolickiej oraz
dyscypliny Kościoła – cieszą się taką
samą wolnością, jak pozostali
katolicy, ich
współobywatele” (Deklaracja 
Praelaturae personales, II, d; AAS, 75
(1983), 465).

[100] Tytułem przykładu ograniczmy
się do odesłania do tekstu Rozmów z
Prałatem Escrivá, w którym
odpowiadając na pytania różnych
dziennikarzy, podkreśla tę doczesną



wolność, formułując ją w zdaniach
zdecydowanych i jasnych: nr 28, 29,
38, 48, 50, 65, 66, 67. Inne referencje
razem z analizą i komentarzami w J.
HERRANZ, Libertad y
responsabilidad, w AA.VV., Cristianos
corrientes. Textos sobre el Opus Dei,
Madryt, 1970, str. 70-90; D. LE
TOUNEAU, Czym jest Opus Dei, cyt.
str. 57-74 ; R. GOMEZ PEREZ, Opus
Dei. Próba wyjaśnienia., cyt. str.
95-107.

[101] Jako przykład wśród tekstów, w
których oddany jest związek
pomiędzy wolnością a
odpowiedzialnością zob. Rozmowy,
nr 28; To Chrystus przechodzi, nr 184;
Przyjaciele Boga, nr 11.

[102] Na temat pluralizmu jako
rzeczywistości nie tylko
wypracowanej, ale naturalnej dla
życia społecznego, a zatem
pozytywnej, zob. Rozmowy, nr 12, 67
i 98.



[103] Las riquezas de la fe, artykuł
opublikowany w „ABC” (Madryt), 2 XI
1969 roku, który warto przeczytać w
całości, ponieważ omawia szeroko
myśl, którą przytaczamy w tekście.

[104] Rozmowy, nr 77.

[105] Tak wyraża to wyżej cytowany
artykuł Las riquezas de la fe oraz
inne teksty. Wśród nich jest jeden,
bardzo treściwy i syntetyczny, o
charakterze autobiograficznym, w
którym ksiądz Escrivá po
przypomnieniu swojego
doświadczenia jako kapłan, który
usiłował postawić ludzi wobec
wymogów życia, pomagając
każdemu „w odkryciu tego, o co
konkretnie prosi go Bóg, bez
ograniczania w jakikolwiek sposób
tej świętej niezależności i tej
błogosławionej odpowiedzialności
osobistej, które charakteryzują
chrześcijańskie sumienie”, dodaje,
niejako tłumacząc swoje racje: „ten



sposób postępowania i ten duch
opierają się na szacunku dla
transcendencji prawdy objawionej i
na umiłowaniu wolności istoty
ludzkiej. Mógłbym jeszcze dodać, że
opierają się też na pewności co do
braku determinacji historii, otwartej
na wiele możliwości, których Bóg nie
chciał wykluczać” (To Chrystus
przechodzi, nr 99).

[106] Spr. Rozmowy, nr 12 i 59, gdzie
unaocznia niektóre skutki
eklezjologiczne i pastoralne tej
zasady i mocno podkreśla, że bez
rzeczywistego uznania wolności
chrześcijanina w sprawach
doczesnych, świecki jest
„ubezwłasnowolniony”, to znaczy
spełnienie przez niego jego własnej
misji jest utrudnione lub nawet
uniemożliwione. Stan taki znajduje
swoje ujście w klerykalizmie, z
poważnymi konsekwencjami, jakie z
tego wynikają. Dla poszerzenia tej
tematyki, w oparciu o nauczanie św.



Josemarii Escrivy de Balaguer, zob.
A. DEL PORTILLO, Fieles y laicos en la
Iglesia, Pampeluna, 1969.

[107] Potrzeba głęboko
przeżywanego chrześcijaństwa i
realnej troski o formowanie
własnego sumienia były poruszane
przez księdza Escrivę praktycznie we
wszystkich tekstach, w których mówi
o wolności w sprawach doczesnych.
Wyrażał w ten sposób głęboki
związek, jaki istnieje między obiema
kwestiami. Można się o tym
przekonać, konsultując miejsca, do
których odsyłaliśmy w poprzednich
przypisach. Znajdujemy się ponadto
wobec nauki, która stanowi część
wspólnej tradycji Kościoła. Wyraża to
na przykład – by nie cytować innych
wielu – nacisk, z jakim Jan Paweł II
przypomniał wartość nauki
społecznej Kościoła, widzianej
właśnie jako zbiór zasad, sądów i
orientacji, które pozwalają podjąć
życie społeczne w świetle prawdy o



człowieku, zawartej w Ewangelii
(zob. szczególnie jego trzy encykliki
społeczne, Laborem exercens,
Sollicitudo rei socialis i Centesimus
annus). Jako analizę natury nauki
społecznej Kościoła i komentarz na
temat jej związku z prawdą o
człowieku, pozwalamy sobie polecić
nasze opracowania La doctrina social
de la Iglesia como teología moral, w
„Scripta Theologica” 24 (1992),
839-875 oraz Verdad del hombre y
cuestión social, w AA., Estudios sobre
la „Centesimus annus”, Madryt, 1992.

[108] Rozmowy, nr 117.

[109] Poniżej kilka tekstów, które
pokazują związek pomiędzy
obydwoma wyrażeniami:

„Zawsze i we wszystkim,
zarówno księża, jak i świeccy,
musimy mieć duszę prawdziwie
kapłańską i mentalność
całkowicie świecką, żebyśmy
mogli zrozumieć i praktykować

• 



w naszym osobistym życiu tę
wolność, którą cieszymy się w
Kościele i w rzeczach
doczesnych, uważając się
jednocześnie za obywateli
miasta Boga i miasta Ludzi” 
(List, 2 II 1945, nr 1).
„Bóg, nasz Pan, powołał 2
października 1928 roku, w
święto Świętych Aniołów
Stróżów, Opus Dei, by jego
członkowie – z duszą kapłańską
i mentalnością świecką –
szukali świętości, oddali się na
służbę Bogu i starali się
osiągnąć doskonałość
chrześcijańską w świecie i
apostołować każdy w swoim
miejscu. W ten sposób tam,
gdzie będą pracować
zawodowo, tam jednocześnie
będą nadprzyrodzonym
zaczynem” (List, 14 II 1950, nr
3).
Jeżeli praca Dzieła jest
eminentnie świecka, a

• 

• 



jednocześnie kapłaństwo
przenika wszystko swoim
duchem; jeśli praca apostolska
świeckich i kapłanów uzupełnia
się i wzajemnie dodaje sobie
skuteczności, wymogiem
naszego powołania jest, by we
wszystkich członkach Dzieła był
widoczny także ów wewnętrzny
związek pomiędzy tymi
elementami, by każdy z nas
miał duszę prawdziwie
kapłańską i mentalność
całkowicie świecką” (List, 28 III
1955, nr 3).

[110] Oddaje to bardzo dobrze jeden
punkt Bruzdy: Twierdzisz, że powoli
zaczynasz rozumieć, co oznacza
„dusza kapłańska”... Nie gniewaj się,
jeżeli co odpowiem, że twoje czyny
wykazują, że rozumiesz to jedynie
teoretycznie. Codziennie dzieje się z
tobą to samo: wieczorem, podczas
rachunku sumienia, masz dużo
pragnień i postanowień; rankiem i po



południu, podczas pracy – same
obiekcje i wymówki. Czy tak
przeżywasz „święte kapłaństwo, dla
składania duchowych ofiar,
przyjemnych Bogu przez Jezusa
Chrystusa?” (nr 499). Można też
znaleźć refleksję teologiczną na ten
temat w M.M. OTERO, El „alma
sacerdotal” del cristiano, w AA.VV., 
Mons. Josemaría Escriváde Balaguer
y el Opus Dei, cyt., str. 293-319.

[111] Z innej perspektywy
rozróżnienie to pokazuje – jak mówi
wyraźnie tekst Listu z 2 III 1955,
cytowanego wyżej –
komplementarność i wzajemny
wpływ różnych miejsc w Kościele, z
których wszystkie realizują wartości
wspólnej kondycji chrześcijańskiej, a
jednocześnie jedne drugim o nich
przypominają, szczególnie te, które
każde powołanie wyraża lub
symbolizuje w sposób bardziej
wyraźny i jasny.



[112] Droga, nr 961.

[113] RHF 20068, str.9.

[114] Statut, nr 80 § 1 i 2.

[115] Zob. Statut, nr 81 i 83 § 2.

[116] Statut, nr 82, 83 § 2 i 85.

[117] Statut, nr 83 § 1, 86 i 92.

[118] List, 15 X 1948, nr 22.

[119] Przyjaciele Boga, nr 294-316.

[120] Przyjaciele Boga, nr 296.

[121] To Chrystus przechodzi, nr 85.

[122] „Tematem mojej modlitwy jest
moje życie” powie w innej homilii 
(To Chrystus przechodzi, nr 174). I w 
Drodze: „Piszesz do mnie: „Modlitwa
jest rozmową z Bogiem. Ale o czym?”
- O czym? O Nim, o tobie. O twoich
radościach i smutkach, sukcesach i
niepowodzeniach, o szlachetnych



ambicjach i codziennych kłopotach...
O twoich słabościach! Dziękczynienia
i prośby. Miłość i skrucha. Jednym
słowem, poznać Boga i poznać siebie:
być razem ” (nr 91).

[123] Przyjaciele Boga, nr 296.

[124] Przyjaciele Boga, nr 308.

[125] Inne teksty na ten temat, poza
wyżej zacytowanymi, a wśród nich
liczne z użytym znaczącym
wyrażeniem „kontemplacyjni w
świecie”, w J.L. ILLANES, La
santificación del trabajo, cyt., str.
110-114.

[126] Pozwalamy sobie odesłać w
tym punkcie do rozważań zawartych
w naszym eseju El trabajo en la
relación Dios-hombre, w AA.VV., Dios
y el hombre, Pampeluna, 1985, str.
717-725.

[127] Zob. szczególnie część
pierwszą, rozdział III i IV.



[128] Zob. część pierwsza, rozdział IV,
1.

[129] Zob. część druga, rozdział IV.

[130] Por. Statut, nr 27 § 3.

[131] O obowiązkach tych mówi ten
sam numer Statutu, § 2. Te dwa
paragrafy Statutu wyszczególniają w
odniesieniu do momentu
inkorporacji to, co w ogólnych
terminach określił nr 6.

[132] Rozróżnienie pomiędzy
obydwoma rodzajami zobowiązań
wiąże się, chociaż nie jest takie samo,
z rozróżnieniem pomiędzy stopniami
działalności Prałatury, które są
zgodne z notą Kongregacji do spraw
Biskupów z 14 XI 1981 roku, i które
zostały skomentowane w części
pierwszej, rozdział III,1. Chodzi o
działalność Prałata będącą
sprawowaniem pieczy nad wiernymi
Prałatury oraz działalność ogółu
wiernych Prałatury, w jedności z



Prałatem, dla szerzenia świętości i
apostolstwa w różnych
środowiskach.

[133] Zob. część druga, rozdział III.

[134] Zob. część druga, rozdział II,1.

[135] Jak zostało już powiedziane w
rozdziale III części drugiej, św.
Josemaría Escrivá twierdził zawsze
szczególnie jasno, że jedyna
działalność Opus Dei polega na
formacji swoich członków i osób,
które uczestniczą w jej apostolstwie.
Czasem, by wyrazić tę myśl, uciekał
się do zdania, które zaczął używać
już w 1932 roku: Opus Dei jest
„wielką katechezą” (Apuntes íntimos,
nr 548). Przy innych okazjach
omawiał ją szeroko, komentując
aspekty i konsekwencje
najważniejszego faktu, że „główna
działalność Opus Dei polega na
dawaniu jego członkom i osobom,
które tego zapragną, środków
duchowych niezbędnych do tego, by



mogli żyć w świecie jako dobrzy
chrześcijanie” (Rozmowy, nr 27).

[136] Statut, nr 27 § 2.

[137] Rozmowy, nr 27.

[138] Bardziej szczegółowy opis
środków formacyjnych i pomocy
duchowych, jakie daje Opus Dei
swoim członkom, znajduje się w
rozdziale III Statutu (nr 79 i nn),
szczególnie punkty 82, 2 i 3; 83 § 2;
91; 96 – 101; 107; 110; omówienie
syntetyczne w El itinerario jurídico
del Opus Dei... cyt., str. 474 i nn, R.
GOMEZ PEREZ, cyt., str. 149-152.

[139] Por. już cytowany punkt 27 
Statutu, Chodzi oczywiście o
obowiązek sumienia, którego
zaniedbanie lub
niedowartościowanie może być
nawet ciężkie. Mamy tu jeden z
punktów, wobec których można
zastosować wyrażenie graves et
qualificatae obligationes, którego



używa deklaracja Praelaturae
personales Kongregacji do spraw
Biskupów, z 23 VIII 1982 roku (AAS,
75 (1983) 465).

[140] Do tekstów Założyciela Opus
Dei na ten temat, cytowanych już w
na początku tej części, dodajmy jeden
o tym samym znaczeniu. Pochodzi z 
Listu, w którym po odniesieniu się do
różnorodności sytuacji i zawodów w
społeczeństwie cywilnym, dodaje:
„Każdy może być z Dzieła, jeśli Bóg
go powołuje. Powołanie nie oznacza
żadnej zmiany stanu, dlatego też nie
widać go na zewnątrz. Każdy trwa na
swoim miejscu w świecie, mając
swoją pracę, zachowując swoją
mentalność, swoje obowiązki stanu,
obowiązki zawodowe, obowiązki
wobec społeczności oraz relacje
społeczne: ponieważ wszystkie te
relacje są środkami dla pracy
apostolskiej chrześcijanina” (List, 11
III 1940, nr 37).



[141] Statut, nr 88 § 3. Znajdujemy
się w centralnym punkcie ducha i
życia Opus Dei, który Założyciel
podkreślał wielokrotnie, przy
różnych okazjach. Dlatego można by
mnożyć cytaty prawie w
nieskończoność. Ograniczymy się do
jednego paragrafu pochodzącego z
jednego wywiadu składającego się na
Rozmowy: cała działalność organów
kierowniczych Opus Dei – komentuje
tam ksiądz Escrivá de Balaguer – jest
skierowana głównie ku jednemu
zadaniu: zapewnić członkom pomoc
duchową niezbędną dla ich
pobożnego życia oraz odpowiednie
przygotowanie duchowe,
doktrynalno-religijne i ludzkie. A
potem: na szerokie wody! To znaczy:
chrześcijaninie, naprzód do
uświęcania wszelkich ludzkich dróg,
bo wszystkie zachowują woń boskich
stóp. Dochodząc do tego miejsca, do
tego punktu, Dzieło jako takie kończy
swoje zadanie, gdyż nie ma już nic
więcej do roboty; nie powinno, ani



nie może nic robić, ani dawać żadnej
wskazówki. Wówczas zaczyna się
wolna i odpowiedzialna działalność
osobista każdego członka. Każdy z
apostolską spontanicznością,
działając z całkowitą swobodą
osobistą i kształtując autonomicznie
swoją własną świadomość w obliczu
konkretnych decyzji, jakie będzie
musiał podejmować, stara się szukać
chrześcijańskiej doskonałości i dać
chrześcijańskie świadectwo we
własnym środowisku, uświęcając
swoją własną pracę
zawodową” (Rozmowy, nr 19). Inne
źródła i referencje, w D. LE
TOURNEAU, Czym jest Opus Dei, cyt.
str. 57-74; R. GOMEZ PEREZ, Opus
Dei. Próba wyjaśnienia, cyt. str. 95-99.

[142] Odsyłamy ponadto do tego, co
było już powiedziane w rozdziale II,5
tej części wraz z cytatami Założyciela
Opus Dei tam przytoczonymi. I
przypominamy, choć może nie jest to
konieczne, ze zarówno sens



teologalny działalności ludzkiej oraz
związku sumienia z Bogiem, jak
również proklamacja wolności
doczesnej chrześcijanina, stanowią
stały element nauczania Soboru
Watykańskiego II i późniejszych
papieży. Zob. np. Konstytucja Lumen
Gentium, nr 36-37; Konstytucja
duszpasterska Gaudium et spes, nr 36
i 43; Adhortacja apostolska 
Christifideles laici, nr 36 i 42.

[143] Statut, nr 1 § 1.

[144] Zob. szczególnie rozdziały III i
IV.

[145] J. HERVADA, Aspectos de la
estructura jurídica del Opus Dei, w
„Lex nova” (lub „Fidelium iura”,
suplement „Persona y Derecho”), 1
(1991) 315.

[146] Statut, nr 3 § 2. Zob. także nr 27
§ 3.



[147] Konkretnie analiza
eklezjologiczna tego zobowiązania i
tej działalności, została dokonana w
rozdziale IV części I.

[148] Opis panoramy apostolskiej,
prawdziwego „morza bez brzegów”,
jak wyraził to św. Josemaría Escriva,
znajduje się w Rozmowach, nr 57 i
120.

[149] Na temat posługi kapłańskiej w
określonych dziełach apostolskich,
zob. Statut, nr 121 § 1 i 2. Bardziej
ogólne wyjaśnienie znajduje się w
tekstach św. Josemarii już
cytowanych w rozdziale I,4 tej części,
in fine, jak również w bibliografii tam
podanej.

[150] Zob. Statut, nr 3 § 2.

[151] Zob. Statut, nr 94 § 2.

[152] Również tutaj ma zastosowanie
formuła graves et qualificatae
obligationes, znajdująca się w



deklaracji Kongregacji do spraw
Biskupów z 23 V 1982 roku. Co do
pierwszego przypadku –
przydzielanie zadań apostolskich –
chodzi zresztą o jasne zastosowanie
władzy jurysdykcyjnej Prałata – lub
w jego imieniu wikariuszy i
współpracowników – oznaczający
ścisły obowiązek posłuszeństwa.

[153] Oczywiście nie trzeba dodawać
– ale może warto to podkreślić – że
czynniki nie do pogodzenia, o
których mówimy w tekście, to
czynniki obiektywne, wynikające z
natury rzeczy. Subiektywnie każdy
członek Opus Dei powinien
utrzymywać pełną dyspozycyjność,
by, na miarę swoich realnych
możliwości, wspierać te prace.
Posługując się przykładem, taka jest
racja, dla której na polu
ekonomicznym, członkowie Opus Dei
nie zobowiązują się wnosić stałej
kwoty (nie istnieją kwoty), ani nie
ma między nimi najmniejszej różnicy



wynikającej z tego, co faktycznie
mogą wnosić. Istnieje wspólna
odpowiedzialność i każdy daje
wszystko to, co może, po
zapewnieniu sobie utrzymania oraz
płatności zawodowych, rodzinnych
itd., które w każdym przypadku
mogą być.

[154] Odsyłamy znowu do części
drugiej, rozdział IV,2.

[155] Jak zaznaczyliśmy wcześniej, w
żadnym przypadku nie ma i nie
ustala się kwot. Tak więc każdy
Supernumerariusz musi osądzić w
sumieniu, w duchu hojności i
odpowiedzialności apostolskiej, które
obowiązują każdego chrześcijanina,
jakie może i powinno być w danym
momencie jego wsparcie finansowe.

[156] Odsyłamy znowu do części II,
rozdział IV,2.

[157] W nauczaniu i w tekstach
Założyciela Opus Dei, które odnoszą



się do różnorodności sytuacji wśród
członków Prałatury, nie ma
najmniejszych śladów myślenia
neoplatońskiego, według którego
świętość zstępuje stopniowo poprzez
różne stopnie doskonałości. Jego
sposób myślenia i wyrażania się
podlegał cały czas ujęciu, które
dzisiaj zwykło się nazywać
„eklezjologią wspólnoty”:
rzeczywiście mówił zawsze o
wielości sytuacji, funkcji i zadań,
wszystkich obdarzonych
wewnętrzną godnością, które
właśnie w swojej różnorodności
uzupełniają się, przyczyniając się do
doskonałości i do skuteczności
apostolskiej całości. Innymi słowy
powszechne powołanie do świętości i
do apostolstwa, ze wszystkim, co to
oznacza – uznanie możliwości pełni
życia chrześcijańskiego we
wszystkich sytuacjach i kondycjach
ludzkich – jest obecne nawet w
formie strukturalnej Opus Dei,
umożliwiającej, by Prałatura spełniła



skutecznie misję głoszenia i
szerzenia jej od wewnątrz różnych
dziedzin ziemskich.

[158] Jest bardzo bogata literatura,
zarówno stara jak i nowa, na temat
celibatu chrześcijańskiego, jego cech,
sensu, pochodzenia
charyzmatycznego itd. Liczne i różne
są też teorie i oceny danych
historycznych. Nie wchodząc w
głęboką dyskusję na ten temat,
chcieliśmy tylko zaznaczyć, w
ogólnych terminach, że można
wyróżnić dwa podstawowe ujęcia: z
jednej strony znajdujemy celibat
rozumiany jako wyrzeczenie, a
konkretnie jako element – nawet
element podstawowy – oddalenia od
świata i zwyczajnych warunków
życia ludzi. Taka jest wizja celibatu w
monastycyzmie prymitywnym, która
z różnie rozłożonymi akcentami żyje
nadal w rozpoczętej wówczas
tradycji zakonnej. Z drugiej strony
znajdujemy celibat – na przykład



kapłański – widziany jako odbicie,
warunek lub konsekwencja oddania
misji lub powołaniu eklezjalnemu. W
tym drugim ujęciu, celibat nie odnosi
się w żadnej bezpośredni sposób, ani
negatywny ani pozytywny, do
świeckości: odniesienie to zależy
faktycznie od powołania, z którym
wiązałby się celibat. I w przypadku
celibatu Numerariuszy i
Przyłączonych Opus Dei, powołanie i
misja, której dotyczy, wiążą się
bezpośrednio i całkowicie ze
świeckością.

[159] Na temat świeckiej natury tych
prac apostolskich, zob. cytaty
wymienione w poprzednich
przypisach wraz z bibliografią, do
której się tam odsyła. „Powołanie
zawodowe – pisał św. Josemaría
Escrivá de Balaguer w jednym ze
swoich Listów, rozwijając
stwierdzenia na temat zmian w
pracach zawodowych, o których
powiedzieliśmy w tekście – to coś, co



precyzuje się w ciągu życia:
nierzadko ten, kto zaczął jakieś
studia, odkrywa potem, że jest
bardziej uzdolniony do innych zajęć i
zaczyna się nimi zajmować; albo w
końcu specjalizuje się w dziedzinie
innej, niż przewidziana na początku;
lub napotyka, już w pełni
wykonywanego wybranego zawodu,
nową pracę, która pozwala mu
poprawić sytuację socjalną swoich
bliskich lub mieć bardziej skuteczny
udział dla dobra wszystkich; lub
czuje się zobowiązany, z przyczyn
zdrowotnych, zmienić otoczenie i
pracę”. Kilka paragrafów dalej
podejmuje tę myśl, by zastosować ją
nie tylko do zmian spowodowanych
przez czynniki rodzinne lub
społeczne, ale też przez racje
apostolskie: nowa praca, którą w tym
przypadku się podejmuje, jest także
prawdziwym zajęciem zawodowym,
które należy wykonywać „z tym
samym duchem, z tym samym
poświęceniem (z którym pracowało



się w poprzedniej pracy zawodowej):
uświęcając pracę, którą się wam
powierza, uświęcając się w tej pracy i
uświęcając innych; łącząc z tą pracą
wszystkie ludzkie ambicje, używając
wszystkich talentów” (List, 15 X 1948,
nr 33 i 37).

[160] Świeccy członkowie Opus Dei,
którzy są powołani do kapłaństwa,
wykonywali wcześniej pracę
zawodową i fakt ten – komentuje św.
Josemaría w jednym ze swoich 
Listów – zostawia cechy w ich
mentalności, które nie powinny
zniknąć: „jeśli dla wszystkich
członków Dzieła powołanie
zawodowe jest ważną częścią
powołania Bożego, jest tak również
dla naszych księży. Dlatego wszyscy,
po otrzymaniu święceń kapłańskich,
muszą utrzymać ożywione
zainteresowania zawodowe, a nawet
nie ma zastrzeżeń, by – będąc zawsze
całkowicie kapłanami – nadal
wykonywali swój świecki zawód,



który mieli wcześniej, w wymiarze,
na który pozwoli ich służba
kapłańska” (List, 2 II 1945, nr 29).
„Dzieło prosi moich synów księży –
pisze w innym miejscu – aby skrócili
czas, jaki poświęcali na pracę
zawodową sprzed święceń
kapłańskich, a w wielu wypadkach,
by całkowicie przestali ją
wykonywać”, jednak zawsze – dodaje
– „będąc całkowicie kapłanami,
musicie zachować mentalność
świecką i, w miarę jak to będzie
kompatybilne z pracą pastoralną,
możecie wykonywać pracę
zawodową, którą mieliście.
Powołanie zawodowe jest dla was
wszystkich – księży i świeckich –
częścią składową naszej drogi” (List,
15 X 1948, nr 40).

[161] Zob. część pierwszą,
szczególnie rozdział III.

[162] Zob. część pierwsza, rozdział IV,
3 oraz część druga, rozdział IV,3.



[163] List, 29 9 1957; kursywa jest
nasza.

[164] „Członkowie Opus Dei –
podkreśla na ten temat Założyciel –
połączyli się jedynie po to, by iść
bardzo określoną drogą świętości i
współpracować w określonych
dziełach apostolskich. Ich wzajemne
zobowiązania wykluczają
jakikolwiek interes doczesny z
prostego powodu, że na tym polu
wszyscy członkowie Opus Dei są
wolni. Każdy zatem idzie swoją
drogą, mając różne cele i interesy,
czasami nawet sprzeczne” (Rozmowy,
nr 67). Nie ma w Opus Dei żadnej
interferencji pomiędzy działalnością
apostolską i celami ludzkimi, które
członkowie mogą prawowicie sobie
wyznaczać, stosując swoją wolność
osobistą, a zatem także
odpowiedzialność osobistą, bez
interferencji ani pomocy
korporacyjnej.



[165] Statut, nr 11. Na temat oceny
życia małżeńskiego według
nauczania św. Josemarii Escrivy, zob.
rozdział IV,2 części drugiej.

[166] List, 6 V 1945, nr 22. Inne
analogiczne stwierdzenia oraz
szersze rozważenie tematu, znajduje
się w El itinerario jurídico del Opus
Dei, cyt., szczególnie str. 108-110, 134,
266 i nn.

[167] Dotyczy to nie tylko
Supernumerariuszy, którzy
mieszkają we własnych domach, i
Przyłączonych, którzy zazwyczaj
mieszkają ze swoimi rodzinami, lecz
także Numerariuszy, którzy zwykle
mieszkają w ośrodkach Opus Dei, aby
móc zajmować się pracą apostolską
lub wykonywać zadania formacyjne,
ale też mogą mieszkać – i faktycznie
często tak jest – w innych miejscach,
kiedy względy rodzinne, zawodowe
itd., tego wymagają, zalecają lub
radzą.



[168] Instrukcja, 31 V 1936, nr 49.

[169] List, 29 XII 1947 / 14 II 1966, nr
22.

[170] Pierwsze zdanie pochodzi z
homilii wygłoszonej przez Jana
Pawła II podczas Mszy
beatyfikacyjnej, odprawionej na
Placu Świętego Piotra 17 maja 1992
roku; drugie z przemówienia
wygłoszonego podczas audiencji
udzielonej również na Placu
Świętego Piotra 18 maja. Oba teksty
można znaleźć w „L’Osservatore
Romano” z 18 i 19 V 1992, jak
również w „Romana” 8 (1992), str. 29
i nn., 36 i nn.

[171] „Romana”, cyt., str. 31.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/opus-dei-w-kosciele-iii/


pl/article/opus-dei-w-kosciele-iii/
(16-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/opus-dei-w-kosciele-iii/

	Opus Dei w Kościele (III)
	Część trzecia: Kościół w świecie - świeckość członków Opus Dei
	I. ŚWIECKOŚĆ ZWYKŁYCH CHRZEŚCIJAN
	1. Czynić Opus Dei, będąc osobiście Opus Dei
	2. Uświęcenie we własnym stanie
	3. Zwykli chrześcijanie i obywatele
	4. Świeckość
	II. OBLICZA ŚWIECKOŚCI
	1. Jedność życia
	2. Naturalność
	3. Miłość do świata
	4. Praca, oderwanie, służba
	5. Wolność i odpowiedzialność osobista
	6. Kontemplacyjni w świecie
	III. ZOBOWIĄZANIE CHRZEŚCIJAŃSKIE I ŚWIECKOŚĆ W OPUS DEI
	1. Co pociąga za sobą przystąpienie do Prałatury Opus Dei?
	2. Zobowiązanie uświęcania w życiu codziennym i działalność Prałatury na płaszczyźnie formacji swoich wiernych
	3. Dyspozycyjność członków Opus Dei wobec zadań formacyjnych i apostolskich
	4. Wspólny zapał apostolski i różnorodność możliwości
	5. Braterstwo i duch rodzinny
	KONKLUZJE


