
opusdei.org

Opus Dei, próba
wyjaśnienia

Zachęcamy do lektury jednej z
pierwszych książek
przetłumaczonych na język
polski, mówiących, czym jest
Opus Dei, autorstwa Rafaela
Gomeza Pereza (Promotor,
Lublin 1998).

02-10-1998

WSTĘP

Jeżeli Czytelnik, który wziął do ręki
tę książkę, nie wie jeszcze nic na
temat Opus Dei[1], nadszedł



właściwy moment, aby się czegoś
dowiedzieć. Nie jest to jednak łatwe,
nie wystarczy pierwsze lepsze
źródło. Codziennie można się o tym
przekonać w radiu i telewizji. Oto
dziennikarz z mikrofonem w ręku
pyta na ulicy kolejnych
przechodniów, czym jest według nich
inflacja, entropia, albo VAT.
Odpowiedzi są zwykle boleśnie
niewystarczające. Może to wina
szkolnej edukacji. Człowiek potrafi
zaledwie wyrecytować z pamięci
definicję. Słyszał dzwony, ale nie
wiadomo, w którym kościele.

Z tego, co mi wiadomo, nie ma
żadnego studium na temat stosunku
opinii publicznej do Opus Dei.
Książka ta ma być więc,
przynajmniej w niektórych
aspektach, wprowadzeniem do
zagadnienia. Najpierw muszę jednak
zrobić dwie rzeczy. Po pierwsze,
pokazać miejsce Opus Dei w tym, co,
bez zbędnej retoryki, można



nazwać„duchową przygodą
ludzkości”. Po drugie zaś, dostarczyć
podstawowych informacji na temat
tej organizacji kościelnej. W wielu
krajach pierwsze i niemal jedyne
skojarzenie większości ludzi na
temat Opus Dei było mniej więcej
takie: „to coś związanego z
katolicyzmem”. Być może w
Hiszpanii jest inaczej. Opus Dei
powstało w Madrycie, w roku 1928 i
choć wkrótce rozszerzyło swą
działalność na inne kraje, w ciągu
wielu lat większość jego członków
stanowili Hiszpanie (zmieniło się to
dopiero pod koniec lat
sześćdziesiątych). W tym samym
okresie niektórzy członkowie Dzieła
uczestniczyli aktywnie w życiu
politycznym Hiszpanii. Ponieważ
polityka jest niemal zawsze
najbardziej znana lepiej lub gorzej
poinformowanej opinii publicznej,
rozpowszechnił się pogląd, że Opus
Dei to „grupa polityczna”.



Sytuacja ta przeszła do historii już
dawno temu. Można oczywiście
ciągle żyć przeszłością, ale dziś mają
ponad trzydzieści lat ludzie, którzy w
roku 1975 byli zaledwie dziećmi.
Opinia publiczna mogła obserwować,
jak później, w 1981 roku, rozpoczął
się proces beatyfikacji i kanonizacji
Założyciela Opus Dei, i jak w
następnym roku Stolica Apostolska
postanowiła beatyfikować
Czcigodnego Escrivę, po
skrupulatnym i dogłębnym procesie.

* * *

Może tylko niektórzy geniusze mogą
być zupełnie pewni tego, co mówią i
co robią. Wydaje mi się, że znam
Opus Dei. Należę do niego od wielu
lat. Chciałbym usadowić się więc w
jakimś spokojnym miejscu i w prosty
sposób opowiedzieć Czytelnikowi tę
historię. Nie chodzi mi o dociekania
stricte historyczne, prawne ani o
studium teologiczne. Dysponujemy



wieloma dobrymi pracami na temat
Opus Dei, wiele z nich ma charakter
prawniczy. Napisano również dużo
biografii Założyciela. Niewielu
jednak autorów odważyło się na
wyjaśnienia tak proste, że aż
banalne.

Są oczywiście w obiegu, a jakże,
historie bajkowe (piszę o literaturze
tego rodzaju na końcu książki).
Opowiadanie o rzeczywistości może
być jednak bardziej fantastyczne, niż
wszystkie pomysły dawnych i
współczesnych twórców fikcyjnych
religii. Ci, którzy pisali na temat Opus
Dei ubarwiając swe opowieści
oszczerstwami, oskarżali czasem tę
instytucję, gdy odpowiadała
prasowymi sprostowaniami, o
przypisywanie sobie zbyt wielkiego
znaczenia. Z drugiej strony rzecz
jasna, członek Opus Dei nie uważa,
że jest to tylko jeszcze jedna
organizacja więcej, pośród innych.
Gdyby bowiem człowiek nie cenił



tego, na czym opiera swoje
przekonania, nie zrozumiałe byłyby i
one same.

Opus Dei nie jest bowiem
wynalazkiem, który pojawił się nie
wiadomo skąd, bez jakiejkolwiek
łączności z długą tradycją życia
duchowego. Redukowanie go do
wymiaru dość wyjątkowej grupy o
określonych celach, oznacza
intelektualne lenistwo i
równocześnie zawiłe fałszerstwo.
Wszystko jest dużo łatwiejsze,
wymaga jednak wyjaśnienia.

* * *

Czy trzeba opowiadać również
plotki? Wiadomo bowiem, że na
temat Opus Dei, jak każdej innej
instytucji, która jest aktywna, istnieje
nieskończona ilość plotek, półprawd,
pomówień, kalumnii.
Charakterystyczne, że literatura
dotycząca Opus Dei dzieli się prawie
dokładnie na dwie grupy: teksty,



które mówią, czym jest Opus Dei i
pomijają milczeniem oskarżenia
przeciw niemu oraz prace które
atakują Opus Dei i odmawiają mu
jakiejkolwiek wartości.

Łatwo zrozumieć autorów
należących do Opus Dei lub
sympatyków piszących książki
należące do pierwszej grupy. Kto zna
dobrze rzeczywistość, nie zgadza się
na jej deformowanie, choćby był
oskarżany, że nie przedstawia
wszystkiego, o czym się mówi.

Ta książka zawiera wzmianki o wielu
pomówieniach, plotkach i
półprawdach, jakie pojawiały się na
temat Opus Dei. Początkowo
zamierzałem zebrać je w jednym
rozdziale zatytułowanym: „Opus Dei
a opinia publiczna”. Potem jednak
pomyślałem, że mógłby on się
przeobrazić się w swoiste muzeum
plotek i podczas kolejnej redakcji
materiału, rozdzieliłem wiele z nich



po innych rozdziałach. Dlatego
rozdziały te mają podwójną
zawartość: przedstawiają
podstawowe informacje i niektóre,
najbardziej rozpowszechnione
stereotypy.

Rozwiązanie to nie było łatwe. Nie
opuszczało mnie bowiem
przekonanie, że wymienianie plotek
obok opisywania natury organizacji
oraz jej działalności jest niczym
mieszanie owiec z kozłami. Ale tak
się mają często sprawy z opinią
publiczną, a książka, jak już
zaznaczyłem, ma być
wprowadzeniem do tematu.

* * *

Czasem najlepiej zaczynać od
tłumaczenia rzeczy najprostszych.
Opus Dei jest instytucją Kościoła
katolickiego. Od samego początku
jako jeden ze znaków tożsamości
okazuje wierność doktrynie wiary i



moralności tak, jak wykłada ją
Kościół.

Jest to oczywiście zrozumiałe, ale
właśnie dlatego nie może być
pomijane. Łatwo zauważyć, że tak
osoby sprawujące w Opus Dei
funkcje kierownicze, jak i pozostali
jego członkowie podkreślają to
nieustannie. Jeżeli chcemy więc
zrozumieć fenomen Opus Dei, należy
przyjąć jako fakt to, co jednomyślnie
głoszą jego członkowie. Inaczej
mielibyśmy do czynienia z fikcją, a
nie studium socjologicznym.

Inne stwierdzenie, nieco tylko
trudniejsze, można wyrazić
następująco: w chrześcijaństwie
doskonale uwidacznia się natura
paradoksu jako drogi poznania.
Ewangelia jest pełna paradoksów
typu: „ten, kto straci swe życie,
zachowa je” albo „ostatni będą
pierwszymi”. Innymi słowy,
paradoks nie jest zwykła figurą



retoryczną upiększającą, na wszelki
wypadek, tok dyskursu. Paradoks to
metoda poznania bardziej właściwa
dla prawd ścisłych i złożonych. Tak
więc odrzucenie paradoksu oznacza
wystawienie się na ryzyko
upraszczania rzeczywistości.

Moim zdaniem fundamentalne
prawdy na temat Opus Dei są
również paradoksalne. Wielu jego
członków stojąc przed problemem
objaśnienia istoty instytucji, mówi w
końcu mniej więcej coś takiego: „aby
ją poznać, należy żyć nią blisko”.
Właśnie! Normalnym sposobem
rozwiązania paradoksu jest
przeżycie od wewnątrz
uzewnętrzniającej się sprzeczności.

W Opus Dei istnieje wiele
paradoksów. Jeżeli nie zrozumiemy
podstaw niektórych z nich, nie
zrozumiemy niczego więcej o Opus
Dei.



Pierwszy paradoks można wyrazić
następująco: „to, co wydaje się być
przeznaczone dla nielicznych,
stanowi wezwanie skierowane do
wszystkich”. Opus Dei liczy ponad
osiemdziesiąt tysięcy członków. Ale
cóż to jest w porównaniu z,
powiedzmy... całą Ludzkością?!
Sposób, w jaki próbują żyć te osoby
to nic innego, jak powołanie każdego
mężczyzny i każdej kobiety:
poznawanie i obcowanie z Bogiem,
spełnianie z miłością Jego woli.
Innymi słowy, uświęcanie się. Nie ma
w tym nic nienormalnego czy też
nadzwyczajnego. Nie jest to również
poświęcanie się jakimś ezoterycznym
czy groteskowym zajęciom. Oznacza
ono dążenie do najbardziej intymnej
więzi z Bogiem pośród spraw tego
świata. Chrystus powiedział:
„Bądźcie święci, jak i Ojciec wasz
niebieski jest święty ” (Mt 5, 48).
Dlatego członkowie Opus Dei są
przekonani, i jest to następny fakt,
który należy mieć na uwadze, że nie



robią nic nadzwyczajnego czy
szokującego. Jak pisał w II wieku w 
Apologeticum Tertulian: „Żyjemy z
innymi ludźmi i nie możemy obejść
się bez placów, jatek, kąpielisk,
gospód, warsztatów, świąt i tylu
innych zajęć. Z wami również
żeglujemy, z wami jesteśmy
żołnierzami, uprawiamy ziemię,
handlujemy, znamy się na urzędach i
wystawiamy nasze dzieła dla
waszego użytku”.[2]

Drugi paradoks został wyrażony
przez Założyciela Opus Dei za
pomocą antytezy o „zorganizowanej
dezorganizacji” albo o
„różnokolorowej mozaice o
zróżnicowanej działalności czy o
mozaice organizacyjnie
zdezorganizowanej”.[3]Nawiązywał
w ten sposób do jedności członków
Dzieła z jednej strony i ich
samodzielności i wolności z drugiej.
Opus Dei jest w efekcie czymś nieco
zorganizowanym i zupełnie



zdezorganizowanym. I tu
znajdujemy najłatwiejsze
rozwiązanie paradoksu: Opus Dei
jest dobrze zorganizowane w tym, co
stanowi jego cel i zupełnie
niezorganizowane w tym, co do
niego nie należy. Jego celem jest
szerzenie powszechnej możliwości
uświęcania się przez pracę i
codzienne zajęcia. Wiąże się z tym
działalność ułatwiania członkom
zdobywania formacji stosownej do
ich celu. Opus Dei nie istnieje jako
organizacja i nie ingeruje w to, co
odnosi się do działalności
zawodowej, ekonomicznej,
politycznej, kulturalnej czy naukowej
swych członków. Każdy z nich sam
decyduje o swojej pracy i życiu
kulturalnym.

Trudna do uniknięcia wydaje się
naturalna tendencja językowa, aby
pod pojęciem „grupa” rozumieć tych,
którzy tworzą jakąś organizację.
Trzeba jednak zaznaczyć, że



członkowie Opus Dei nie tworzą
grupy społecznej, nawet w tym, co
odnosi się do realizacji czy zamiaru
realizacji najważniejszego zadania:
walki o uświęcenie w normalnej
ludzkiej społeczności. Nacisk na to,
co osobiste, dużo wcześniej niż
nadeszła obecna moda, jest bardzo
znaczący. Takim było Opus Dei już
przed sześćdziesięciu laty, kiedy we
wszystkich organizacjach, nie tylko
kościelnych, w modzie były bojowe
masy, defilady ze sztandarami,
efektowne mundury oraz błyszczące
insygnia.

Po długim zastanowieniu nad tymi
tematami i przypadkowej lekturze
pewnej książki o popularyzacji fizyki,
nasunęło mi się porównanie między
faktem istnienia Opus Dei, a
pewnymi fenomenami z fizyki
kwantowej. Można je streścić w
„zachowaniu” fotonu, który jeśli
pojawia się jako fala, równocześnie
nie pojawia się jako cząsteczka.



Później, również przypadkowo,
natknąłem się na pewien passus z
dziennika Mircei Eliadego,
najbardziej znanego fenomenologa
religii, który mówił zasadniczo to
samo w odniesieniu do sacrum:
„Kiedy coś świętego się manifestuje
(hierofania), równocześnie coś się
zakrywa, staje się utajone. Tu
właśnie znajduje się prawdziwa
dialektyka tego, co święte: z powodu
samego faktu ukazania się, sacrum
zataja się”.[4]

Członkowie Opus Dei nie są osobami
konsekrowanymi, za wyjątkiem
kapłanów, którzy otrzymują
święcenia, ale ich podstawowa
działalność jest święta. Jest to walka
o ciągłe obcowanie z Bogiem. I w tym
właśnie sensie przypisuje mu się
atrakcyjną właściwość skrywania się
przy ujawnianiu. Oto inny paradoks.
Antyteza.



Jeżeli weźmie się pod uwagę owe
paradoksy, można zrozumieć to, co
Opus Dei zawsze mówiło o sobie i co
jest już zebrane w tysiącach
artykułów i w wielu książkach.

* * *

Opus Dei. Próba wyjaśnienia nie jest
dziełem oficjalnym ani tym bardziej
„urzędowym”. Bardzo
prawdopodobne, że inny członek
Dzieła przekazałby wersję może nie
odmienną, ale o innej harmonii, o
inaczej rozłożonych akcentach.
Założyciel Opus Dei mawiał, że duch
jest ten sam dla wszystkich, ale każdy
chodzi własną drogą powołania,
według swego sposobu bycia, swoich
myśli, i wreszcie swojej kultury. Opus
Dei wydaje mi się czymś niezmiernie
istotnym, ponieważ daje na nowo
mężczyznom i kobietom, uwikłanym
w pracę i historię tej Ziemi,
konkretną możliwość ofiarowania
bliskiej prawdy Ewangelii. Dzięki



woli Bożej, wierności Josemarii
Escrivy, Álvaro del Portillo oraz
wielu innych ludzi, tak spośród
pierwszych jak i obecnych członków,
praktyka boskiej miłości stała się
czymś namacalnym, niemal
zwyczajnym.

Opus Dei. Próba wyjaśnienia. Książka
jest zatytułowana w ten sposób,
próba, a nie wyjaśnienie w ogóle,
ponieważ może istnieć wiele innych
interpretacji. Piszę o sprawie, która
zwróciła moją uwagę, nie jako
zwykły temat, ale jako samo życie,
ponad trzydzieści pięć lat temu.
Wciąż daje mi do myślenia fakt, że
Opus Dei wzbudza zainteresowanie,
jednych ponieważ są jego członkami,
innych z powodu nieustającej niczym
udręka krytyki. Na tle szarej,
wyświechtanej panoramy
rzeczywistości, w której wielkie idee
i samo pojęcie ideału zdają się być
nie wiadomo gdzie ukryte, istnienie
czegoś, co pobudza, inspiruje, jest



niczym prezent, niczym dar. Moja
rada jest następująca: nie wolno go
zagubić.

ROZDZIAŁ I

KONTEKST: UWAGI O HISTORII
POSZUKIWANIA ŚWIĘTOŚCI

1. Prawa ducha

Chcąc mówić dziś do szerokiej
publiczności o sprawach dotyczących
religii, należy je oswoić, przybliżyć,
bo liczne terminy religijne stały się
dziś niejasne. Taki jest cel tego
rozdziału. Nie wszystko można
powiedzieć wprost.

* * *

Jak wszyscy, którzy wyznają religię
transcendentalną, członkowie Opus
Dei uważają to, co duchowe za
rzeczywistość, a nie za prostą formę
osobistych czy zbiorowych
przekonań albo iluzję. Wydaje się to



jednocześnie proste i złożone. Aby
wyjaśnić ten fenomen najłatwiej
byłoby przyjąć pewną orientację
socjologiczną i psychosocjologiczną.
Uwzględniałoby się wówczas jedynie
to, co „ludzie myślą na temat Opus
Dei”, uzupełniając tym, co sądzą o tej
instytucji jej członkowie. Wszystko w
obrębie tego, „co się myśli” , „co się
uważa”, ale bez poruszenia głównego
tematu: rzeczywistości duchowości.

Jest jednak w Ewangelii tekst, który
zachęca do głębszego rozumienia
problemu. „Kiedy Chrystus przybył w
okolice Cezarei Filipowej pytał
swoich uczniów: Kim jest według
ludzi Syn Człowieczy? Oni
odpowiedzieli: jedni, że Janem
Chrzcicielem, inni że Eliaszem,
jeszcze inni że Jeremiaszem albo
którymś z proroków. Następnie
zapytał ich: A wy za kogo mnie
uważacie. Odpowiadając Szymon
Piotr rzekł: Ty jesteś Mesjasz, Syn
Boga Żywego”. (Mt 16, 13-17). Piotr



nie twierdzi: „ja mówię, według
mnie, ty jesteś Mesjasz”. Mówi: „Ty
jesteś”. Duchowość Ewangelii nie jest
czymś nieokreślonym czy też
zbieżnym z jakimkolwiek innym
wierzeniem w jakiś „inny świat”.
Chodzi tu o Ducha Boga żywego, to
znaczy żyjącego, rzeczywistego.

Jeżeli chce się mówić po
chrześcijańsku - a mówić po
chrześcijańsku oznacza wyrażać się
jasno - trzeba oddać sprawiedliwość
temu, co dotyczy ducha. Łatwa
byłaby do zrozumienia religia, która
ograniczałaby się do opowiadania o
ludzkiej łaskawości i do tłumaczenia
snów zbiorowej podświadomości, a
wszystko to byłoby wyrażone w
jakichś metaforach wcielenia,
zmartwychwstania duszy i jakiegoś
bliżej nieokreślonego „potem”. Kiedy
w Ewangelii jest mowa o
zmartwychwstaniu Chrystusa, nie
tkwimy w obłokach. Epizod z
niewiernym Tomaszem należy do



gatunku realizmu prawie
anachronicznego. Człowiek wątpiący
zmusza w końcu Chrystusa, aby
powiedział: „Podnieś tu swój palec,
spójrz na moje ręce i podnieś swoją
rękę i włóż ją do mego boku” (Jn 20,
27).

Nie byłoby również trudno
rozprawiać o Kościele jako
fenomenie religijnej świadomości.
Albo potraktować sprawę
fenomenologicznie, jak bada się
wierzenia pewnej zbiorowości. Albo
socjologicznie, wobec tego, że jako
zbiorowość - zbiorowość osób
przynależących do Opus Dei -
zajmuje jakieś miejsce w
rzeczywistości. Aspekty te są
prawdziwe, ale zatrzymanie się na
nich jedynie oznacza wykrzywianie
fundamentalnej rzeczywistości,
prawdziwego problemu.

A ten prawdziwy problem jest tak
prosty, że nawet prowokujący.



Wydaje się, że przesadnie upraszcza
sprawy. Nie ma więc innej drogi, jak
sformułowanie pytania z całą
jasnością: „czy ten świat jest jedynym
i ostatecznym horyzontem człowieka
czy też istnieje jeszcze jakiś inny?”
Jeżeli nie ma innego świata,
wyjaśnienia takie, jak zawarte w tej
książce, nie miałyby żadnego sensu.
Jak mówił św. Paweł, „jeżeli Chrystus
nie zmartwychwstał, daremne jest
nasze nauczanie i daremna również
nasza wiara”. W tym samym tekście
(werset 19) dodaje: „Jeżeli tylko w
tym życiu pokładamy w Chrystusie
nadzieję, jesteśmy bardziej od
wszystkich ludzi godni politowania”.
Jeżeli wierzy się w „inny świat”,
wierzy się również w głębię
wszystkich innych form religijnych,
jakie pojawiły się na ziemi, a które
chrześcijanin rozumie jako
przygotowanie Ewangelii”. Z tego
punktu widzenia chrześcijaństwo
stanowi kompletne objaśnienie tego,
co boskie, w świetle wiary i nadziei.



Aż do XVII wieku wszystkie te
wcześniejsze poglądy akceptowano,
w ten sposób wierzono. Geniusze
tacy jak Dante, Galileusz, Szekspir,
Cervantes, Pascal, Corneille, Newton i
wielu innych nie zapuścili się w
świat podejrzliwości w stosunku do
wiary. Wrzawa niewiary jako
zjawisko społeczne rozpoczyna się
gdzieś w połowie tego stulecia wśród
libertynów. Później, wraz z
rozwojem wieku XVIII, znaczna część
intelektualistów myśli i pisze, że
brakuje jakiejś religii, ale
pojmowanej w kategoriach zwykłej
moralności społecznej, czy też
świeckiej etyki i na wszelki wypadek
jakiejś filozoficznej religii
komponującej geometrycznie świat
w taki sposób, aby system był
kompletny. W czasie rewolucji
francuskiej niektórzy dochodzą aż do
ateizmu.

Prądy filozoficzne oraz wysiłki nauk
eksperymentalnych jednoczą się w



XIX wieku, aby unicestwić
wszelkiego rodzaju rzeczywistość
religijną. W drugiej połowie tego
stulecia, gdy zaczyna odchodzić
zajadły pozytywizm, próbuje się w
jakiś sposób zrekonstruować wiarę i
traktować ją przede wszystkim w
kategoriach „fenomenu
świadomości”. Nie mówi się o
gwarancji przyszłej rzeczywistości, o
życiu po życiu.

W niektórych koncepcjach
chrześcijańskich XIX-XX wieku
doprowadza się do ostateczności tę
wypreparowaną wiarę: w krytyce
biblijnej (Harnack), w negacji
boskości Chrystusa (Straus, Renan),
w tzw. demitologizacji (Bultmann). W
tym samym okresie można dostrzec
w Kościele katolickim pewną
tendencję, którą św. Pius X odrzuca
jako modernizm. Prąd ten atakuje na
nowo w latach pięćdziesiątych i
prawie triumfuje w latach
sześćdziesiątych i siedemdziesiątych.



W latach osiemdziesiątych i
dziewięćdziesiątych Jan Paweł II
musi mówić o „drugiej ewangelizacji
Europy”. W wielu wymiarach
oznacza to przywrócenie wierze i
duchowości rzeczywistego, ludzkiego
i boskiego miejsca[5].

Aby zrozumieć Opus Dei trzeba mieć
na uwadze, że tak jak każde inne
przesłanie wierne Ewangelii, opiera
się na rzeczywistości
nadprzyrodzonej, a nie na jakiejś
nadwątlonej duchowości Potęga
ducha objawia się bowiem, jak
mówił błogosławiony Escriva, „w
rzeczach najbardziej widocznych i
materialnych”.[6]

Nie wolno zagubić tego wątku przy
lekturze tej książki, stanowiącej
zaledwie próbę wyjaśnienia. Opus
Dei ożywia silna wiara w to, co
duchowe i nadprzyrodzone i w
rzeczywistość, która uobecnia się w
historii, ale wykracza daleko poza



nią. Wynika z tego, że świat ziemski
jest miejscem prawdziwego
spotkania z Bogiem. Nie jest
miejscem ostatnim ani ostatecznym,
ale nie jest również jedynie cieniem
(Platon) albo czymś skażonym przez
materię (manicheizm). Założyciel
Opus Dei mawiał: „Nauczałem tego
stale za pomocą słów Pisma
Świętego: świat nie jest zły, ponieważ
wyszedł z rąk Boga, ponieważ jest
Jego stworzeniem, ponieważ Jahve
spojrzał na niego i widział, że jest
dobry (Rdz, 1-7). To my ludzie,
poprzez nasze grzechy i
niewierności, czynimy go złym i
szpetnym”.[7]

Język Założyciela Opus Dei, odnosząc
się do tego tematu, podkreśla
antytezę „chrześcijańskiego
materializmu”, czegoś, co polega na
„materializowaniu” życia duchowego
i na unikaniu pokusy „prowadzenia
podwójnego życia: z jednej strony
życia wewnętrznego, życia w relacji z



Bogiem, a z drugiej, innej i
oddzielnej, życia rodzinnego,
zawodowego i towarzyskiego,
pełnego małych, ziemskich spraw”.
Ten „chrześcijański materializm” bez
obawy o wcielenie, „śmiało
przeciwstawia się materializmom
zamkniętym na ducha”.[8] Wysilanie
języka aż do tych granic daje pewne
przekonanie, że w duchowości Opus
Dei nie ma oblicza manicheizmu.
Przeciwnie. Manicheizm był stale
obecny w historii Zachodu, tak
pośród „spirytuałów” jak i między
agnostykami oraz ateistami. Dla
manicheizmu, w jego szerokim
znaczeniu, istnieje coś ciemnego w
świecie i w człowieku. Nie można się
przed nim bronić inaczej niż żyjąc
unikając wszelkiego kontaktu z
materią. Ponieważ jest to
niemożliwe, również manichejczyk
musiał jeść, manicheizm popadał
często w inną skrajność, w
kompletne skażenie grzeszną
materią. Pozostawało więc na koniec



przekonanie, że zepsucie jest tak
rozpowszechnione, iż nie ma innego
środka, jak żyć w nim i z niego.

Odnosimy się tu do manicheizmu,
aby zwrócić uwagę na wpływ, jaki
pewne pozostałości tego stanowiska
wywarły na niektóre formy życia
duchowego na przestrzeni dziejów.
Odrzucenie manicheizmu oznacza
możność wierzenia, że to, co
duchowe jest rzeczywistością
„wcieloną”, a nie skażona przez
materię. Materia nie jest zła. Można
więc przeżywać w godności
rzeczywistość materialną.

Rozważania te znalazły się na
początku, ponieważ moim zdaniem,
trzeba wyjść od nich, przynajmniej w
formie hipotezy, aby zrozumieć Opus
Dei, jak i wszystkie inne instytucje
chrześcijańskie. Istota Opus Dei
zasadza się na tym, co duchowe.
Dlatego, kiedy Opus Dei oznajmia o
sobie samym, że jego cele są



„wyłącznie nadprzyrodzone”, nie
należy rozumieć przez to, że
instytucja ta znajduje się w jakimś
środowisku nieziemskim, gdzieś
pomiędzy ziemią a niebem, ale że
przedstawia się dowody, iż racja
nadprzyrodzona przeważa nad
każdą inną.

Ta nadprzyrodzona racja oraz sens
stanowią drogę mistycyzmu
(pozbawiając oczywiście to słowo
niesłusznej konotacji ezoterycznej),
drogę do uświęcenia. Dlatego Opus
Dei ma być włączone w dzieje
chrześcijańskiej duchowości.

Odrzucenie manicheizmu nie
oznacza zanegowania rzeczywistości
grzechu czyli zła moralnego,
ludzkiego działania przeciwko woli
Bożej. Grzech we właściwym
znaczeniu powoduje, chociaż
czasami nie dostrzega się tego od
razu, negatywne konsekwencje dla
żyjących na ziemi, szczególnie dla



świata ludzkiego. Z drugiej strony, od
samego początku grzech
pierworodny jest również tym złem,
które wpływa na zarysowanie
złożonej panoramy człowieka.
Odrzucenie manicheizmu nie jest
więc równoznaczne z
trywializowaniem rzeczywistości
ludzkiej. Jedność czynnika
materialnego i duchowego nie jest
też czymś jednoznacznym i
oczywistym: zawsze daje się dostrzec
jakieś napięcie. Ujawnia je św. Paweł
pisząc: „nie czynię dobra, którego
chcę lecz zło, które nienawidzę (Rz 7,
15).

To, co duchowe może się objawiać w
okolicznościach najbardziej
zwyczajnych, jednak z tego nie
powodu zatraca się jego wymiar
tragiczny i optymistyczny
równocześnie. Jak przypominał
Pascal, grzech ustawia człowieka w
sytuacji gorszej od zwierząt, ale nie
jest ostatnim słowem. Ostatnim



słowem jest Odkupienie grzechu.
Ponieważ istnieje Odkupienie,
manicheizm prowadzi w ślepy
zaułek. Jeżeli więc chcemy zbudować
prawdziwą duchowość, musi
pozostawać ona daleko od tego
rodzaju projekcji rzeczywistości.

Rozważania te mogą wydawać się
zbyt obszernym wstępem,
podejmowanie tematu bez próby
wyjaśnienia rzeczywistości
duchowych oznacza, moim zdaniem,
wystawienie się na ryzyko
niezrozumienia od samego początku.
Prawie sto lat temu Bergson mówił o
konieczności znalezienia
„suplementu duszy”. Albo daje się
miejsce na duchowość albo wiara
pozostaje jedynie w sferze postaw.

2. Świętość dla nielicznych czy
świętość dla wszystkich?

Od samego początku duchowość
chrześcijańska musiała bronić się
przed pewną pokusą polegającą na



chęci dostosowania treści wiary do
tego, co człowiek sam z siebie może
zrozumieć i odczuć. Z tego powodu
gnostyzcyzm, najbardziej
charakterystyczna forma tego
myślenia, nie uznawał rzeczywistości
Wcielenia Syna Bożego, tego, że
Chrystus był „prawdziwie Bogiem i
prawdziwie człowiekiem”.

W chrześcijaństwie, przeciwnie,
mamy dostęp do Boga przez Jezusa.
Więź z Bogiem jest przede wszystkim
związkiem z Chrystusem. Droga do
świętości jest drogą Chrystusa. Cała
teologia rozprawiając o Bogu, kończy
się na teologii duchowości, teologii
jedności z Bogiem.

Podstawowe pytanie tej teologii
można sformułować następująco: czy
pełna jedność z Chrystusem jest
osiągalna dla wszystkich?
Odpowiedź teoretyczna, w ścisłym
rozumieniu słowa „teoretyczna” jest



twierdząca. Jednakże zagadnienie to
ma również swój aspekt historyczny.

Znaczącym etapem w dziejach
duchowości chrześcijańskiej, a
równocześnie w rzeczywistości
tamtych czasów jest duchowość
zakonna, sytuująca określonych
mężczyzn i kobiety we właściwym
stanie: w stanie doskonalenia, w
stanie duchownym.

Opus Dei jednak wypływa z innego
źródła, obecnego od samego
początku w dziejach chrześcijaństwa,
z powszechnego wezwania do
świętości pośrodku świata. Trudno
jednak dostrzec istotę świeckiej
duchowości, która jest pewnym
aspektem tego powołania, bez
znajomości podstawowych faktów z
„historii poszukiwania świętości”.

Według potwierdzonej wiedzy
historycznej pierwszym autorem,
który wyraźnie uprawia teologię
duchowości jest Orygenes, piszący w



pierwszej połowie III wieku (zmarł w
roku 253). Autor ten, podobnie jak
jego mistrz Klemens z Aleksandrii,
czyni rozróżnienie pomiędzy tymi,
którzy mogliby nazywać się
wspólnotą wiernych a duszami
wybranymi czy pouczonymi. Jeżeli
można tu mówić o powszechnym
wezwaniu do świętości, faktycznie
postępują za nim tylko nieliczni.

Owe dusze wybrane mają uprawiać
nieustanne ćwiczenia, (ascesis w
języku greckim), a to zakłada:
wyrzeczenie się rodziny i własności,
walkę o opanowanie ciała, surowe
posty i nieprzerwane studia Pisma
Świętego. Przyjęcie tych i innych
warunków jako koniecznych dla
osiągnięcia doskonałości czyni z
Orygenesa prekursora
monastycyzmu. Można więc łatwo
zrozumieć, że przeciętny
chrześcijanin nie miał czasu ani
okazji, aby naśladować model życia
zachwalany przez Orygenesa.



Stanowisko aleksandryjskiego
teologa bez wątpienia nie było
odosobnione. Nieco wcześniej
Tertulian, nie będący wówczas
jeszcze zwolennikiem herezji
Montanusa, napisał traktat na temat
modlitwy, którego perspektywa była
bliższa wspólnotowym formom
życia.

Podsumowując: już w pierwszych
wiekach rozróżnia się stronę
teoretyczną i praktyczną.
Teoretycznie nie neguje się, że Bóg
wzywa wszystkich do świętości, ale
w praktyce daje się zauważyć, że
tylko nieliczni wybierają trudniejszą
drogę.

W drugiej połowie IV wieku rodzi się
zjawisko monastycyzmu.
Monastycyzm reprezentuje w
chrześcijaństwie pierwsze
praktyczne sformułowanie myśli, że
aby żyć w zgodności z Ewangelią
trzeba odsunąć się od świata; to



znaczy nie tylko od „grzesznego
świata”, ale od świata w ogóle. W
rzeczywistości idea ucieczki od
„światowych rozkoszy” jest starsza
niż chrześcijaństwo. Spotykamy ją w
świecie klasycznym, rzymskim i
greckim. Ten, który wie, mędrzec,
oddala się, ucieka od światowego
zgiełku. Jak więc widać, idea nie jest
nowa. W VI wieku przed Chrystusem
Heraklit nie mówił niczego innego.
Jednakże zakonnicy wzbogacają ją o
motyw nadprzyrodzony: jedność z
Chrystusem.

Św. Atanazy opisał w roku 357, w 
Żywocie św. Antoniego początki
chrześcijańskiego monastycyzmu.
Antoni zmarł w roku 356, być może
w wieku stu lat. Godne uwagi jest
jednak jak, w pewnym sensie
koniunkturalne wyjaśnienie,
wypływające z początków
monastycyzmu, przekształciło się
następnie w teorię. Odnośnie do
pierwszego pisze Quasten: „Była to



naturalna reakcja przeciw
niebezpieczeństwu sekularyzacji po
tym jak Kościół osiągnął pokój, a
chrześcijaństwo zostało przyjęte jako
religia państwowa. Zwalczono
rozszerzanie się światowości
uciekając od świata”[9]. W roku 320
współczesny św. Antoniemu św.
Pakomiusz dał początek pierwszemu
klasztorowi czyli miejscu życia
wspólnotowego. Tenże Pakomiusz
napisze pierwszą regułę
monastyczną, która przetrwa po
dzień dzisiejszy w ciągu
zawierającym między innymi reguły
św. Bazylego, św. Augustyna, św.
Benedykta.

Aż do XIII wieku nie będzie innych
form życia religijnego, w znaczeniu
oddalenia od świata, poza życiem
monastycznym. Jak wiadomo,
klasztory spełniały zasadniczą rolę
na wielu polach, począwszy od
specyficznie duchowych aż do
przekazywania kultury, tworzenia



pierwszych ośrodków nauczania
oraz, zdaniem Maxa Webera,
racjonalizacji stosunków
gospodarczych. Trzeba również
zauważyć, że Wielcy Kościoła
pierwszych wieków nigdy nie
napisali, że świętość , życie w
łączności z Bogiem, mistyczne
wzrastanie, będzie możliwe tylko w
życiu monastycznym. To znaczy, że
można było być głęboko religijnym
bez konieczności oddawania się
życiu zakonnemu. Wśród innych
przykładów wymieńmy te oto słowa
św. Grzegorza z Nysy: „Odległość
między tym, co boskie, a tym, co
ludzkie nie jest odległością miejsca,
tak aby istniała potrzeba jakiegoś
mechanicznego pośrednika, aby to
ociężałe, ziemskie ciało mogło
przenieść się do życia umysłowego i
bezcielesnego. (...) On polecił ci, abyś
w modlitwie nazywał Boga Ojcem,
nakazuje ci ni mniej ni więcej, abyś
stał się podobny do swego
niebieskiego Ojca poprzez życie



godne Boga, który zaprasza nas
wyraźnie do innego świata, kiedy
mówi: ‘bądźcie doskonali, jak Ojciec
wasz niebieski jest doskonały’ (Mt 5,
58)”. [10]

Wypada zatrzymać się teraz na
postaci wyrastającej ponad
przeciętność, na Augustynie z Hipony
(354-430), ponieważ jasno wyraża
ona radykalną równość chrześcijan
ze względu na sakrament chrztu.
Takie właśnie jest znaczenie jego
słów zebranych przez Sobór
Watykański II: „dla was jestem
biskupem, z wami -
chrześcijaninem”[11]. Wiedział on
dobrze, że w życiu chrześcijańskim
liczy się jego treść, a nie tytuły.

Pamiętać należy, że ówczesne
społeczeństwo świeckie podzielone
było na warstwy. Zasadnicze
rozróżnienie pomiędzy wolnymi i
sługami nie zanikło i nie zaniknie
jeszcze przez wiele wieków, a prace



ręczne czyli prawie wszystkie
zajęcia, były uważane za służebne.
Nie trzeba tego dowodzić: wystarczy
przypomnieć, że ponad 80%
społeczeństwa stanowili chłopi, a
większość z nich nie była wolna.
Kanoniczna terminologia „prac
służebnych” sięga wieku XX, kiedy
chodzi o wskazanie, że w dni
świąteczne praca jest zabroniona.
Obok przestrzegania niedzielnego
nakazu istotny był również
odpoczynek tych, którzy musieli
pracować fizycznie, aby żyć: a więc
praktycznie prawie całej ludności.

Po upływie prawie tysiąca lat od
narodzin monastycyzmu, w czasie
jego ponownego ożywienia w XIII
wieku, ma miejsce rewolucja
zakonów żebrzących. Na przykład
ubóstwo św. Franciszka z Asyżu
wzbudzało wówczas wielkie
zainteresowanie, a franciszkanie
odpowiedzieli natychmiast na
najpilniejsze potrzeby ludu.



Zrozumiałe jest jednak, że nie
wszyscy, a właściwie tylko nieliczni,
mogli żyć jak bracia medykanci,
ponieważ kiedy ci żebrali, aby
przeżyć, inni musieli pracować, aby
móc ofiarować im jałmużnę.
Generalnie popularność nowych
zakonów w pełnym zróżnicowania,
kreatywności oraz poczucia tego, co
nadzwyczajne i cudowne, okresie
średniowiecza przyczyniła się do
rozpowszechnienia idei, że
duchowość współgra z oddaleniem
od tego, co materialne.

W pierwszych dziesięcioleciach
wieku XVI, w epoce Lutra, istniało
wiele reguł zakonnych: benedyktyni,
kartuzi, franciszkanie, dominikanie,
serwici, augustianie... Sam Luter był
zakonnikiem, augustianinem. Jeden z
jego biografów doszedł nawet do
wniosku, że zakonna kondycja Lutra
odcisnęła się na całej jego
osobowości: „powiedziałbym, bez
żadnej lekceważącej intencji, że



mniszość (die Moncherei w
terminologii luterańskiej)
przekształciła się w rodzinę jego
ciała i formę jego ducha, wpłynęła na
całe wychowanie, na jego obyczaje,
język, charakter, stosunki
towarzyskie, religijność i duchowość
chrześcijańską, które posiadają wiele
cech zakonnika obserwanta nawet w
chwilach największej gwałtowności
antymonastycznej. Coś z „mnicha”
we wszystkich znaczeniach tego
słowa, objawia się zawsze w
osobowości Lutra. Luter, tak jak i
Niemcem, był zawsze bratem
zakonnym, nawet po zawarciu
małżeństwa.”[12]

Zrządzeniem opatrzności luterański
furor przeciwko życiu zakonnemu,
zbiegł się z rozkwitem
wspólnotowego życia duchowego
pod koniec drugiej dekady wieku
XVI. Początkowo nie chodzi o zakony,
ale raczej o bractwa tworzone przez
kapłanów i możnych świeckich:



szlachtę, humanistów. Przykładem
może być Oratorium Boskiej Miłości,
założone w roku 1517, a więc w
początkach rebelii Lutra. Od roku
1519 funkcjonuje Konfraternia
Miłosierdzia, bractwo założone w
celu spełniania uczynków
miłosierdzia, bardzo popierane przez
papieży. W roku 1524 Klemens VII
przyznał mu kościół św. Hieronima
od Miłosierdzia.

Ważne wydaje się stwierdzenie Von
Pastora: „Jednak bez względu na to,
jak ważne i dobroczynne okazałoby
się działanie Oratorium i jego
odgałęzień, stowarzyszenia tego
rodzaju, ze względu na swój
charakter, nie mogły wywiera
szerszego i skutecznego wpływu. Nie
będąc niczym więcej jak tylko
bractwami, nie miały silnej
organizacji, a do ciągłej zmiany
liczby członków dochodził brak
koordynacji w dobrych
przedsięwzięciach, dla których się



zebrali, z powodu obowiązków stanu
oraz zajęć innego rodzaju”.[13]

W takim właśnie klimacie
fundowane były takie kongregacje
jak teatyni (1524), barnabici (1533)
oraz jezuici (1534). Opinie Von
Pastora na temat teatynów odnieść
można do większości tego, co
pojawia się w tej epoce: „Powinien
był powstać jakiś nowy instytut o
nowocześniejszym duchu, którego
członkowie byliby zwykłymi
kapłanami dającymi przykład swoją
nienaganną postawą i wiernym
wypełnianiem powołania wobec
wielkiej masy kleru świeckiego, w
części głęboko zdemoralizowanego”.
[14]

Podczas Soboru Trydenckiego,
zakończonego 3 grudnia 1563 roku,
wydano wyraźne dyspozycje w celu
zreformowania życia zakonnego
licząc na pomoc nowych
zgromadzeń, które powstały w



ostatnich dekadach, a w
szczególności Towarzystwa
Jezusowego. W tej epoce została
przeprowadzona również reforma
karmelitanek i karmelitów. W roku
1565 Pius IV udzielił Teresie od
Jezusa pozwolenia na założenie
zreformowanego konwentu w Avila.
W tym samym roku rozpoczyna się
odnowa Cysteru. Trydenckie dekrety
reformatorskie zostały przyjęte przez
dominikanów, franciszkanów i
ogólnie przez wszystkie rodziny
zakonne. „Dzięki soborowym
decyzjom odnośnie do reformy
zakonów męskich i żeńskich, zostały
śmiertelnie ugodzone
najpoważniejsze nadużycia.
Wszędzie tam, gdzie tylko
rozporządzenia te zostały
wprowadzone w życie, zakony
wstąpiły na nową drogę.
Rzeczywiście, wszystkie stare
zgromadzenia odnowiły się w
następnym stuleciu: niektóre z nich
osiągnęły wspaniały rozkwit



nieporównywalny nawet z
najlepszymi czasami życia
monastycznego”[15].

I znowu czasy się zmieniły, a Kościół
wiedział, jak odpowiedzieć na nowe
potrzeby. Jest tak na przykład z
postacią św. Józefa Kalasantego
(1556-1648), pierwszego, który w
sposób zorganizowany zajął się
wychowaniem dzieci ludzi ubogich.
Z jego inspiracji, w roku 1597, rodzi
się pierwsza, bezpłatna, ludowa
szkoła.[16] Nauczyciele zaś zaczęli
tworzyć stopniowo nową
kongregację religijną Kleryków
Regularnych Szkół Pobożnych.

Znak ten odczytywały prawie
wszystkie nowe fundacje powstające
na przestrzeni wieku. „Uwalniano”
zakonników i zakonnice od ich
„osiadłych” zajęć, aby łatwiej mogli
poświęcić się dziełom miłosierdzia.
Tak było w przypadku wielu
instytucji założonych przez św.



Wincentego a Paulo (1576-1660).
Wśród nich najbardziej znane są
Córki Miłosierdzia. Podobnie rzecz
miała się z pracami wychowania i
edukacji podjętymi przez Braci Szkół
Chrześcijańskich św. Jana Chrzciciela
z la Salle (1651-1719). Schemat jest
zawsze taki sam: grupa osób, które
porzucają „swoje czasy”, aby
poświęcić się dziełom miłosierdzia,
nie z motywacji społecznych, ale z
powodu miłości do Boga.

W dziejach duchowości wiek XVIII
stanowi trudną epokę. Oto
przykłady: upadek lub kłopoty
niektórych instytucji (na przykład
zakon jezuitów rozwiązany przez
Stolicę Apostolską w 1773 roku z
powodu nacisków politycznych ze
strony wielu monarchów), wpływy
mentalności inspirowanej
Encyklopedią (przeciwną
chrystianizmowi), brak energicznych
papieży (podczas konklawe z drugiej
połowy XVII wieku wybierano osoby



stare i chore). Wkrótce nadejść miała
dechrystianizacja całych mas. Nie
dziwi nas więc, że dwie instytucje,
jakie narodziły się w tej epoce -
pasjoniści św. Pawła od Krzyża
(1694-1775) oraz redemptoryści św.
Alfonsa Marii de Liguori (1696-1787)
będą poświęcać się popieraniu
kolektywnych form ewangelizacji,
misji ludowych. Później przyszła
wielka transformacja związana z
rewolucją francuską. Ta rewolucja
idei, połączona z rewolucją
przemysłową, zmieniła
społeczeństwo. Dla Kościoła
rewolucja, nie biorąc tu pod uwagę
faktu prześladowań, zakładała
zmianę scenariusza działań.

Za przykładem rewolucji francuskiej
władze polityczne XIX wieku stawały
się często zwolennikami laicyzmu,
tzn. pewnej wizji rzeczywistości
przede wszystkim niekonfesyjnej i
agnostycznej, jeśli w ogóle nie
ateistycznej. Religia miała zostać



przesunięta do sfery prywatnej, bez
wpływu na sprawy publiczne.
Równocześnie rozpowszechniały się
wizje świata, na przykład
ewolucjonizm Darwina, które
wykluczały z zasady istnienie Boga.
Nie było ono już potrzebne, aby
zrozumieć pochodzenie człowieka.

W dziewiętnastym wieku zarówno
władze polityczne, jak i masy nie
interesowały się chrześcijańską wizją
świata. A paradoksalnie dusza
rewolucji francuskiej była
chrześcijańska, według sławnego
powiedzenia Chestertona: ”idee
chrześcijańskie, które stały się
szalone”.

Dla zrozumienia tych postaw i
tendencji, które są poprzednikami
dzisiejszych, istotne jest
podkreślenie, że w wieku XIX w
większej części świata zachodniego
odrzucono stanową koncepcję
społeczeństwa. Rozpoczyna się w ten



sposób narastające wzmacnianie
procesu demokratyzacji, jak
zaobserwował Alexis de Tocqueville.

Uważam za stosowne przypomnieć
te historyczne dowody, ponieważ
równocześnie z tymi zjawisk
przygotowywana była droga do
odrodzenia powszechnego wezwania
do świętości. Z końca XIX wieku
pochodzą owe „nowe formy”[17],
które podsumowując tak doktrynę
jak i doświadczenia niektórych
poprzedników, miały ukazać
konkretne drogi temu drugiemu
nerwowi duchowości
chrześcijańskiej obecnemu od
początków: tzw. powszechnemu
wezwaniu do świętości pośród
świata.

Nie myśl, proszę, Drogi Czytelniku, że
straciłeś czas czytając te kilka stron
wprowadzenia. Opus Dei można
zrozumieć jedynie w kontekście
prawdziwej woli naśladowania



Chrystusa na drodze Ewangelii. To
nic innego.

3. Czas i miejsce Opus Dei w
Kościele

Jak już zauważyliśmy wcześniej,
nerw duchowości świeckiej w
Kościele pozostawał zawsze utajony,
będąc nie tylko źródłem
konkretnych, indywidualnych
przypadków świętości pośród świata,
ale również niektórych zamierzeń
zbiorowych. Owa świecka
duchowość była równocześnie czymś
obecnym i nieobecnym.

Istnieje wiele wyjaśnień tego
złożonego fenomenu obecności i
nieobecności, ale warto przypomnieć
jedno, łatwo sprawdzalne: przez
wiele wieków słowo laik albo profan
było symbolem człowieka
nieoświeconego, niewykształconego,
ignoranta. Różnica między masa i
elitą była wyraźnie zaznaczona. W
końcu przecież gremia, które



zanurzały swe korzenie w rzymskich
kolegiach, nie zanikły całkowicie aż
do XIX stulecia.

Bez wątpienia więc nie dziwi nas, że
druga połowa XVI wieku, epoka
pierwszego impulsu reformy
katolickiej, widziała zanikanie
interesującego fenomenu
apostolstwa świeckiego, o którym już
wspomniano przy postaci Filipa Neri.
W końcu samo Oratorium
przekształci się w Stowarzyszenie
Życia Apostolskiego, zasymilowane z
zakonnikami.

Również osoba tak bliska św.
Filipowi Neri, jak św. Franciszek
Salezy, autor słusznie
niezapomnianego Wprowadzenia do
życie pobożnego (1609), gdzie
stwierdza się, że miłość do Boga
możliwa jest we wszystkich stanach,
nie zakłada instytucji o duchowości
świeckiej. To, co założył z Janiną
Franciszką de Chantal przekształciło



się w końcu w kongregację zakonną.
W tamtych czasach inne rozwiązanie
było niemożliwe. Pozostanie tak aż
do dwudziestego wieku.

O „dojrzałości laikatu”(pojęcie ściśle
związane, chociaż nie zupełnie
zbieżne z duchowością świecką,
ponieważ ta obejmuje również
kapłanów diecezjalnych) zaczyna się
mówić dopiero w początkach
naszego stulecia. Zwiastuny tego
zjawiska pochodzą jednak z końca
XIX wieku i związane są z
pojawieniem się czegoś, co później
określono „nowymi formami
apostolstwa”. Rzeczywistość
indywidualnych postaw ludzi
świeckich, którzy uświęcają się
pośród świata, prowadzeni zwykle
przez jakiegoś kierownika
duchowego, jest tak stara jak
chrześcijaństwo, ale faktycznie
pozostawiła w historii niewielki ślad.
Owe „nowe formy” natomiast
stanowiły próbę znalezienia prawnej



drogi dla stowarzyszeń. Różne
inicjatywy, które nie przekraczały
granic lokalnego środowiska, były
aprobowane zwyczajnie jako
stowarzyszenia wiernych.

Znajdujemy na ten temat pewne
uwagi w tekstach pochodzących z lat
dwudziestych, a przede wszystkim
trzydziestych i czterdziestych[18].
Musiało upłynąć jednak jeszcze
ponad dwadzieścia lat, aż Sobór
Watykański II usankcjonował
efektywną „dojrzałość laikatu”.
Wystarczy powiedzieć, że dekret
dotyczący tego tematu Apostolicam
actuositatem, jest nowością w historii
Kościoła.

Panuje powszechna opinia, że wśród
doświadczeń, na których oparł się
Sobór Watykański II, odnawiając
doktrynę dotyczącą powszechnego
wezwania do świętości, ważne
miejsce zajmowało Opus Dei[19]. Nie
dziwi nas więc, że droga wiodąca do



jego uznania, będzie prowadziła
przez morze problemów. Opus Dei,
tak jak to widział w roku 1928 ksiądz
Josemaría Escrivá, nie miało być
szablonem służącym do
przystosowania stanu zakonnego dla
nowych czasów i nowych potrzeb
(jest to odrębny proces, którego
można było oczekiwać i który
rzeczywiście nastąpił). Było
natomiast nowym wcieleniem
świeckiej duchowości.

W ten sposób jasny staje się nacisk,
jaki kładł Założyciel Opus Dei na to,
aby mężczyzna czy kobieta, którzy
otrzymują powołanie, nie zmieniali
stanu, ale aby pozostali w
dotychczasowym (wolnym,
małżeńskim, wdowim, kapłańskim),
wzbogaconym nową wizją:
uświęcania od wewnątrz
codziennych, normalnych,
zawodowych zajęć. Nie wolno
opuszczać dotychczasowego świata,
nawet w myśli. Być nie „jak inni”; być



jednym więcej pośród innych, ale
zobowiązując się do życia cnotami
chrześcijańskimi z pomocą
pogłębionej formacji według ducha
Opus Dei.

Założyciel Opus Dei mówił od
początku, że ci, którzy będą tworzyć
organizację, nawet jeszcze bez
nazwy i bez właściwych członków,
mają nie zmieniać swego stanu. Tak
więc pierwsze co istnieje w Opus Dei
to praktyka życia chrześcijańskiego
pośród innych. Życia, które od
samego początku miało aprobatę
kompetentnego autorytetu: Kościoła.

Problem, jaki wówczas natychmiast
się pojawił, można sformułować
następująco: jak zamknąć w
ówczesnym rygorystycznym prawie
kościelnym rzeczywistość
zaangażowania w życie
chrześcijańskie, w poszukiwanie
świętości bez zmiany stanu?
Znamienne jest, że dylemat ten nie



został rozwiązany aż do roku 1982 i
że Założyciel Opus Dei nie doczekał
jego rozwiązania. Droga prawna
Opus Dei jest czymś złożonym, a
nawet „skomplikowanym” używając
słów Założyciela[20].

Brakuje tu miejsca na śledzenie
konkretnych etapów procesu, który
przez wiele lat wydawał się
niemożliwy do zakończenia[21].
Podstawowe znaczenie ma fakt, że
życie duchowe, nadprzyrodzone
okazuje się, w pewnym sensie,
niepowstrzymane, kiedy posiada
odpowiednią siłę i jest oparte na woli
Bożej. Rozwiązaniem prawnym
problemu, co można przeczytać w
Konstytucji apostolskiej Jana Pawła II
Ut sit z 28 listopada 1982 roku, stała
się Prałatura personalna o zasięgu
międzynarodowym, nosząca nazwę
Prałatura Świętego Krzyża i Opus Dei
albo w skrócie Prałatura Opus
Dei[22]. Wśród konsekwencji, jakie
pociąga za sobą status Prałatury jest



postanowienie, że Opus Dei jest
zarządzane przez Prałata
podlegającego Kongregacji Biskupów.
To znaczy, tworzy część prawnej
struktury Kościoła[23].

W jednym z wywiadów dla Corriere
della Sera Prałat Opus Dei, biskup
Álvaro del Portillo odpowiada w
następujący sposób na pytanie, czym
jest Prałatura personalna: „Jest to
struktura hierarchiczna Kościoła,
która gromadzi kapłanów i świeckich
pod jurysdykcją Prałata, w celu
urzeczywistniania określonego celu
apostolskiego wśród zwykłych
chrześcijan pośrodku świata,
nauczając przekształcania pracy w
modlitwę, w okazję do spotkania z
Bogiem”[24].

Tak duchowni, jak i świeccy mają w
Opus Dei jedno powołanie, które
prowadzi ich do uświęcenia
codziennej pracy, w przypadku
księży - kapłańskiego ministerium,



dając okazję do lepszego poznania i
umiłowania Boga. Z tego samego
powodu kapłani i świeccy angażują
się w niezwłoczną realizację tego
celu albo, w innym wymiarze, w
rozpowszechnianie wśród osób
wszelkich stanów ducha uświęcania
się poprzez zwykłe życie.

Pojęcie „prałatury personalnej” nie
jest znane, co nie dziwi, jeśli się
bierze pod uwagę, że istnieje ono od
czasów Soboru Watykańskiego II.
Nowe słowa oznaczające nowe
pojęcia, potrzebują dużo czasu na
zadomowienie się w codziennym
języku, chyba że podchwycą je środki
masowego przekazu. To, co zdaje się
brzmieć zwyczajnie, nie na darmo
przecież ma za sobą całe wieki
trwania. To terminologia zawierająca
takie słowa jak diecezja, parafia,
pojęcia określające śluby, habity,
klasztory etc.



Najbardziej zrozumiała okazuje się
terminologia terytorialna, odnosząca
się do przestrzeni. Jednakże nie
wszystkie hierarchiczne struktury
Kościoła są terytorialne. W
niektórych krajach na przykład tzw.
ordynariat polowy ma własną,
zwykłą jurysdykcję. Odpowiedni
biskup nie posiada „terytorium”, lecz
pewną misję, pewien cel: duchową
troskę o osoby tworzące siły zbrojne.

Jest prawdopodobne, że w
przyszłości zwykła jurysdykcja
Kościoła wyrażać się będzie również
w pojęciach, jeśli tak można określić,
„czasu”, a nie tylko „przestrzeni”. To,
co przestrzenne będzie zawsze
dominować, intuicyjnie bowiem
przestrzeń jest bardziej zrozumiała
niż czas, ale Sobór Watykański II już
ustanowił jurysdykcyjne struktury
personalne.

Jest to temat, nad którym należy się
nieco zatrzymać.



Sobór, w punkcie 10 Dekretu o
kapłanach (z 7 grudnia 1965)
przewidział możliwość istnienia
„swoistych diecezji albo prałatur
personalnych”. 6 sierpnia 1966 roku
Paweł VI na mocy „Motu proprio” 
Ecclesiae Sanctae konkretyzuje istotę
owych prałatur. I wreszcie, 15
sierpnia 1967 roku, ten sam Papież,
w Konstytucji apostolskiej Regimine
Ecclesiae universae, która inicjowała
reformę Kurii, wymieniając
uprawnienia Kongregacji Biskupów,
wskazuje, że będzie ona
kompetentna, „w tym co odnosi się
do tworzenia nowych diecezji,
prowincji i regionów kościelnych (...),
jak również powoływania
wikariatów wojskowych i po
wysłuchaniu konferencji biskupich
danego terytorium, Prałatur
personalnych w celu realizacji
szczególnych zadań duszpasterskich
na rzecz regionów albo grup
społecznych wymagających pomocy:
dotyczy to również nominacji



biskupów, administratorów
apostolskich, koadiutorów, biskupów
pomocniczych, wikariuszy
wojskowych oraz wikariuszy i
prałatów, którzy korzystają z
jurysdykcji personalnej”.[25]

Oschłość języka prawniczego, w tym
przypadku prawa kanonicznego, jest
nieunikniona. Z drugiej strony,
historia procesu nabywania przez
Opus Dei adekwatnego zespołu
norm, od 1928 do 1982 roku, nie jest
tematem bynajmniej łatwym. Widać
to dokładnie w cytowanym już
studium El itinerario jurídico del
Opus Dei. Najbardziej oczywiste jest
to, że wcześniej czy później,
stosowny instrument prawny musiał
się pojawić, ponieważ Opus Dei było
rzeczywistością. Kiedy powstawało,
nie było żadnej normy prawnej, do
której mogłoby się dostosować.
Jednakże autorytety Kościoła,
uznając ważność istnienia tego
duszpasterskiego zjawiska,



stopniowo aprobowały Opus Dei za
pomocą mniej lub bardziej
odpowiednich instrumentów
prawnych, aż do momentu
dostosowania prawa do
rzeczywistości.

Od roku 1982 Opus Dei może
wypełniać swoje cele, nie przez
struktury przestrzenne, nie przez
„terytoria”, ale za pomocą Prałatury
personalnej. Chcąc wyjaśnić co nie co
większości Czytelników, którzy nie
śledzą ostatnich zmian prawa
kanonicznego, posługuję się dalej
językiem już nie prawniczym, ale być
może dzięki temu bardziej
zrozumiałym.

Prałatura personalna ma związek z
tym, co można by nazwać
uświęcaniem czasu. Otrzymuje
bowiem od tysięcy osób czas
potrzebny na realizowanie swego
właściwego zadania: osobistą
formację chrześcijańską i dzięki niej



na szerzenie w społeczeństwie
świeckim ewangelicznego ideału
powszechnego wezwania do
świętości pośród świata. Poświęcanie
czasu jest dla każdego członka Opus
Dei czymś, co nakłada się na jego
własne obowiązki zawodowe,
rodzinne, relacje społeczne. Nie
chodzi tu jednak o porzucenie albo
ograniczenie zakresu pracy, aby
poświęcić się modlitwie czy
apostolstwu, ale o przekształcenie
tejże pracy w okazję do uświęcania i
apostolstwa, do pełnego
zaangażowania się w ten wysiłek.

Teraz można już lepiej zrozumieć,
dlaczego Opus Dei nie tworzy „ciała”,
nie zbiera ludzi w „przestrzeni”, nie
jest organizacją terytorialną. Czas,
jaki tysiące członków Opus Dei
poświęca na wypełnianie celu
Prałatury nie jest w sposób widoczny
„zjednoczony”. Opus Dei, do chwili
swej fundacji, nie dążyło do
zajmowania stanowisk, ale zachęcało



ludzi do traktowania czasu,
jedynego, który mamy, czasu
zwykłego życia w pracy i w rodzinie,
jako hołdu składanego Bogu. Można
to odnieść do pewnej myśli zawartej
wDrodze: „Ci, którzy zajmują się
interesami materialnymi powiadają,
że czas to pieniądz. -Wydaje mi się,
że to za mało. Dla nas, zajmujących
się interesami duchowymi, czas... to
chwała!”[26]

Tak więc „miejscem” Opus Dei w
Kościele jest raczej czas. Pojęcie
prałatury personalnej łączy w jakimś
sensie wątek prawniczy z
antropologicznym.

W terminologii prawa kanonicznego
to, co „personalne” przeciwstawia się
w pewien sposób temu, co
„terytorialne”. Jeśli jednak, jak łatwo
zauważyć, słowo „terytorialny”
oznacza „przestrzeń”, to, co jest za
pojęciem „personalny”, to „czas”. Z
drugiej strony „prałatura” jest nazwą



własną zwykłej władzy(tak, jak
biskup jest prałatem diecezji).
Bardziej właściwym użyciem nazwy
„prałat” jest odniesienie jej do
władzy hierarchicznej w Kościele. W
przypadku Opus Dei Prałatura
personalna oznacz instytucję,
podejmującą się ożywiania czasu,
który członkowie poświęcają na
wypełnianie celów Prałatury. Ów cel
nie jest równocześnie niczym innym,
jak uświęcaniem tychże członków w
normalnym życiu i
rozpowszechnianiem
chrześcijańskiego stylu życia wśród
ludzi wszystkich kultur, stanów i
zawodów.

W ten sposób wyjaśnione byłyby
wszelkiego rodzaju wątpliwości na
temat Opus Dei. „Dzieło, Opus Dei nie
powstało w konsekwencji inicjatywy
jednego kapłana przepełnionego
duchowym niepokojem, ale jest
owocem Bożej interwencji w historię.
Nie wzywa do uczestnictwa w dobrze



umotywowanym projekcie
apostolskim, któremu człowiek
poświęca się z mniejszym lub
większym natężeniem, według
zapotrzebowania, ale do stawienia
się przed Bogiem, który wzywa
każdego po imieniu. Inaczej mówiąc
przystąpienie do Opus Dei zakłada
umiejętność stania się podmiotem
powołania czy boskiego wezwania,
zaproszenia, które pochodzi od
samego Boga i zobowiązuje całą
istotę człowieka, która powinna od
tego momentu skierować się
całkowicie we wszystkich i w
każdym z jej wymiarów na
naśladowanie i pójście za
Chrystusem, a konkretnie w
codziennej pracy, w normalnych
warunkach i kolejach losu pośród
świata.”[27]

Wszystko inne zależy od tego. Teraz
więc możemy rozpocząć naszą
historię.



[1] W dodatku do El País, najbardziej
rozpowszechnionego dziennika
hiszpańskiego czytamy: „ Opus Dei, z
łacińskiego dzieło Boże.
Zatwierdzona przez Kościół katolicki
Prałatura personalna, której
członkowie działają na całym
świecie. W jej skład wchodzą
zarówno kapłani jak i świeccy. Jej
założycielem był hiszpański ksiądz
Josemaria Escriva. Należy podawać
zawsze pełną nazwę: np. „członek
Opus Dei”, a nie „członek Opus”.
(Libro de Estilo, Madryt 1990, wyd. 3,
s. 324).Rzeczywiście, chociaż w wielu
jeżykach używa się często nazwy
„Opus”, poprawne jest, zwłaszcza w
publikacjach książkowych,
podawanie pełnej nazwy .
Zainteresowanie madryckiego
dziennika dla precyzji językowej jest
dosyć szczególne biorąc pod uwagę
fakt, że dziennik ten nie wyróżnia
się, najdelikatniej mówiąc,



sympatiami wobec doświadczenia
religijnego, zwłaszcza zaś
katolicyzmu.

[2] Tertulian, Apologeticum, 42, 4.

[3] Rozmowy z Prałatem Escriva,
Katowice 1993, nr 19.

[4] M. Eliade,Fragmentos de un
diario, Madryt 1979, s. 305.

[5] Od połowy lat siedemdziesiątych
następują zmiany zwiastujące nowa
epokę, w której wciąż tkwimy. Jedną
ze szczególnych tych zmian jest
trywializowanie rzeczywistości
duchowej aż do pojawienia się nowej
fali antyreligijnej. Bez wątpienia
jednak pozytywne wypowiedzi na
temat wiary płyną czasem ze strony
niewierzących. Chciałbym wskazać
jedynie na dwa przykłady Claude
Levi-Strauss, jeden z
najsławniejszych intelektualistów
francuskich, odrzucając ateizm, jaki
towarzyszył mu do 80 roku życia



mówi w książce-wywiadzie: „Zdarza
się, że lepiej rozumiem się z
wierzącymi niż z racjonalistami
różnych odcieni. Pierwsi mają
przynajmniej poczucie misterium.
Misterium, którego rozum, moim
zdaniem, z natury swojej nie jest w
stanie pojąć”. (C. Levi-Strauss, D.
Eribon,De cerca y de lejos, Madryt
1990, s. 18).

[6]Rozmowy..., nr 114.

[7]Tamże, nr 114.

[8]Tamże, nr 114-115.

[9] B. Quasten, Patrologia, Madryt
1973, t.2, s. 158.

[10]De oratione dominica, cyt. za
Quasten, op. cyt., s. 330-331.

[11] „Jeżeli niepokoi mnie to, kim dla
was jestem, równocześnie pociesza
to, kim jestem z wami. Dla was
jestem biskupem, z wami -



chrześcijaninem. Pierwsze pojęcie
wyraża powinność, drugie zaś łaskę,
tamto wskazuje na
niebezpieczeństwo, to zaś na
zbawienie” (św. Augustyn,Sermo 340,
cyt. za Konstytucją Lumen Gentium).

[12] R. Garcia-Villoslada, Martin
Lutero, Madryt 1976, t. 1, s. 107.

[13] L. von Pastor, Historia de los
Papas, Barcelona, t. 10, s. 294.

[14] Tamże, s. 303.

[15] Tamże, t. 17, s. 224.

[16] Tamże, t. 24, s. 68.

[17] Na temat owych „nowych form”
w apostolstwie patrz rozdział II, 2.

[18] A. Fuenmayor, J.L. Illanes, V.
Gómez Iglesias, El itinerario jurídico
del Opus Dei, Pamplona, 1989, s.
163-165.



[19] Kardynał Koenig pisał w roku
1975: „Magnetyczna siła Opus De
pochodzi, zdaniem wielu, z jego
głębokiej duchowości świeckiej. Już
momencie fundacji, w roku 1928,
ksiądz Escrivá uprzedził to, co z
Soborem Watykańskim II stało się
wspólnym dziedzictwem
Kościoła”(Corriere della Sera,
Mediolan, 9 XI 1975). Podobnie
wypowiadali się również inni
biskupi.

[20] List z 29 XII 1947, cytowany w El
itinerario..., s. 13.

[21] El itinerario..., s. 14. Złożoność
procesu prawnego związana jest z
wieloma czynnikami, ale jednym z
najbardziej oczywistych jest
przysłowiowa roztropność Stolicy
Apostolskiej przy zatwierdzaniu
nowych instytucji albo
modyfikowaniu ogólnego prawa
kościelnego. Normy, jak wiadomo,
wymagają pewnego zasiedzenia, aby



dawały bezpieczeństwo oraz
gwarancję subiektywnych praw. Z
drugiej strony, jeśli Stolica
Apostolska dostrzega obecność
prawdziwego ducha
chrześcijańskiego, otacza opieką
nowe instytucji, choćby nie miały
one jeszcze statutu prawnego
odpowiadającego ich naturze. Jest to
bowiem złożony proces prawny i
historyczny jednocześnie.

[22] Cały tekst w Dokumentacji na
końcu książki.

[23] Podstawowa bibliografia na
temat formuły prawnej Prałatury
znajduje się w El itinerario..., s.
421-502. Porównaj również
bibliografię na końcu książki.

[24]Corriere della Serra, Mediolan, 7
grudzień 1985.

[25] Na temat kontekstu tego
dokumentu El itinerario..., s. 370.



[26]Droga, nr 355.

[27]El itinerario..., s. 41.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/opus-dei-proba-wyjasnienia/

(13-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/opus-dei-proba-wyjasnienia/
https://opusdei.org/pl-pl/article/opus-dei-proba-wyjasnienia/

	Opus Dei, próba wyjaśnienia

