
opusdei.org

On pracuje ze mną

Ważną częścią naszej misji jest
dzielenie się naszą pogodną
radością z tymi, którzy są
przygnębieni i pozbawieni
nadziei.

07-01-2026

„Wyślij ją [Mądrość] z niebios
świętych, ześlij od tronu swej chwały,
by przy mnie będąc pracowała ze
mną i żebym poznał, co jest Tobie
miłe”[1]. Na początku okresu
zwykłego Kościół co roku modli się
tymi słowami, zainspirowany Księgą
Mądrości (por. Mdr 9,10). Mądrość,



która jest „smakiem dobra”[2]:
zdolnością do trafnego
rozpoznawania tego, co naprawdę
ważne, jedyne konieczne, najlepsze
(por. Łk 10,42). Każdego dnia coraz
więcej osób docenia ten
niematerialny skarb: rozczarowani
imperatywami sukcesu i
bezpieczeństwa, które czynią ich
pustymi, podejmują poszukiwania
czegoś więcej. Czasami poszukiwania
te prowadzą ich do wiary
chrześcijańskiej, innym razem
skłaniają do zgłębiania starożytnych
tradycji religijnych i filozoficznych
Dalekiego Wschodu, greckich szkół,
takich jak stoicyzm, a nawet
duchowości New Age.

„Wyślij swoją mądrość z tronu
chwały”: modląc się w ten sposób,
Kościół wznosi się pośród tych
pragnień i głosi Boga jako jedyne
źródło prawdziwej mądrości. W tym
nie ma nic niezwykłego dla
wierzącego, ale z drugiej strony, czy



to znaczy, że ta mądrość z góry
„pracuje ze mną”, towarzyszy mi w
codziennej pracy? W wielu
tradycjach, o których
wspomnieliśmy, codzienna praca jest
postrzegana jako przeszkoda w
poszukiwaniu mądrości, pełni życia.
W Biblii jednak mądrość – plan
zbawienia Boga dla Jego ludu,
stopniowo objawiany w Prawie i
prorokach – toruje sobie drogę
poprzez życie i pracę ludzi.
Ucieleśniona przede wszystkim w
dziele stworzenia świata, osiągnie
swój szczyt wraz z wcieleniem Słowa,
poprzez słowa, gesty i pracę Jezusa z
Nazaretu.

„Motyw nadprzyrodzony”

W swoim nauczaniu Święty
Josemaría często powracał do faktu,
że zbawienie Jezusa, ostateczne
objawienie mądrości, obejmuje nie
tylko Jego nauki, cuda i ofiarę na
krzyżu, ale także Jego codzienną



pracę w Nazarecie. „Praca - jako
podjęta przez Chrystusa - jawi się
nam jako rzeczywistość odkupiona i
odkupiająca: nie jest tylko
przestrzenią, w której człowiek żyje,
lecz jest środkiem i drogą do
świętości; rzeczywistością, którą
można uświęcić i która uświęca”[3].
Dzięki pracy Jezusa w Nazarecie
wszystkie działania mające na celu
zaspokojenie różnych potrzeb
ludzkiego życia zostały włączone do
Bożego planu.

„Właściwie nie można powiedzieć, że
istnieją szlachetne, ludzkie
rzeczywistości, które byłyby
wyłącznie świeckie, od kiedy Słowo
Boże raczyło przyjąć w pełni ludzką
naturę i uświęcić ziemię swoją
obecnością i pracą swoich rąk”[4].
Wszystko, co robimy, nabiera w ten
sposób nowego znaczenia:
mądrością, która „jest ze mną” i
„pracuje ze mną”, jest sam Pan Jezus,
który łączy moją pracę ze swoją.



Moja praca może zatem stać się
wyrazem tej Bożej mądrości i
właśnie to oznacza „uświęcenie jej” -
uczynienie jej czymś, co należy do
Boga, przedłużeniem Jego
nieustannego błogosławieństwa dla
świata (por. Rdz 1).

Ta perspektywa, bez wątpienia
piękna, może zostać przesłonięta lub
ukazać się dopiero po pewnym
czasie. Niemało jest osób, które są po
prostu wyczerpane lub przytłoczone
ciężarem swojej profesji albo
„wypalone” po latach intensywnej
pracy. nni cierpią z powodu
bezowocnych poszukiwań pracy lub
próbują podnieść się po poważnej
porażce zawodowej. Niektórzy z
trudem znoszą „przymusową
bezczynność”[5] spowodowaną
starością lub chorobą. Do wszystkich,
niezależnie od sytuacji, w jakiej się
znajdują, odnosi się to, co Święty
Josemaría napisał w Drodze: „Dodaj
do swoich codziennych obowiązków



zawodowych nadprzyrodzoną
motywację, a uświęcisz swoją
pracę”[6]. To zdanie wydaje się proste,
ale zawiera wizję świata, która nadal
jest nowatorska i niezwykła. Moja
praca, moje wysiłki, aby znaleźć
zatrudnienie lub być użytecznym dla
innych pomimo moich fizycznych
ograniczeń... wszystko to mieści się –
chce się zmieścić! – w planie
mądrości Bożej. To, co staje się
święte, tajemniczo płodne, to moja
„zwykła praca”, dokładnie taka sama,
jaką mógłbym wykonywać na własną
rękę. W rzeczywistości moja praca
już z góry należy do Boga jako coś, co
może być święte, ale wymaga
odpowiedniego nastawienia serca.

„Nadprzyrodzona motywacja”
przejawia jest w jakości i miłości z
jaką wykonujemy pracę: „istotną
częścią tego dzieła – uświęcania
zwykłej pracy – które Bóg nam
powierzył, jest dobre wykonanie
samej pracy, doskonałość, która jest



także ludzka, dobre wypełnianie
wszystkich obowiązków
zawodowych i społecznych”[7].
Zastanówmy się nad tymi słowami:
„doskonałość” pracy, jak mówi
Święty Josemaría, mierzy się w
kategoriach „obowiązków
zawodowych i społecznych”. To
prowadzi nas do sedna świętości
pracy, do jej szczególnego sposobu
przynależności do Boga.

Kiedy praca nabiera konkretnego
wymiaru

Każda praca jest rozumiana w
kontekście relacji: jest to usługa,
którą jesteśmy winni osobie lub
konkretnej społeczności, komuś, kto
ma potrzebę, którą profesjonalista
zobowiązał się zaspokoić. Stąd słowo
„profesja”, pochodzące z łacińskiego 
professio: publiczne oświadczenie
zobowiązania. Sieć wymiany usług,
która powstaje w ten sposób,
sprawia, że praca staje się naprawdę



ludzkim zadaniem. Pomimo pozornej
depersonalizacji wielu zawodów XXI
wieku, relacje te nadal istnieją w
cichości: pracownik sprzątający,
który zobowiązuje się zapewnić
przyjemną przestrzeń dla
pozostałych pracowników, inżynier
lotniczy, który czuje się
odpowiedzialny za życie pasażerów,
architektka, która projektuje
przestrzenie z myślą o umożliwieniu
godnych warunków życia tym, którzy
będą je zamieszkiwać, pracownik
magazynu, który dba o terminową
dostawę towarów bez uszkodzeń,
konserwator zabytków, który chroni
dobra kultury dla przyszłych
pokoleń...

Dla tych, którzy pragną uświęcać
swoją pracę – czyli włączać ją w
plany Boga – relacje te stają się
najważniejsze: praca nabiera
osobistego charakteru, zyskuje
własne oblicze. I właśnie w tej sieci
relacji międzyludzkich znajduje się



„nadprzyrodzoną motywację”, która
uświęca pracę: „Nie należy więc
zapominać, że ta godność pracy
oparta jest na Miłości. Wielkim
przywilejem człowieka jest
możliwość miłowania, dzięki której
wychodzi on poza to, co ulotne i
przemijające. Może miłować inne
istoty ludzkie, napełniając treścią
wypowiadane przez siebie słowa "ty"
i "ja". I może miłować Boga, który
otwiera nam bramy nieba; który
czyni nas członkami swojej rodziny;
który pozwala nam ze sobą
rozmawiać bezpośrednio, twarzą w
twarz. Dlatego człowiek nie
powinien ograniczać się do robienia
rzeczy, do wytwarzania
przedmiotów. Praca rodzi się z
miłości, wyraża miłość, jest
skierowana ku miłości”[8].

Innymi słowy, „nadprzyrodzona
motywacja” to nic innego jak miłość
do Boga i ludzi. Jak przy innych
okazjach, Święty Josemaría pisze to



słowo wielką literą, ponieważ Miłość,
źródło wszelkiej innej miłości, to Bóg.
Miłość, która mnie wypełnia, kiedy
pozwalam Bogu mnie kochać, kiedy
otwieram oczy na Jego osobistą
obecność obok mnie, kiedy uczę się
rozmawiać z Nim jak z przyjacielem,
twarzą w twarz. To jest miłość, która
„otwiera bramy nieba”, która
zamienia naszą rzeczywistość w
niebo, ponieważ jesteśmy z Tym,
który nas kocha nieskończenie,
przyjmując tę miłość i
odwzajemniając ją z wdzięczną
radością. W ten sposób
przekraczamy „to, co ulotne i
przemijające”, osiągając cel, do
którego dążą wszyscy poszukiwacze
mądrości: kochając i błogosławiąc,
tak jak Bóg. Miłość ta polega na
mówieniu „ty” i „ja” w
najpełniejszym znaczeniu tych
zaimków: wyjściu z więzienia
naszego egoizmu i odkrywaniu,
jakby po raz pierwszy, drugiej osoby.



Stąd, jak wyjaśnia Święty Josemaría,
„praca chrześcijanina nie może
polegać wyłącznie na wykonywaniu
czynności, tworzeniu przedmiotów”.
To jest właśnie pokusa, z którą
wszyscy zmagamy się w naszej pracy,
zwłaszcza w dzisiejszej kulturze:
ograniczamy się do wykonywania
szeregu zadań lub osiągania celów;
bądź też mierzymy nasz sukces lub
porażkę w kategoriach materialnej
wydajności, poprzez wyniki, które
możemy pokazać i zmierzyć. W
prawie każdym środowisku pracy
często zdarza się, że różne rodzaje
presji – nagląca potrzeba,
konkurencja, nieprzewidziane
okoliczności – utrudniają spojrzenie
poza „przedmioty” bezpośrednich
trosk, aby dostrzec osobę, która się za
nimi kryje. Pracownicy firmy,
pasażerowie samolotu, klienci
czekający na swoje zakupy...
wszystkie te osoby mogą zostać
zepchnięte na dalszy plan,
przesłonięte przez inne wymagania.



W obliczu tej złożoności Święty
Josemaría podkreśla, że prawdziwą
wartość pracy mierzy się miłością. To
właśnie miłość nadaje pracy jej
przemieniającą siłę, jak
podsumowuje na końcu wyżej
cytowanego fragmentu: jeśli
pochodzi ona od Boga, „rodzi się z
miłości”, ponieważ tylko serce, które
wie, że jest kochane, może postrzegać
swoją pracę jako formę miłości;
„wyraża miłość”, ponieważ
odzwierciedla sposób bycia Boga; jest
„skierowana ku miłości”, ponieważ
naprawdę ma na celu służenie,
pomaganie, troszczenie się o ludzi i
świat. To właśnie ta miłość pozwala
zrozumieć, dlaczego zawsze chcemy
poprawiać jakość naszej pracy. Nie
chodzi tu o obsesję na punkcie
wydajności, perfekcjonizm czy strach
przed porażką - chodzi o to, że
chcemy lepiej służyć tym, których
kochamy. Robię to dobrze, z miłością,
ponieważ myślę o ludziach. A jeśli to
miłość mnie motywuje, to nawet to,



co z ludzkiego punktu widzenia jest
porażką, w oczach Boga może być
triumfem. Bo w końcu „Bóg nie
powołał mnie, abym odniosła sukces.
Bóg powołał mnie, abym była
wierna”[9].

W niedawnym przesłaniu Ojciec
wyjaśnił, w jakim sensie
„motywacja”, która pozwala na
uświęcenie pracy, jest naprawdę
nadprzyrodzona: „Nie chodzi tylko o
pracę dzięki Bogu i dla Boga. W
sposób konieczny jest ona również 
pracą samego Boga, bo to On
pierwszy nas ukochał i dzięki
Duchowi Świętemu czyni możliwym
miłowanie z naszej strony”[10]. Gdy
pozwolimy, by mądrość Boga
pozostała i działała z nami, nasze
wysiłki nie będą tylko poświęcone
Bogu i przez niego zainspirowane:
będą one samą pracą Boga. I wtedy
naprawdę możemy uczynić słowa
Jezusa naszymi własnymi[11]: «Ojciec
mój działa aż do tej chwili i Ja



działam. [...] «Syn nie mógłby
niczego czynić sam od siebie, gdyby
nie widział Ojca czyniącego» (J 5, 17 -
19). Kiedy tak się dzieje, nasza praca
staje się punktem zapalnym miłości
Boga w historii: niewielkim, ale
istotnym elementem Jego wielkiego
planu zbawienia. Nadaje to naszej
codziennej pracy transformującą siłę,
ewangelizacyjny potencjał, który
tylko Bóg może oszacować lub
przewidzieć: w realny sposób
przyczyniamy się do zbawienia
świata.

[1] Liturgia Godzin, czwartek trzeciego
tygodnia okresu zwykłego, Godzina
Czytań, Responsorium. Tekst łaciński
brzmi następująco: Emitte, Domine,
sapientiam de sede magnitudinis tuae,
ut mecum sit et mecum laboret. Ut
sciam quid acceptum sit apud te –
vide Mdr 9, 10.

[2] Święty Bernard, Sermo 85, 8-9.

[3] To Chrystus przechodzi, 47.



[4] Ibidem, 120.

[5] Droga, 294.

[6] Ibidem, 359.

[7] List 24, nr 18.

[8] To Chrystus przechodzi, 48.

[9] Por. L. Maasburg, La Madre Teresa
de Calcuta. Un retrato personal,
Madryt, Palabra 2012, str. 208.

[10] Od Ojca, Słowo, 10 października
2024.

[11] Por. To Chrystus przechodzi, 115.

Gaspar Brahm

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/on-pracuje-ze-mna/
(07-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/on-pracuje-ze-mna/
https://opusdei.org/pl-pl/article/on-pracuje-ze-mna/

	On pracuje ze mną

