
opusdei.org

Okres Adwentu:
Przygotować
przyjście Pana

Pan nie wycofał się ze świata,
nie pozostawił nas samych.
Adwent jest okresem, w którym
Kościół wzywa swoje dzieci do
czuwania, do bycia czujnym,
żeby przyjąć Chrystusa, który
przychodzi. Oto artykuł na
temat tego okresu roku
liturgicznego.

25-11-2021



«Wszechmogący Boże, spraw,
abyśmy przez dobre uczynki
przygotowali się na spotkanie
przychodzącego Chrystusa, a w dniu
sądu, zaliczeni do Jego wybranych,
mogli posiąść królestwo niebieskie».
Te słowa z kolekty pierwszej
niedzieli Adwentu oświetlają wielce
skutecznie szczególny charakter tego
okresu, którym rozpoczyna się rok
liturgiczny. Nawiązując do postawy
panien roztropnych z ewangelicznej
przypowieści, które umiały
przygotować wystarczającą ilość
oliwy na ślub Oblubieńca[1], Kościół
wzywa swoje dzieci do czuwania, do
bycia czujnym, żeby przyjąć 
Chrystusa, który przychodzi.

Okres obecności

Pragnienie wyjścia na spotkanie,
przygotowania przyjścia Pana[2]
stawia nam przed oczami grecki
termin parusía, który łacina
tłumaczy jako adventus, od którego



pochodzi słowo „Adwent”. W
rzeczywistości adventus można
tłumaczyć jako „obecność”,
„nadejście”, „przyjście”. Nie chodzi
zresztą o słowo wymyślone przez
chrześcijan. W starożytności
używano tego terminu w środowisku
pogańskim na określenie pierwszej
oficjalnej wizyty ważnej osobistości
— króla, cesarza albo jednego z jego
urzędników — z okazji objęcia przez
nią władzy. Wyraz ten mógł również
oznaczać nadejście bóstwa, które
wychodzi ze swojego ukrycia, żeby
objawić się z mocą, albo które jest
czczone przy pomocy kultu.
Chrześcijanie przyjęli ten termin,
żeby wyrażać swoją relację z
Jezusem Chrystusem. Jezus jest
Królem, który przybył do tej ubogiej
„prowincji”, na naszą ziemię, żeby
odwiedzić wszystkich. Jest Królem,
który zaprasza do uczestnictwa w
święcie Jego przybycia wszystkich,
którzy w Niego wierzą, wszystkich,



którzy są pewni Jego obecności
pośród nas.

Mówiąc adventus, chrześcijanie
stwierdzali po prostu, że Bóg jest
tutaj, że Pan nie wycofał się ze
świata, nie pozostawił nas samych.
Choćbyśmy nie mogli Go zobaczyć
ani dotknąć, co ma miejsce w
namacalnej rzeczywistości, On jest
tutaj i przybywa, aby nas odwiedzić
na wiele sposobów: w lekturze Pisma
Świętego, w sakramentach,
szczególnie w Eucharystii; w roku
liturgicznym; w żywotach Świętych,
w tak wielu mniej lub bardziej
prozaicznych epizodach życia
codziennego; w pięknie stworzenia...
Bóg nas miłuje, zna nasze imię,
interesuje Go wszystko, co nasze, i
zawsze jest przy nas obecny. Ta
pewność Jego obecności, którą
liturgia Adwentu sugeruje nam
dyskretnie, ale stale na przestrzeni
tych tygodni, czyż nie kreśli nowego
obrazu świata przed naszymi



oczami? „Ta pewność, jaką nam daje
wiara, sprawia, że spoglądamy na
wszystko, co nas otacza, w nowym
świetle. I chociaż wszystko pozostaje
niezmienione, dostrzegamy, że jest
inne, ponieważ wszystko jest
wyrazem miłości Boga”[3].

Wdzięczna pamięć

Adwent zachęca nas do tego,
żebyśmy zatrzymali się w ciszy, aby
uchwycić obecność Boga. Są to dni, w
których trzeba ponownie rozważać,
używając słów Św. Josemaríi, że „Bóg
jest przy nas zawsze. — Żyjemy tak,
jak gdyby Pan przebywał gdzieś
daleko, wśród blasku gwiazd, a nie
myślimy o tym, że On jest również
stale u naszego boku. A jest obecny
jako miłujący Ojciec — każdego z nas
kocha mocniej, niż wszystkie matki
na świecie zdolne są kochać swoje
dzieci — wspierając nas, dając nam
natchnienie, błogosławiąc... i
przebaczając”[4].



Jeżeli nasycimy się tą
rzeczywistością, jeżeli będziemy
często ją rozważać w okresie
Adwentu, odczujemy zachętę, aby
mówić do Niego z ufnością w
modlitwie wielokrotnie w ciągu dnia.
Będziemy przedstawiać Mu
cierpienia, które nas zasmucają,
niecierpliwość i pytania, tryskające z
naszego serca. Jest to stosowna
chwila, żeby wzrastała w nas
pewność, że On zawsze nas słucha.
«Do Ciebie, Panie, wznoszę moją
duszę, Tobie ufam, Boże, niech
zawód mnie nie spotka»[5].

Zrozumiemy również, jak niekiedy
nieoczekiwane zwroty następujące w
każdym dniu, są niezwykle
osobistymi gestami, które kieruje do
nas Bóg, są znakami Jego uważnego
spojrzenia na każde z nas. Zdarza się,
że zwykliśmy być bardzo uważni na
problemy, na trudności, a niekiedy
ledwie starcza nam sił, żeby
dostrzegać tak wiele pięknych i



dobrych rzeczy, które pochodzą od
Pana. Adwent to czas na częstsze
rozważanie, jak On nas chronił,
prowadził i wspomagał w
przeciwnościach naszego życia; żeby
chwalić Go za wszystko, co uczynił i
wciąż czyni dla nas.

Ta uwaga i czujność wobec naszego
Pana, który jest w niebie — nawet w
drobiazgach — wypełnia się w
dziękczynieniu. W ten sposób zostaje
w nas stworzona pamięć o dobru,
które pomaga nam nawet w
mrocznej godzinie trudności,
problemów, choroby, bólu.
«Ewangelizacyjna radość — pisze
Papież — jaśnieje zawsze na tle
wdzięcznej pamięci: jest łaską, o
którą powinniśmy prosić»[6].
Adwent zachęca nas do spisywania,
żeby tak powiedzieć, wewnętrznego
dziennika tej miłości Boga do nas.
„Wyobrażam sobie — mówił Św.
Josemaría — że wy również, tak jak
ja, kiedy pomyślicie o



okolicznościach towarzyszących
waszej decyzji, by starać się żyć w
pełni wiarą, podziękujecie Panu i
będziecie szczerze - bez fałszywej
pokory - przeświadczeni o tym, że
nie ma w tym żadnej zasługi z waszej
strony”[7].

Przyjdzie Pan

Dominus veniet![8] Przyjdzie Pan!
Ten krótki okrzyk otwiera okres
Adwentu i rozbrzmiewa na
przestrzeni tych tygodni, a także
później, podczas całego roku
liturgicznego. Przyjdzie Pan! Nie
chodzi po prostu o to, że Bóg
przyszedł, nie chodzi o jakieś
wydarzenie z przeszłości. Nie jest to
również zwykła zapowiedź, że Bóg
przyjdzie kiedyś, w przyszłości, co
mogłoby nie mieć zbyt wielkiego
znaczenia dla naszego dzisiaj i teraz.
Przyjdzie Pan — chodzi o działanie,
które dokonuje się przez cały czas. To
dzieje się w tej chwili, dzieje się



obecnie i będzie się działo nadal w
przyszłości. W każdym momencie
„przyjdzie Pan”. W każdej chwili
historii Pan mówi ciągle: «Ojciec mój
działa aż do tej chwili i Ja
działam»[9].

Adwent zachęca nas do
uświadomienia sobie tej prawdy i
postępowania zgodnie z tą prawdą.
«Teraz nadeszła dla was godzina
powstania ze snu»; «Czuwajcie więc i
módlcie się w każdym czasie»; «Lecz
co wam mówię, mówię wszystkim:
Czuwajcie!»[10]. Są to wezwania z
Pisma Świętego w czytaniach z
pierwszej Niedzieli Adwentu, które
przypominają nam o tych ciągłych
przyjściach — adventus — Pana. Nie
wczoraj, nie jutro, tylko dzisiaj, teraz.
Bóg nie jest tylko w niebie, daleki od
zainteresowania nami i naszą
historią. W rzeczywistości to właśnie
On jest Bogiem, który przychodzi.
Uważne rozważanie tekstów liturgii
Adwentu pomaga nam przygotować



się, żeby Jego obecność nie przeszła
dla nas niepostrzeżenie.

Dla Ojców Kościoła „przyjście” Boga
— odbywające się nadal i, żeby tak
powiedzieć, wrodzone dla samej Jego
istoty — skupia się na dwóch
głównych przyjściach Chrystusa —
Jego wcieleniu i Jego chwalebnym
powrocie na koniec historii[11].
Okres Adwentu rozwija się między
tymi dwoma biegunami. W
pierwszych dniach Adwentu
podkreśla się oczekiwanie na
ostateczne przyjście Pana na końcu
czasów. Natomiast w miarę, jak
zbliża się Boże Narodzenie, otwiera
się droga pamięci o wydarzeniu z
Betlejem, w którym uznaje się pełnię
czasów. «Z obu tych względów
Adwent jest okresem pobożnego i
radosnego oczekiwania»[12].

Pierwsza prefacja adwentowa
wyraża skrótowo tę podwójną
przyczynę: «On przez pierwsze



przyjście w ludzkiej naturze spełnił
Twoje odwieczne postanowienie, a
nam otworzył drogę wiecznego
zbawienia. On ponownie przyjdzie w
blasku swej chwały, aby nam udzielić
obiecanych darów, których,
czuwając, z ufnością
oczekujemy»[13].

Dni oczekiwania i nadziei

Fundamentalną cechą Adwentu jest
w związku z tym oczekiwanie, ale
jest to oczekiwanie, które Pan
przemieni w nadzieję.
Doświadczenie pokazuje nam, że
przeżywamy życie czekając. Kiedy
jesteśmy dziećmi, chcemy wierzyć.
W młodości dążymy do wielkiej
miłości, która nas napełni. Kiedy
jesteśmy dorośli, chcemy się
realizować w pracy zawodowej,
pragniemy sukcesu determinującego
resztę naszego życia. Kiedy osiągamy
zaawansowany wiek, dążymy do
zasłużonego odpoczynku. Niemniej



jednak, kiedy te nadzieje się
spełniają albo kiedy spełzają na
niczym, dostrzegamy, że to w
rzeczywistości nie było wszystko.
Potrzebujemy nadziei, która wyjdzie
poza to, co możemy sobie wyobrazić,
która nas zaskoczy. I tak, chociaż
istnieją mniejsze lub większe
nadzieje, które dzień w dzień
utrzymują nas w drodze, w
rzeczywistości, bez wielkiej nadziei
— takiej, która rodzi się z Miłości
umieszczonej w naszym sercu przez
Ducha Świętego[14] i która do tej
Miłości dąży — wszystkie pozostałe
nadzieje są niewystarczające.

Adwent zachęca nas do zadania
sobie pytania: czego oczekujemy?
jaka jest nasza nadzieja? Albo,
głębiej, jaki sens ma moja
teraźniejszość, moje dzisiaj i teraz?
«Jeżeli czas nie jest wypełniony
teraźniejszością naładowaną sensem
— mówił Benedykt XVI —
oczekiwanie może okazać się nie do



zniesienia. Jeżeli oczekuje się czegoś,
ale w tej chwili nie ma nic, to znaczy,
jeżeli przeszłość jest pusta, każda
mijająca chwila wydaje się
przesadnie długa i oczekiwanie
zamienia się nadmiernie wielki
ciężar, ponieważ przyszłość jest
całkowicie niepewna. Natomiast
kiedy czas jest naładowany sensem i
w każdej chwili dostrzegamy coś
szczególnego i pozytywnego,
wówczas radość oczekiwania czyni
teraźniejszość bardziej
wartościową»[15].

Żłóbek dla naszego Boga

Nasz obecny czas ma sens, ponieważ
Mesjasz, oczekiwany przez wieki,
rodzi się w Betlejem. Razem z Maryją
i Józefem, w towarzystwie naszych
Aniołów Stróżów, oczekujemy Go z
odnowioną nadzieją. Przybywając
pośród nas, Chrystus ofiaruje nam
dar swojej miłości i swojego
zbawienia. Dla chrześcijan nadzieja



jest ożywiana pewnością, że Pan jest
obecny przez całe nasze życie w
pracy i w codziennych zajęciach, że
towarzyszy nam i że pewnego dnia
osuszy również nasze łzy. Pewnego
dnia, niezbyt odległego, wszystko
wypełni się w Królestwie Bożym,
królestwie sprawiedliwości i pokoju.
«Czas Adwentu, który dziś na nowo
rozpoczynamy, przywraca nam
perspektywę nadziei, nadziei, która
nie zawodzi, ponieważ opiera się na
Słowie Bożym. Nadzieja ta nie
zawodzi, po prostu dlatego, że Pan
nigdy nie zawodzi!»[16].

Adwent jest okresem obecności i
oczekiwania na to, co wieczne. Jest
czasem radości, głębokiej radości,
której nic nie może wyeliminować:
«Znowu jednak was zobaczę,
obiecuje Jezus swoim uczniom, i
rozraduje się serce wasze, a radości
waszej nikt wam nie zdoła
odebrać»[17]. Radość w chwili
oczekiwania jest głęboko



chrześcijańską postawą, którą
widzimy odciśniętą w Najświętszej
Maryi Pannie. Ona, od chwili
Zwiastowania, «oczekiwała z wielką
miłością»[18] nadejścia Jej Syna —
Jezusa Chrystusa. Dlatego Ona
również przygotowuje nas na
oczekiwanie bez niepokoju na
przyjście Pana, w miarę jak
przygotowujemy się wewnętrznie na
to spotkanie, z nadzieją „zbudowania
z serca żłóbka dla naszego Boga”[19].

Juan José Silvestre

tłum Bronisław Jakubowski

[1] Por. Mt 25, 1nn.

[2] Por. 1 Tes 5, 23.

[3] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 144.



[4] Św. Josemaría, Droga, 267.

[5] Mszał Rzymski, I Niedziela
Adwentu, Antyfona na wejście. Por. 
Ps 24 (25), 1-2.

[6] Franciszek, Adhortacja apostolska
Evangelii Gaudium, 24 listopada 2013
r., 13.

[7] Św. Josemaría, To Chrystus
przechodzi, 1.

[8] Por. Mszał Rzymski, Wtorek
tygodni I-III Adwentu, Antyfona na
wejście. Por. Za 14, 5.

[9] J 5, 17.

[10] Rz 13, 11; Łk 21, 36; Mk 13, 37.

[11] Por. Św. Cyryl Jerozolimski, 
Katecheza 15, 1: PG 33, 870 (II
czytanie Godziny Czytań na I
Niedzielę Adwentu).



[12] Kalendarz Rzymski, Ogólne
normy roku liturgicznego i
kalendarza, 39.

[13] Mszał Rzymski, 1. prefacja
adwentowa.

[14] Por. Rz 5, 5.

[15] Benedykt XVI, Homilia na I
Nieszpory I Niedzieli Adwentu, 28
listopada 2009 r.

[16] Franciszek, Anioł Pański, 1
grudnia 2013 r.

[17] J 16, 22.

[18] Mszał Rzymski, 2. prefacja
adwentowa.

[19] Zapiski z rozważania, 25 grudnia
1973 r. (AGP, biblioteca, P09, str. 199).
Opublikowane w: Álvaro del Portillo, 
Caminar con Jesús. Al compás del año
litúrgico, Ed. Cristiandad, Madrid
2014, str. 21.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/okres-adwentu-przygotowac-

przyjscie-pana/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/okres-adwentu-przygotowac-przyjscie-pana/
https://opusdei.org/pl-pl/article/okres-adwentu-przygotowac-przyjscie-pana/
https://opusdei.org/pl-pl/article/okres-adwentu-przygotowac-przyjscie-pana/

	Okres Adwentu: Przygotować przyjście Pana

