
opusdei.org

Odpowiedzialne
wychowanie

"Nie możemy nie troszczyć się o
formację nowych pokoleń".
Przedstawiamy List Ojca
Świętego Benedykta XVI dla
diecezji i miasta Rzymu, na
temat ważnego zadania
wychowania.

05-02-2008

Drodzy wierni Rzymu,

Zwracam się do Was z tym listem,
aby powiedzieć Wam o pewnym
problemie, który sami czujecie i nad



którym różne instytucje naszego
Kościoła pracują: chodzi o problem
wychowania. Wszystkim nam leży
bardzo na sercu dobro osób, które
kochamy, w szczególności naszych
dzieci, nastolatków i młodzieży.
Wiemy także, że to od nich zależy
przyszłość naszego miasta. Nie
możemy więc nie troszczyć się o
formację nowych pokoleń, dla ich
zdolności orientowania się w życiu i
wyboru pomiędzy dobrem a złem,
dla ich zdrowia nie tylko fizycznego,
ale i moralnego.

Wychowanie jednak nigdy nie było
prostym zadaniem i dziś wydaje się,
że stało się jeszcze trudniejsze.
Wiedzą o tym dobrze rodzice,
nauczyciele, księża i wszyscy, którzy
są bezpośrednio odpowiedzialni za
wychowanie. Mówi się nawet o
wielkim “kryzysie wychowania”,
potwierdzanym przez
niepowodzenia, które zbyt często
towarzyszą naszym wysiłkom w



formowaniu osób mocnych, zdolnych
współpracować z innymi i nadawać
sens swojemu życiu. Całkiem
spontanicznie przychodzi nam zatem
obwiniać nowe pokolenia, tak jakby
dzieci, które rodzą się dzisiaj były
inne od tych, które rodziły sie w
przeszłości. Mówi się także o
“pęknięciu międzypokoleniowym”,
które oczywiście istnieje i ciąży, ale
które wynika, raczej z braku
pewności i przekazania
odpowiednich wartości.

Czy musimy więc obciążyć winą
współczesnych dorosłych, że nie są
zdolni wychowywać? Oczywiście
mocna jest, tak pomiędzy rodzicami,
jak nauczycielami i generalnie
pomiędzy wychowawcami, pokusa
zrzucenia odpowiedzialności, a także
ryzyko niezrozumienia nawet tego,
jaka powinna być ich rola, a tym
bardziej powierzona im misja. W
rzeczywistości problemem jest nie
tylko osobista odpowiedzialność



dorosłych za dzieci, która istnieje i
nie musi być ukryta, ale także
szerząca się atmosfera, mentalność i
kultura, która niesie zwątpienie w
wartość osoby ludzkiej, w
jednoznaczne rozumienie prawdy i
dobra, a ostatecznie w dobro życia.
Staje się więc trudne przekazywanie
z jednego pokolenia na drugie
czegokolwiek ważnego i pewnego,
zasad postępowania, wiarygodnych
celów na których można budować
życie.

Drodzy bracia i siostry z Rzymu, w
tym miejscu, chciałbym dać Wam
słowo bardzo proste: Nie bójcie się!
Wszystkie te trudności nie są nie do
przezwyciężenia. Są raczej, żeby tak
powiedzieć, odwrotną stroną
medalu, tego wielkiego i cennego
daru naszej wolności, z
odpowiedzialnością, która
nieodłącznie jej towarzyszy. W
odróżnieniu od tego co dzieje się na
polu rozwoju techniki, czy ekonomii,



gdzie dzisiejszy postęp i minione
doświadczenia mogą sie sumować, to
w ramach formacji i wzrostu
moralnego osób nie istnieje podobna
możliwość akumulacji, ponieważ
wolność człowieka jest zawsze nowa.
A więc każda osoba i każde pokolenie
musi na nowo podejmować swoje
decyzje. Także największe wartości
przeszłości nie mogą być w prosty
sposób dziedziczone. Stają się
naszymi i ulegają odnowieniu przez
osobisty wybór, często obciążony
cierpieniem.

Jednak kiedy następuje wstrząs
fundamentów naszego życia i
zaczyna brakować zasadniczej
pewności, wraca potrzeba wartości i
daje o sobie znać w sposób naglący:
tak, wzrasta dziś zapotrzebowanie na
dobre wychowanie. Domagają się
tego rodzice, zatroskani i
niepokojący się o przyszłość swoich
dzieci; domaga się tego wielu
nauczycieli, którzy żyją smutnym



doświadczeniem degradacji ich szkół;
prosi o nie społeczeństwo, które
widzi poddane w wątpliwość
podstawowe zasady współżycia;
proszą o nie wreszcie w swoim sercu
same dzieci i młodzi, którzy nie chcą
być zostawieni sami na przeciw
wyzwań życia.

Kto wierzy w Jezusa Chrystusa, ten
ma później większą motywację, aby
się nie bać. Wie wszakże, że Bóg go
nie opuści, że Jego miłość dosięgnie
nas wszędzie tam, gdzie jesteśmy i
takimi jacy jesteśmy, z naszymi
utrapieniami i słabościami, aby
zaoferować nam nową możliwość
dobra.

Drodzy bracia i siostry, aby
skonkretyzować moje refleksje,
użyteczna może być charakterystyka
niektórych żądań wspólnoty
dotyczących autentycznego
wychowania. Ona wymaga przede
wszystkim tej bliskości i tej wiary,



które rodzą się z miłości: myślę o tym
pierwszym i fundamentalnym
doświadczeniu miłości, które mają
dzieci, albo przynajmniej powinny
mieć ze swoimi rodzicami. Ale każdy
prawdziwy wychowawca wie, że aby
wychować, trzeba podarować część
siebie i że tylko tak można pomóc
swoim uczniom w pokonaniu
egoizmu i stać się zdolnym do
prawdziwej miłości.

Już w małym dziecku istnieje
ogromne pragnienie wiedzy i
rozumienia, które przejawia się w
postaci ciągłych pytań i żądania
wyjaśnień. Byłoby więc bardzo
ubogim wychowanie, ograniczające
się do podawania podstawowych
informacji, a odstawiające na bok
wielkie pytania odnoszące się do
prawdy, przede wszystkim tej
prawdy, która może być
przewodniczką życia.



Także cierpienie stanowi część
naszego życia. Dlatego, szukając
sposobów ochrony młodych przed
każdą trudnością i doświadczeniem
bólu, ryzykujemy zezwoleniem na
wzrost, niezależnie od naszych
dobrych intencji, osób kruchych i
mało szlachetnych: zdolność
kochania jest więc zespolona ze
zdolnością cierpienia, i współczucia.

Dochodzimy w ten sposób, drodzy
przyjaciele z Rzymu, do punktu być
może najdelikatniejszego w dziele
wychowania: znalezienia
prawidłowej równowagi pomiędzy
wolnością a dyscypliną. Bez zasad
zachowania i życia, wyznaczających
wartości dzień po dniu, także w
drobnych rzeczach, nie formuje się
charakteru i nie jest się
przygotowanym do stawiania czoła
próbom, których w przyszłości nie
będzie brakowało.



Relacja wychowawcza jest więc
przede wszystkim spotkaniem dwóch
wolności i dobrym wynikiem
wychowania jest formacja słusznego
używania wolności. Stopniowo jak
dziecko rośnie, staje się nastolatkiem,
a potem młodym; musimy więc
zaakceptować ryzyko wolności,
czuwając i służąc pomocą w
skorygowaniu błędnych idei i
wyborów. Tym, czego jednak nigdy
nie możemy uczynić, jest popierać go
w błędach udając, że ich nie popełnia
albo co gorsza utwierdzać w nich, tak
jakby były nowymi granicami
rozwoju ludzkiego.

Wychowanie nie może więc obyć się
bez tej powagi, która uwiarygadnia
budowanie autorytetu. Ona jest
owocem doświadczenia i
kompetencji, ale nabywa się ją
przede wszystkim w związku
własnym życiem i z
zaangażowaniem osobistym,
wyrazem prawdziwej miłości.



Wychowawca jest w związku z tym
świadkiem prawdy i dobra:
oczywiście także on jest słaby, ale
zawsze będzie szukał na nowo
zestrojenia ze swoją misją.

Drodzy wierni z Rzymu, z tych
prostych porad wyłania się jak w
wychowaniu jest decydujące
poczucie odpowiedzialności:
odpowiedzialność wychowawcy,
oczywiście, ale także w wymiarze,
która stopniowo wzrasta z wiekiem ,
odpowiedzialność dziecka, ucznia,
młodego człowieka, który wchodzi w
świat pracy. Jest odpowiedzialny ten,
kto potrafi odpowiedzieć samemu
sobie i innym. Poza tym, ten kto
wierzy, stara się przede wszystkim
odpowiedzieć Bogu, który pierwszy
go pokochał.

Odpowiedzialność jest na pierwszym
miejscu osobista, ale istnieje także
odpowiedzialność, którą podzielamy
wspólnie, jako mieszkańcy tego



samego miasta i narodu, jako
członkowie rodziny ludzkiej i jeśli
jesteśmy wierzący, jako dzieci
jedynego Boga i członkowie Kościoła.
Z tego powodu, idee, style życia,
prawa, całkowite kierunki
społeczności w której żyjemy i
wizerunek, który ona daje z siebie
przez środki komunikacji, wywiera
wielki wpływ na formację nowych
pokoleń dla jego dobra, ale często
także powodując zło.

Społeczność jednak nie jest
abstrakcją; w końcu to jesteśmy my
sami, wszyscy razem, z tym
wszystkim co robimy, zasadami i
przedstawicielami, których
powołujemy, nawet jeśli różna
byłaby rola i odpowiedzialność
każdego. Istnieje więc potrzeba
zaangażowania każdego z nas,
każdej osoby, rodziny, czy grupy
społecznej, ponieważ społeczność,
aby rozpocząć od tego naszego
miasta Rzymu, stanie się



środowiskiem bardziej sprzyjającym
wychowaniu.

Chciałbym na końcu zaproponować
Wam myśl, którą rozwinąłem w
ostatniej encyklice Spe salvi na temat
nadziei chrześcijańskiej: duszą
wychowania, jak w całkowitym
życiu, może być tylko ufna nadzieja.
Dziś nasza nadzieja jest osaczona z
wielu stron i ryzykujemy że staniemy
się na powrót także my, jak antyczni
poganie, ludźmi „bez nadziei i bez
Boga w tym świecie”, jak pisał
apostoł Paweł do chrześcijan w
Efezie (Ef 2,12). Właściwie tu rodzi
się trudność być może najgłębsza, dla
prawdziwego dzieła wychowania: u
korzeni kryzysu wychowania leży
kryzys wiary w życie.

Nie mogę jednak zakończyć tego listu
bez ciepłego zaproszenia do
pokładania naszej nadziei w Bogu.
Tylko On jest nadzieją, która opiera
się wszystkim rozczarowaniom; tylko



jego miłość nie może być zniszczona
przez śmierć; tylko jego
sprawiedliwość i miłosierdzie mogą
uleczyć niesprawiedliwości i
zrekompensować poniesione
cierpienia. Nadzieja, która kieruje się
do Boga nie jest nigdy nadzieją tylko
dla mnie, jest zawsze także nadzieją
dla innych: nie izoluje nas, ale
sprawia, że jesteśmy solidarni się w
czynieniu dobra, motywuje nas do
wychowywania się wzajemnie w
prawdzie i miłości.

Pozdrawiam Was serdecznie i
zapewniam Was o szczególnej
pamięci w modlitwie, a wszystkim
udzielam mojego Błogosławieństwa.

Z Watykanu, 21 stycznia 2008
BENEDICTUS PP. XVI

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

https://opusdei.org/pl-pl/article/odpowiedzialne-wychowanie/


pl/article/odpowiedzialne-wychowanie/
(20-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/odpowiedzialne-wychowanie/

	Odpowiedzialne wychowanie

