
opusdei.org

„Oddaję życie, by je
odzyskać”

Chrześcijańskie znaczenie
ofiary (I)

07-10-2024

„Ci ludzie sieją niepokój w naszym
mieście (...) głoszą obyczaje, których
my, Rzymianie, nie możemy
przyjmować ani stosować się do
nich” (Dz 16, 20). Katecheza Pawła i
Sylasa została przerwana przez
narastającą plotkę, która zakończy
się zgiełkiem i publiczną chłostą, a
następnie aresztem prewencyjnym.
Jest to tylko jeden z wielu epizodów z



Dziejów Apostolskich, które ukazują
wrogość, jaką od początku wywołało
głoszenie Ewangelii. Apostołowie i
pierwsi chrześcijanie byli
wielokrotnie więzieni, poniżani i
atakowani. Ale to, co najbardziej
uderza, to spokój, z jakim na to
zareagowali. W tej scenie
ubiczowane ciała Pawła i Sylasa,
zamknięte w lochu, są jeszcze
odrętwiałe, a ich umysły wciąż są
oszołomione publicznym
upokorzeniem, gdy „o północy [...]
modlili się, śpiewając hymny Bogu. A
więźniowie im się
przysłuchiwali” (Dz 16, 25).
Odpowiedź jest podobna do tej, jaką
zareagowali apostołowie w
Jerozolimie, po całkowicie
arbitralnym biczowaniu: «odchodzili
sprzed Sanhedrynu i cieszyli się, że
stali się godni cierpieć dla imienia
[Jezusa]» (Dz 5, 41).

Historia chrześcijaństwa jest pełna
mężczyzn i kobiet, młodych i starych,



którzy przeżywają cierpienie z
niepokojącą po ludzku radością
duchową. Jest to postawa, która
może być zdumiewająca w każdej
epoce, ale szczególnie w
społeczeństwach, które nie znały
chrześcijaństwa lub straciły je z oczu.
Dziś niekiedy powtarza się
zdumienie, które znalazło
odzwierciedlenie w liście do
Diogneta z II wieku: «pokazują godny
podziwu i, według wszystkich relacji,
niewiarygodny charakter życia». Jeśli
było wiele aspektów życia
pierwszych chrześcijan, które
kolidowały z ich otoczeniem, to
jednym z nich był niewątpliwie ich
stosunek do przyjemności i bólu, ich
reakcja na cierpienie i ich gotowość
do ofiary: „Są oni skazywani na
śmierć i w ten sposób otrzymują
życie. (…) Są przeklinani, a
błogosławią; są traktowani z hańbą, a
oni w zamian oddają honor. Czynią
dobro, a są karani jak złoczyńcy; a
gdy są karani śmiercią, radują się,



jakby otrzymali życie”[1]. To, że ci
ludzie znaleźli życie w cierpieniu,
wykraczało poza wszelkie ich
kategorie. Podobnie jak krzyż
Chrystusa, ten sposób patrzenia i
przeżywania wydawał im się
szaleństwem: „jest zgorszeniem dla
Żydów, a głupstwem dla pogan, dla
tych zaś, którzy są powołani, tak
spośród Żydów, jak i spośród Greków,
Chrystusem, mocą Bożą i mądrością
Bożą” (1 Kor 1, 23-24).

Wyzwanie i szansa

Być może nawet bardziej niż w
wielkich miastach Cesarstwa
Rzymskiego powietrze, którym
oddycha się teraz w wielu częściach
świata, jest bardziej przesiąknięte
hedonizmem: dobro utożsamia się z
tym, co sprawia przyjemność, a zło z
bólem. Są też tacy, którzy przyjmują
postawę stoicką, mając na celu
większą samokontrolę i większą
odporność w obliczu niepowodzeń;



ale w końcu podstawowe podejście
nadal obraca się wokół przyjemności
i bólu, i prawie nie widać nic, poza
tym wytyczonym terytorium.
Wynika to z całego szeregu
czynników: w dużej części świata
zwielokrotniły się możliwości
prowadzenia wygodnego życia,
źródła przyjemności i rozrywki stały
się bardziej dostępne niż
kiedykolwiek, a ból został
uśmierzony z niespotykaną w
historii skutecznością. Nie ma
wątpliwości, że mamy tu do
czynienia z postępem, który ma
wiele pozytywnych aspektów;
chociaż, jak każda zmiana w
doświadczaniu świata, wpływa na
sposób przeżywania życia przez
chrześcijan. W tym kontekście
gotowość do cierpienia dla Chrystusa
czy przekonanie, że radość ma swoje
"korzenie w kształcie Krzyża"[2] mogą
być szokujące lub co najmniej trudne
do zrozumienia. Wszystko to jest
zarówno wyzwaniem, jak i szansą.



Wyzwanie polega na tym, że ci,
którzy chcą żyć blisko Boga pośród
świata, są narażeni na te same
przesłania, co ich rówieśnicy.
Powszechny nurt mógłby skłonić ich,
na przykład, do złagodzenia
przesłania Jezusa lub do jego
reinterpretacji w kierunku wersji 
light. W swojej istocie jest to pokusa
chrześcijaństwa pełnego dobrych
intencji, ale pozbawionego krzyża. A
jednak słowa Jezusa pozostają: «Jeśli
kto chce pójść za Mną, niech się
zaprze samego siebie, niech weźmie
krzyż swój i niech Mnie naśladuje!
Bo kto chce zachować swoje życie,
straci je; a kto straci swe życie z
powodu Mnie i Ewangelii, zachowa
je» (Mk 8,34-35). «Jeżeli ziarno
pszenicy wpadłszy w ziemię nie
obumrze, zostanie tylko samo, ale
jeżeli obumrze, przynosi plon
obfity» (J 12,24). Istotnie,
chrześcijaństwo bez krzyża „jest z
tego świata i staje się bezowocne”[3].
Droga do życia w Chrystusie i



dzielenia się tym życiem z innymi
wiedzie przez krzyż. Jak w
przypadku wielu innych aspektów
naszej wiary, tutaj również
spotykamy się z paradoksem: «aby
Żyć, należy umrzeć»[4].

Ale hedonistyczne środowisko
stwarza także możliwości.
Zadziwiające zachowanie chrześcijan
w takich okolicznościach otwiera
drzwi do rozmów o powodach ich
nadziei (por. 1 P 3,15). Właśnie w
taki sposób ewangelizacja
postępowała w pierwszych wiekach:
kontrast z ciemnością sprawiał, że
światło Chrystusa świeciło jaśniej.
Dziś, gdy jakiś chrześcijanin żyje w
duchu ofiary, spokojnie przyjmując
krzyż, stanowi to nieuniknione
wyzwanie dla jego współczesnych.
Sposób przeżywania cierpienia – bez
dramatyzmu, bez obciążania nim
innych – jest pociągający, podobnie
jak cierpliwość i łagodność Jezusa
(por. Mt 11,28-30). Prędzej czy



później rodzi to pytania, które
prowadzą do rozmów o wierze: jak
to możliwe, że chrześcijanie znoszą
cierpienie z taką pogodą ducha?
Dlaczego nie buntują się przeciwko
niemu? Skąd pochodzi ich radość?
Jak mogą zrezygnować z niektórych
przyjemności życia, skoro mogą się
cieszyć nimi jak każdy inny? Jaki to
ma związek z Bogiem chrześcijan?
Jaką różnicę ich ofiara wnosi w
świat?

Jedyna odpowiedź: Chrystus

Wszystkie te pytania, które mogą się
niekiedy zrodzić także w duszy
chrześcijanina, mają w gruncie
rzeczy tylko jedną «prawdziwą
odpowiedź, odpowiedź, która jest
ostateczna: Chrystusa na Krzyżu».[5]

Jeśli chrześcijanin jest gotów
przeciwstawić się swoim
upodobaniom, pościć, poświęcić się
dla innych, jeśli potrafi znosić
cierpienie z radością, nie



przywiązując do siebie zbytniej wagi,
to dlatego, że wie, iż Męka Jezusa w
sposób tajemniczy, ale rzeczywisty,
rozwija się nadal na przestrzeni
dziejów. „W życiu Kościoła, w jego
próbach i uciskach, Chrystus nadal,
zgodnie z błyskotliwym wyrażeniem
Pascala, trwa w agonii aż do
skończenia świata.[6]

Jezus „nadal cierpi w swoich
członkach, w ludzkości, która
zamieszkuje ziemię i której On jest
Głową, Pierworodnym i
Odkupicielem”[7]. Kiedy chrześcijanin
rozumie to dogłębnie, logiczne jest,
że nie chce zostawić Pana samego z
ciężarem zła i cierpienia świata. Jego
gotowość do cierpienia nie przybiera
formy purytańskiego moralizmu,
który podejrzliwie patrzy na
przyjemność; nie sprowadza się też
po prostu do ascetycznego wyboru
czy stoickiego dystansu... Jest to, w
sensie dosłownym, współ-cierpienie:
dostrzeżenie cierpienia, które



przenika serce Jezusa, i pragnienie
towarzyszenia Mu, dostosowania
naszych serc do Jego Serca. Jak mówi
święty Paweł: „raduję się w
cierpieniach za was i ze swej strony
w moim ciele dopełniam braki udręk
Chrystusa dla dobra Jego Ciała,
którym jest Kościół” (Kol 1, 24).

Jest to życzenie, o jakim święty
Ignacy Antiocheński pisał około 110
roku, na drodze ku męczeństwu:
„Pozwólcie mi naśladować mękę
mojego Boga. Jeśli ktoś ma Go w
sobie, pojmie, czego pragnę, i okaże
mi współczucie, wiedząc co mnie
przynagla”. Ten święty wywrócił do
góry nogami to, co świat nazywa
życiem i śmiercią: „nie
przeszkadzajcie mi żyć, nie chciejcie,
abym umarł; tego, kto pragnie
należeć do Boga, nie wydawajcie
światu, ani nie zwódźcie go
materia”[8]. Jest to ten sam duch,
który skłonił świętego Pawła do
stwierdzenia, że „wszystko uznaję za



stratę ze względu na najwyższą
wartość poznania Chrystusa Jezusa,
Pana mojego. Dla Niego wyzułem się
ze wszystkiego i uznaję to za śmieci,
bylebym pozyskał Chrystusa i znalazł
się w Nim” (Flp 3, 8-9). Jeśli bycie z
Jezusem wymaga cierpienia i
rezygnacji z dobrych rzeczy,
zrezygnujemy z nich; nie dlatego, że
same w sobie są śmieciami, ale
dlatego, że przedkładanie ich nad
Jezusa byłoby jak zbieranie pereł w
rynsztoku.

Krople krwi

Ofiara - wybrana, gdy Pan o nią
prosi; lub przyjęta, gdy Pan na nią
pozwala; ale zawsze umiłowana - jest
przeżywana w autentycznie
chrześcijański sposób z serca
Chrystusa, to znaczy «mając te same
dążenia [co On]» (Flp 2, 2). Aby „czuć
z Nim”, aby wejść w to 
współcierpienie, kontemplacja męki
Pańskiej może być dla nas bardzo



pomocna: co czuje Jezus przed
swoim Krzyżem? Wśród wielu
spostrzeżeń, jakie może nam dać to
rozważanie, możemy zauważyć, że
serce Chrystusa odczuwa naturalne
odrzucenie bólu, ale przyjmuje go
dobrowolnie jako dar miłości i w
nadziei na zmartwychwstanie. Jezus
ma w sobie pewność, że żadne z Jego
cierpień nie będzie stracone, że
żaden z Jego wysiłków nie będzie
daremny; że Krzyż stanie się
drzewem życia.

W obliczu perspektywy męki Jezus
pocił się krwią, co jest reakcją
fizjologiczną, która zdarza się bardzo
rzadko w sytuacjach skrajnego
napięcia lub udręki. W ten sposób
ludzkie serce Jezusa objawia w tym
momencie Jego doskonałą
wrażliwość. Postrzega cierpienie i zło
takimi, jakimi naprawdę są: czymś
obrzydliwym. Choć może się to
wydawać oczywiste, dobrze jest
pamiętać, że Jezus nie wybrał męki i



krzyża ze względu na nie same, ale
dobrowolnie przyjął je jako „cenę
naszego okupu”[9]. W swojej
modlitwie Jezus prosi Boga Ojca:
«jeśli to możliwe, niech Mnie ominie
ten kielich!» (Mt 26, 39) i w ten
sposób pokazuje nam, że dobrze jest
starać się unikać cierpienia.
«Wszakże nie jak Ja chcę, ale jak Ty»
– dodaje, ponieważ w świetle Bożej
miłości nie tylko dobrze jest
zaakceptować krzyż, ale nawet go
objąć.

Jeśli nasz Pan odczuwał udrękę w
przeddzień swojej męki (por. Mt 26,
37-38), nie powinniśmy się dziwić, że
nasze serca odczuwają coś
podobnego w obliczu bólu lub ofiary.
Oczywiście, opór ten nie jest tylko
zewnętrzny: niekiedy możemy
odczuć skandal krzyża także na
własnej skórze. Grzech jest otwartą
raną w świecie i w naszej własnej
naturze; raną tak realna, że rodzi
autentyczny opór nie tylko wobec



bólu, ale także wobec samego dobra,
wobec miłości i wobec królestwa
Bożego[10]. Wyzwolenie z grzechu nie
dokonuje się bez silnego, bolesnego
drżenia: w tym świecie, w naszym
życiu, dobro nie przebija się
spontanicznie. Dlatego miłość Boża,
czysta miłość, która może uzdrowić
chorą miłość, objawia się w
tajemniczy sposób zjednoczona z
bólem. Tak rozumiała to święta
Teresa z Kalkuty: „Miłość domaga się
ofiary. Ale jeśli kochamy aż do bólu,
Bóg da nam swój pokój i swoją
radość... Cierpienie samo w sobie jest
niczym, ale cierpienie dzielone z
Męką Chrystusa jest wspaniałym
darem”[11].

W Getsemani Jezus poczuł w swoim
ciele ten ludzki opór wobec zbawczej
woli Ojca. Jednakże, chociaż było to
dla Niego z natury odrażające, Jezus
nie cierpiał krzyżowania wbrew
swojej woli, ale podjął je
dobrowolnie: „Nikt Mi go [życia] nie



zabiera, lecz Ja od siebie je oddaję” (J
10, 18). Męka i krzyż były wynikiem
dobrowolnego odrzucenia Chrystusa
przez ówczesne władze, co wyraża
opór ludzkiego serca wobec miłości
Boga, namacalny również w
powtarzalności męczeństwa w całej
historii Kościoła, aż po dzień
dzisiejszy. W każdym razie Jezus
przekształca tę wolną decyzję swoich
współczesnych w akt miłości: „Ciało
moje za was będzie wydane” (Łk 22,
19). Jezus wie, że ten dar z siebie jest
konieczny, aby miłość na nowo była
możliwa w świecie: musi nas kochać
do końca (por. J 13, 1); musi przyjąć
całą naszą nienawiść, całą naszą
obojętność, całą naszą nędzę... Wraz
z tym przyjęciem rozpoczęła się
«pełna miłości przemiana»[12] , która
wymaga również przez nas
przyjęcia, naszego «tak» dla krzyża.
Tylko w ten sposób nasza osobista
historia i historia świata mogą
uczestniczyć wraz z Nim w
zmartwychwstaniu.



[1]. List do Diogneta, nn. Wersety 5-6.

[2]. Kuźnia, 28; To Chrystus przechodzi,
43.

[3] Franciszek, Homilia, 14 IX 2024 r.

[4]. Droga, 187.

[5]. To Chrystus przechodzi, 168.

[6]. Benedykt XVI, Homilia, 18
września 2010 r. Por. Pascal, Myśli,
553, red. Brunschvicg. Rozumiał to
już święty Augustyn wiele wieków
temu: «Już został wyniesiony na
wysokość nieba; A jednak nadal
cierpi na ziemi z powodu trudów,
jakich doświadczają Jego
członkowie» (Kazanie 98, O
Wniebowstąpieniu Pańskim, 1-2; PLS
2, 494-495).

[7]. To Chrystus przechodzi, 168.

[8]. Święty Ignacy Antiocheński, List
do Rzymian.

https://escriva.org/pl/forja/28/
https://escriva.org/pl/forja/28/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/43/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/43/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/43/
https://www.vatican.va/content/francesco/pl/homilies/2021/documents/20210914-omelia-presov.html
https://escriva.org/pl/camino/187/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/168/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100918_westminster.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/homilies/2010/documents/hf_ben-xvi_hom_20100918_westminster.html
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/168/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/168/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/168/


[9]. Święty Augustyn, Komentarz do
Psalmu 21, 11, 8. Por. 1 P 1, 18-19; 1
Kor 6, 20; Iz 53,5.

[10]. Por. Rz 5, 12-17; 8,1-13.

[11]. Por. Święta Teresa z Kalkuty, cyt.
w: Brian Kolodiejchuk (red.) Come, be
my Light, Rider, New York, 2006, str.
146.

[12]. „Większy niż twoje serce” -
Skrucha i pojednanie, na opusdei.org

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/oddaje-zycie-by-je-odzyskac/

(28-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-skrucha-i-pojednanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/wiekszy-niz-twoje-serce-skrucha-i-pojednanie/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oddaje-zycie-by-je-odzyskac/
https://opusdei.org/pl-pl/article/oddaje-zycie-by-je-odzyskac/

	„Oddaję życie, by je odzyskać”

