
opusdei.org

Obejmując świat
modlitwą

Rozważania wokół Psalmu
drugiego.

30-01-2024

W Jerozolimie ludzie nie mówią o
niczym innym, nawet jeśli tylko
szeptem lub półgłosem, aby nie
wzbudzać podejrzeń władz
religijnych. Ale jest to fakt
niezaprzeczalny i wszyscy go
widzieli: paralityk od urodzenia,
który przez lata żebrał o jałmużnę
przy bramie Świątyni zwanej Piękną,
szedł na własnych nogach,



podskakując i radośnie wielbiąc
Boga, a towarzyszyli mu dwaj rybacy
z Galilei, naśladowcy Nazarejczyka
(por. Dz 3,1-10). Po cudownym
uzdrowieniu uczniowie, Piotr i Jan,
zostali aresztowani przez dowódcę
straży świątynnej i saduceuszy. Po
krótkim procesie i zakazie
wypowiadania się o lub nauczania w
imieniu Jezusa, zostali zwolnieni
(por. Dz 4,1-21).

Według Dziejów Apostolskich, gdy
tylko Piotr i Jan zostali uwolnieni z
więzienia, spotkali się z braćmi i
opowiedzieli im wszystko, co się
wydarzyło. „Wysłuchawszy tego
podnieśli jednomyślnie głos do Boga i
mówili:

«Wszechwładny Stwórco nieba i
ziemi, i morza, i wszystkiego, co w
nich istnieje, Tyś przez Ducha
Świętego powiedział ustami sługi
Twego Dawida:

Dlaczego burzą się narody



i ludy knują rzeczy próżne?

Powstali królowie ziemi

i książęta zeszli się razem

przeciw Panu i przeciw Jego
Pomazańcowi.

Zeszli się bowiem rzeczywiście w
tym mieście przeciw świętemu
Słudze Twemu, Jezusowi, którego
namaściłeś, Herod i Poncjusz Piłat z
poganami i pokoleniami Izraela, aby
uczynić to, co ręka Twoja i myśl
zamierzyły. A teraz spójrz, Panie, na
ich groźby i daj sługom Twoim głosić
słowo Twoje z całą odwagą, gdy Ty
wyciągać będziesz swą rękę, aby
uzdrawiać i dokonywać znaków i
cudów przez imię świętego Sługi
Twego, Jezusa»” (Dz 4,24-30).

Pierwsi chrześcijanie nie tylko modlą
się razem i nie boją się, ale także
wyznają Boga jako Stwórcę. Nie
widzą wypełnienia Pisma Świętego



tylko w życiu Chrystusa, ale także w
życiu młodej wspólnoty, która
cierpiała z powodu zagrożeń, tak jak
przewidywał Jezus. I nie zniechęcają
się, ale ufają, że Bóg wyprowadza
dobro z takich sytuacji.

Rodzący się Kościół wzrasta dzięki
apostolskiemu nauczaniu i od
samego początku ma zasięg
uniwersalny. Ale równolegle do
chrztów i nawróceń pojawiły się
również trudności. „W obliczu
prześladowań z powodu Jezusa
wspólnota nie tylko nie wpada w
panikę i nie jest podzielona, ale
pozostaje głęboko zjednoczona, jak
jedna osoba, w modlitwie, aby
wzywać Pana”[1]. Młoda wspólnota
chrześcijańska nie boi się
zewnętrznych zagrożeń, ponieważ
jest świadoma zarówno jak skończył
ich Mistrz i tego, jak po krzyżu
nastąpiło zmartwychwstanie. Prosi
jedynie o możliwość głoszenia słowa
Bożego w pełnej wolności: „Prosi, aby



nie tracić odwagi wiary, odwagi do
głoszenia wiary”[2].

Fundament wszystkiego

W modlitwie tych uczniów obecny
jest Psalm 2, który w tradycji
hebrajskiej odczytywany jest razem z
Psalmem 1 i wraz z nim stanowi
wstęp do pozostałych 148 psalmów.
Jest to jeden z tak zwanych psalmów
królewskich lub mesjańskich,
podobnie jak Psalm 45, Psalm 89 i
Psalm 110. Wśród nich Psalm 2
charakteryzuje się tym, że zgodnie z
obietnicą Pana daną Dawidowi – „Ja
będę mu ojcem, a on będzie mi
synem” (2 Sm 7,14) – ogłasza ten
wyjątkowy przywilej dynastii
Dawidowej: w momencie otrzymania
namaszczenia w Jerozolimie nowy
król zostaje adoptowany przez Boga
jako jego syn. To synostwo króla jest
w pełni urzeczywistnione w Jezusie,
Królu Izraela, Synu Dawida i
jednorodzonym Synu Bożym. Dlatego



też Psalm ten jest siedmiokrotnie
cytowany w Nowym Testamencie
(por. Łk 3,22; Dz 4,25-26; 13,33; Hbr
1,5; 5,5; Ap 2,27; 19,15). Tekst ów,
który pocieszał pierwszych
chrześcijan, nadal towarzyszy
Kościołowi. Jest to modlitwa, która
wzbudza ufność w Bożą moc i
sprawia, że rozbrzmiewa
zachęcająca dla nas deklaracja: „Tyś
Synem moim, Ja Ciebie dziś
zrodziłem” (Ps 2,7).

Rozważanie Bożego synostwa –
synowskiej adopcji, której Chrystus
uczynił każdego ochrzczonego
uczestnikiem przez łaskę – jest
fundamentem całej duchowości Opus
Dei[3]. Bóg sprawił, że święty
Josemaría zrozumiał to 16
października 1931 r.[4], kiedy był na
ulicy, jadąc tramwajem z jednego
punktu miasta do drugiego i
wykonując tak rutynową czynność,
jak czytanie gazety. Pisze tak o tym:
„Modliłem się w najgłębszym sensie



(...) jadąc tramwajem, a potem
wędrując ulicami Madrytu,
kontemplując tę cudowną
rzeczywistość: Bóg jest moim Ojcem.
Nie mogąc się powstrzymać,
powtarzałem: Abba, Pater!
Przypuszczam, że wzięto mnie za
szaleńca”[5]. W jednej z medytacji w
1954 r. skomentował: „Być może jest
to najgłębsza modlitwa, jaką dał mi
Bóg. To był początek synostwa
Bożego, którym żyjemy w Opus
Dei”[6].

Wiele lat później, otwierając swoje
serce w obecności Boga, przypomniał
sobie tę scenę, pokazując, że
wspomnienie pozostało bardzo żywe:
„Kiedy Pan obdarzył mnie tymi
biczami, około trzydziestego
pierwszego roku, nie rozumiałem. I
nagle, pośród tej wielkiej goryczy, te
słowa: Jesteś moim synem, jesteś
Chrystusem. Jesteś moim synem,
jesteś Chrystusem. I mogłem tylko



powtarzać: Abba, Pater, Abba, Pater,
Abba, Abba, Abba, Abba, Abba!”[7].

Wkrótce po 16 października 1931 r.,
aby rozbudzić tego synowskiego
ducha, nasz Ojciec zaplanował, że
jego duchowe dzieci będą recytować
drugi z Psalmów w każdy wtorek i że
spróbują poświęcić czas na
medytację nad tym tekstem podczas
popołudniowej modlitwy tego dnia.
Początkowo myślał nawet o
uczynieniu z niego hymnu Dzieła i
podjęto różne kroki, aby nadać
słowom oprawę muzyczną, ale
ostatecznie odrzucił ten pomysł[8].
Wyjaśnienie tego zwyczaju można
znaleźć w liście okólnym, który
napisał do członków Dzieła pod
koniec hiszpańskiej wojny domowej,
24 marca 1939 roku: „W każdy
wtorek, po tym, jak każdy wezwie
swojego Świętego Anioła Stróża z
prośbą, aby towarzyszył mu na
modlitwie, ucałuje różaniec, jako
dowód Miłości do Matki Bożej i na



znak, że modlitwa jest naszą
najskuteczniejszą bronią. Następnie
odmówi Psalm 2 po łacinie. Radzę
wam, abyście, korzystając z
tłumaczenia, wykorzystali ten tekst
do medytacji we wtorek po południu.
A dzięki modlitwie dobrze
zrozumiemy, dlaczego jest to okrzyk,
który rozbrzmiewa na ziemi i wznosi
się do nieba, zanim rozpoczniemy
nasze wielkie bitwy i za każdym
razem”[9].

Bez zniechęcenia

Jak wszystko, co nosi znamię Bożego,
Dzieło również stawiało swoje
pierwsze kroki w niesprzyjających
okolicznościach. Narodziny Opus Dei
zbiegły się w czasie z trudnymi
momentami w historii ludzkości: w
1928 r., dekadę po zakończeniu I
wojny światowej, na Zachodzie
zbliżał się poważny kryzys
gospodarczy, a rodzące się
europejskie totalitaryzmy



zapowiadały niepokojący scenariusz,
który miał doprowadzić do globalnej
wojny o jeszcze bardziej
katastrofalnych konsekwencjach.
Sytuacja w Hiszpanii nie była lepsza:
system polityczny był niestabilny, a
sytuacja gospodarcza i społeczna
była niepewna dla większości
mieszkańców.

W medytacji wygłoszonej przez Ojca
14 lutego w Rzymie, rozważał on te
fakty i odnosząc się do konkretnej
sytuacji każdego z nas, zachęcał nas:
„Obecna sytuacja jest również
trudna. Zawsze będą trudności,
zarówno w pracy apostolskiej, jak i
osobistej, ale nie możemy być
przerażeni, a tym bardziej
zniesmaczeni lub zniechęceni, ani
trudnościami związanymi z Dziełem,
ani tymi, które każdy z nas napotyka
w życiu osobistym, w pracy
apostolskiej lub w pracy
zawodowej”[10].



„Droga chrześcijanina, droga
każdego człowieka nie jest łatwa”,
napisał święty Josemaría. I dodał:
„Zapewne w pewnych okresach
wydaje się, że wszystko dzieje się
zgodnie z naszymi wyobrażeniami;
ale to trwa bardzo krótko. Życie
oznacza zmagania z trudnościami,
doznawanie w sercu radości i troski,
a w tej kuźni człowiek wzrasta w
męstwie, cierpliwości,
wielkoduszności, wewnętrznym
pokoju” [11].

Dziedziczenie świata

„W modlitwie Psałterza świat jest
zawsze obecny”[12]. Historia ludzkości
i wędrówka każdego, ze swymi
wzlotami i upadkami, odnajdą bicie
swojego serca w tej niezwykłej
księdze. Psalmy „otwierają horyzont
na Boże spojrzenie na historię”[13]. W
każdy wtorek, gdy recytujemy ten
biblijny tekst, możemy rozważyć to,
co zostało powiedziane w wersecie 8:



„Żądaj ode Mnie, a dam Ci narody w
dziedzictwo i w posiadanie twoje
krańce ziemi”. Mamy świat jako
nasze dziedzictwo. Dlatego nic, co się
w nim dzieje, nie może być obce
naszemu sercu: „Człowiek czy
społeczeństwo, które nie reaguje na
nieszczęścia lub niesprawiedliwości i
nie stara się ich złagodzić, nie jest na
miarę miłości Chrystusowego
Serca”[14].

Prałat często zachęca nas, abyśmy
czuli się blisko wszystkiego, co się
dzieje, zwłaszcza gdy słyszymy o
bolesnych wydarzeniach, takich jak
wojny, epidemie czy katastrofy:
„Wszystko jest nasze, wszystko jest
nasze. I to nie prowadzi nas do
zniechęcenia, ale do modlitwy, do
zintensyfikowania naszego
zjednoczenia z Panem, do
zintensyfikowania naszego
pragnienia dusz, do
zadośćuczynienia, do modlitwy... I
zawsze z radością, nie tracąc nadziei,



wiedząc, że zawsze będziemy mieć
wielki oręż modlitwy. Wielki oręż
pracy zamienionej w modlitwę.
Wielki oręż Deus nobiscum, ponieważ
Bóg jest zawsze z nami”[15].

Znajdujemy tego przykład w życiu
świętego Josemaríi. Ci, którzy z nim
żyli, pamiętają, że kiedy oglądał
wiadomości lub otrzymywał
doniesienia o jakiejś klęsce
żywiołowej, był poruszony i modlił
się do Boga za dotkniętych nią ludzi.
Potrafił też cieszyć się i wzruszać
postępami ludzkości i postępem
technicznym swoich czasów. Nie
tylko bowiem nieszczęścia są naszym
udziałem, ale także wszystkie dobre
rzeczy na świecie.

* * *

Modlitwa pierwszych uczniów jest
wzorem radzenia sobie z
niepowodzeniami lub
niezrozumieniem. „My również –
zachęcał Benedykt XVI – musimy



umieć wnosić do naszej modlitwy
wydarzenia naszego codziennego
życia, szukać ich głębszego
znaczenia. I podobnie jak pierwsza
wspólnota chrześcijańska, my
również, pozwalając się oświecić
słowu Bożemu, poprzez medytację
Pisma Świętego, możemy nauczyć się
widzieć, że Bóg jest obecny w naszym
życiu, obecny także i właśnie w
trudnych chwilach, i że wszystko –
nawet rzeczy niezrozumiałe – jest
częścią wyższego planu miłości, w
którym ostateczne zwycięstwo nad
złem, nad grzechem i nad śmiercią
jest naprawdę zwycięstwem dobra,
łaski, życia, Boga”[16].

W obliczu tych, którzy chcą stłumić
głoszenie Chrystusa lub w obliczu
naszych własnych ograniczeń,
odpowiedzią jest zaufanie Bogu,
który napełnia nas nadzieją i
sprawia, że patrzymy na świat z
głębokim optymizmem, wiedząc, że
On zawsze jest po naszej stronie: „Ja



ustanowiłem sobie króla na Syjonie,
świętej górze mojej” (Ps 2,6). Dlatego
też modlitwa ta kończy się
wezwaniem do błogosławieństwa, do
szczęśliwości: "Błogosławieni, którzy
w Nim pokładają ufność", co znajduje
odzwierciedlenie w tym punkcie
Drogi: „Ufaj zawsze swojemu Bogu. –
On nie przegrywa bitew”[17].

[1] Benedykt XVI, Audiencja, 18 IV
2012 r.

[2] Ibidem.

[3] Por. Es Cristo que pasa, wydanie
krytyczno-historyczne przygotowane
przez Antonio Arandę, Rialp, 2013, nr
64b, str. 411

[4] Por. Apuntes íntimos, 16 X 1931, nr
334.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120418.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/en/audiences/2012/documents/hf_ben-xvi_aud_20120418.html


[5] Św. Josemaría Escrivá, Instrukcja,
V 1935/14 IX 1950, nr 22, nota 28.

[6] Św. Josemaría Escrivá, Medytacja,
15 IV 1954 r.

[7] Św. Josemaría Escrivá, Medytacja,
28 IV 1963 r. (cyt. w F. Ocáriz,
Naturaleza, gracia y gloria, str. 180).

[8] J. L. González Gullón, DYA. La
academia y residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp, 2016,
przypis nr 1590.

[9] Św. Josemaría Escrivá, List, 24
marca 1939 r.

[10] Prałat Fernando Ocáriz,
Medytacja, 14 II 2023 r.

[11] Przyjaciele Boga, nr 77.

[12] Franciszek, Audiencja, 21 X 2020 r.

[13] Ibidem.

[14] To Chrystus przechodzi, nr 167.

https://escriva.org/pl/amigos-de-dios/77/
https://escriva.org/pl/es-cristo-que-pasa/167/


[15] Prałat Fernando Ocáriz,
Medytacja, 14 II 2023 r.

[16] Benedykt XVI, Audiencja, 18 IV
2012 r.

[17] Droga, nr 733.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/obejmujac-swiat-modlitwa/

(16-12-2025)

https://escriva.org/pl/camino/733/
https://opusdei.org/pl-pl/article/obejmujac-swiat-modlitwa/
https://opusdei.org/pl-pl/article/obejmujac-swiat-modlitwa/

	Obejmując świat modlitwą

