
opusdei.org

Obecność Boża

Fragment książki Scotta Hahna
"Znak Życia. 40 zwyczajów i ich
korzenie biblijne" poświęcony
życiu w obecności Bożej.

03-08-2020

My, współcześni chrześcijanie, mamy
mało okazji do używania słowa 
świątynia. Nigdy nie przyjęło się ono
powszechnie jako nazwa miejsca
chrześcijańskiego kultu.

W języku starożytnych Żydów termin
świątynia odnosił się do jednej,
dominującej rzeczywistości: było nią



centralne sanktuarium judaizmu w
Jerozolimie, miejsce kultu zniesione
przez króla Salomona, zniszczone,
następnie odbudowane, a w końcu
wspaniale odnowione w czasach
świętego Pawła przez królów
Herodów. Dla Żydów istniała tylko
jedna Świątynia. Było to jedyne
miejsce, w którym wolno im było
składać ofiary; wyznaczone w boski
sposób miejsce Bożej obecności. Było
to jedyne miejsce na ziemi, które
naprawdę można było nazwać
świętym. Było to miejsce, w którym
mieszkał Boży Duch.

Ważne jest, abyśmy to dobrze
zrozumieli: Żydzi nie wierzyli w to,
że Bóg jest obecny tylko w Świątyni, a
nieobecny w całej reszcie stwo‐
rzenia. Głosili oni, tak jak my to
czynimy dzisiaj, że Bóg jest wszędzie.
Żydzi utrzymywali jednak także, że
jest On obecny w sposób szczególny
dla swojego ludu w Świątyni
Jerozolimskiej i jej obrzędach.



Świątynia była miejscem, do którego
Żydzi mogli się schronić przed
brudem świata i doświadczyć
obecności Boga w czystości.

Kiedy jednak Słowo stało się ciałem,
Świątynia znalazła swoje spełnienie
w Jezusie Chrystusie, który
utożsamiał swoje ciało z Bożą
świątynią (por. J 2,19—21). W pewien
sposób forma i funkcja budowli w
Jerozolimie została obecnie przyjęta i
udoskonalona w ciele Chrystusa.

Co więcej, Jezus utożsamiał świątynię
swego ciała ze swoim ludem, to
znaczy z Kościołem (por. Dz 9, 4).

Ta nowina wywarła głębokie
wrażenie na świętym Pawle i stała
się centralnym tematem jego
nauczania. Kościół był teraz
miejscem szczególnej Bożej
obecności i składania ofiar. „Czyż nie
wiecie, że jesteście świątynią Boga i
że Duch Boży mieszka w was? [...]
Świątynia Boga jest święta, a wy nią



jesteście” (1 Kor 3, 16—17). I dalej:
„Bo my jesteśmy świątynią Boga
żywego — według tego, co mówi Bóg:
Zamieszkam z nimi i będę chodził
wśród nich, i będę ich Bogiem, a oni
będą moim ludem” (2 Kor 6, 16).

Odtąd Boża obecność i oczyszczający
rytuał nie były zamknięte w jednym,
geograficznie określonym miejscu.
Przestały one także być wyłącznym
przywilejem jednej grupy etnicznej.
Świątynia nie miała już ścian. Stała
się powszechną — to znaczy
katolicką.

Myśl ta kontynuowana jest w Liście
do Efezjan, w którym znajdujemy
wszystkie znamiona wiary Kościoła
— jest on jeden, święty, katolicki i
apostolski — co wyraża się szcze‐
gółowo w kategoriach konstrukcji
świątyni: „A więc nie jesteście już
obcymi i przybyszami, ale jesteście
współobywatelami świętych i
domownikami Boga — zbudowani na



fundamencie apostołów i proroków,
gdzie głowicą węgła jest sam
Chrystus Jezus. W nim zespalana
cała budowla rośnie na świętą w
Panu świątynię, w Nim i wy także
wznosicie się we wspólnym
budowaniu, by stanowić mieszkanie
Boga przez Ducha" (Ef 2, 19-22;
kursywa dodana przez autora).

Żyjąc w pełni w Kościele, jesteśmy
świątyniami Bożej obecności.
Tradycja katolicka uczy nas jednak
„praktykować” Bożą obecność i
sprawować „akty Bożej obecności” —
odmawiać proste modlitwy
inwokacyjne. Jeśli Bóg jest stale w
nas obecny, to dlaczego musimy
dokonywać takich aktów?

Czynimy to dla nas samych, nie dla
Niego! Nie jest tak, że Bóg jest jakimś
dżinem, którego trzeba wywoływać
przez pocieranie lampy. Nie, On jest
obecny. Ale my musimy sobie o tym



przypominać. Przypominanie to
powinno nas odmieniać.

Rozważmy analogię: Kiedy odwiedza
mnie moja ukochana matka, to
świadomie wystrzegam się pewnych
nawyków, które mogą ją zirytować. Z
drugiej strony, zmieniam się na tyle,
by robić i mówić rzeczy, o których
wiem, że ją zadowolą. Czynię to
wszystko, ponieważ szanuję ją i
kocham — i może także dlatego, że
nigdy nie tracimy owego dziecinnego
pragnienia, by zadowolić rodziców,
co jest oznaką zdrowego lęku i
respektu.

Nasze mamy potrafią nam
oczywiście pomóc w tych wysiłkach.
Jeśli w jakiś sposób zapominamy o
ich bliskiej obecności, wiedzą one,
jak nam o niej przypomnieć, na przy‐
kład chrząknięciem lub
upuszczeniem czegoś na podłogę.

Jak dobrze jest, gdy jesteśmy tak
świadomi Bożej obecności i tak



chętni, by robić to, co Bóg lubi, a
unikać tego, czego nie lubi. Niestety,
On rzadko przy nas chrząka. Z
przyjemnością wynajduje jednak
inne sposoby przyciągnięcia naszej
uwagi, a tradycja katolicka odno‐
towuje dla nas wiele z nich. Roz‐
działy tej książki można traktować
jako osobne części lub całość, jako
metody praktykowania Bożej
obecności.

Robimy to przede wszystkim poprzez
lepsze Jego poznanie. Kiedy
studiujemy Pismo Święte i spędzamy
czas z Panem na modlitwie, nasza
wiedza o Bożych zamysłach rośnie i
jest to początkiem miłości, ponieważ
nie możemy kochać kogoś, kogo nie
znamy.

Możemy jednak uczynić więcej.
Możemy także użyć bardziej
specyficznych metod znanych jako
„modlitwa Bożej obecności”.



Modlitewniki proponują nam wiele
tradycyjnych modlitw, które uznają
Bożą obecność. Jedna z moich ulubio‐
nych zaczyna się od słów: „Panie mój
i Boże mój, mocno wierzę, że jesteś tu
obecny, że mnie widzisz, że mnie
słyszysz. Uwielbiam Cię z najgłębszą
czcią...”. Co oczywiste, pierwsze
słowa tej modlitwy stanowią
doskonałe uznanie Bożej obecności,
podobnie jak słowa uwiecznione
przez świętego Tomasza Apostoła,
kiedy rozpoznał on
zmartwychwstałego Pana (J 20, 28).
Możemy także modlić się po prostu
imieniem Jezus lub użyć jednej z
próśb, o których była mowa w roz
dziale dwunastym.

Pomagają nam także obrazy. Być
może nasze warunki pracy
pozwalają nam mieć w pobliżu krzyż
lub święty wizerunek. Niekiedy nie
mamy takiej swobody. Możemy
jednak zawsze znaleźć jakiś sposób
przypominania o Bożej obecności.



Mam przyjaciela, który zrobił sobie
krzyż z dwóch wielkich spinaczy i
codziennie umieszcza go obok
swojego telefonu. Ponieważ
większość jego pracy polega na
rozmowach telefonicznych, ów krzyż
nieustannie przypomina mu o Bożej
obecności. Chrześcijanie pierwszych
wieków zamiast znaku krzyża
kreślili kształt ryby w swoich
domach, miejscu pracy, na lampach i
bochnach chleba. Na pewno możemy
znaleźć sobie dyskretne znaki,
przypominające nam o Bożej
obecności.

Spośród wielu praktyk, które można
odnaleźć w tej książce, z pewnością
kilka okaże się dla Was przydatnych.
Być może ułożycie sobie ich plan i
będziecie je wypełniać co jakiś czas
w ciągu dnia.

Chcemy być świadomi Bożej
obecności w każdym czasie. Nasze
praktyki lub modlitwy i studia są



niczym pnącza, które sadzimy w
ciągu dnia — to sporadyczne chwile
skupionej uwagi na osobie naszego
Pana. Jeśli będziemy je przeżywać
właściwie, chwile te będą się
rozrastać, a nasza świadomość Bożej
obecności rozciągnie się na cały
dzień, jak bluszcz, który pnąc się po
murze, przyozdabia go.

ROZWAŻ W SWOIM SERCU

Na początku nowicjatu [Brat
Laurenty] spędzał godziny na
prywatnej modlitwie i rozmyślaniach
o Bogu, tak aby przekonać swój
umysł o Bożej obecności i aby wyryć
ją sobie głęboko w sercu. Czynił to
raczej poprzez pobożne uczucia i
zanurzenie w światłości wiary,
aniżeli poprzez rozumowe studia i
wyszukane medytacje. Za pomocą tej
prostej i pewnej metody wprawiał się
on w wiedzy i miłości Boga, starając
się usilnie żyć w nieustannym



poczuciu Bożej obecności i, o ile to
możliwe, nigdy o niej nie zapominać.

Kiedy podczas modlitwy napełnił on
swój umysł wielkim uczuciem do
nieskończonego Boga, udawał się do
pracy w kuchni (ponieważ był kucha‐
rzem zgromadzenia); tam,
rozważywszy najpierw rozmaite
sprawy związane z jego
obowiązkami, oraz to, jak i kiedy
wszystko powinno być zrobione,
spędzał on wszystkie przerwy, jak
również czas przed i po pracy, na
modlitwie.

Kiedy rozpoczynał swoją pracę,
mówił do Boga z synowskim
zaufaniem: „O mój Boże, ponieważ
jesteś ze mną, a ja muszę teraz,
podporządkowując się Twoim
nakazom, skierować mój umysł ku
tym zewnętrznym rzeczom, błagam
Cię, byś udzielił mi łaski dalszego
przebywania w Twojej obecności; aż
do końca pomagaj mi, przyjmij moją



wszelką pracę i wszystkie moje
uczucia”.

Kontynuując pracę, wciąż rozmawiał
on ze swoim Stwórcą, błagając Go o
łaskę i poświęcając Mu wszystkie
swoje uczynki. Kiedy skończył, badał
samego siebie, jak wykonał swoje
obowiązki; jeśli uznał, że dobrze,
wówczas dziękował Bogu; jeśli było
inaczej, prosił o przebaczenie, i bez
zniechęcenia kierował on znowu
swój umysł ku Bogu, i nadal
wprawiał się w doświadczaniu Bożej
obecności, tak jakby nigdy się od niej
nie odrywał. „I tak”, mawiał on, „po
powstaniu z moich upadków i przez
wielokrotnie ponawiane akty wiary i
miłości doszedłem do stanu, w
którym będzie dla mnie tak trudnym
nie myśleć o Bogu, jak gdybym po raz
pierwszy się do tego przysposabiał”.

Ponieważ Brat Laurenty odnalazł
taką korzyść w chodzeniu w Bożej
obecności, było dla niego czymś natu



ralnym, by zalecić to z zapałem
innym; jednak jego przykład był
silniejszym bodźcem od
jakichkolwiek argumentów, które
mógł przedstawić. Wyraz jego
twarzy był budujący; pojawiała się
na niej tak słodka i spokojna
pobożność, która musiała wpłynąć
na jego obserwatorów. I widziano, że
w największej gorączce kuchennej
pracy wciąż zachowywał on swoje
wspomnienie i kierował myśli ku
niebu. Nigdy nie był porywczy ani
nie próżnował, ale wszystko czynił
na czas ze stałym opanowaniem i
spokojem ducha. „Czas pracy”,
mawiał on, „nie różni się dla mnie od
czasu modlitwy; a w hałasie i
rozgardiaszu mojej kuchni, kiedy
kilka osób naraz prosi o różne rzeczy,
posiadam Boga w takim spokoju, jak
gdybym klęczał przed Najświętszym
Sakramentem”[1].

Anonimowe wspomnienie Brata
Laurentego, XVII w.



[1] Brother Lawrence, Practice of the
Presence of God, Konwersacja 4
(lekko zmodyfikowana przez autora).

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/obecnosc-boza/ (13-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/obecnosc-boza/
https://opusdei.org/pl-pl/article/obecnosc-boza/

	Obecność Boża

