
opusdei.org

O Założycielu Opus
Dei

Alvaro del Portillo,
Wydawnictwo MIC, 2004.

02-10-2004

Podziękowanie

Przede wszystkim pragnę wyrazić
głęboką wdzięczność księdzu Álvaro
del Portillo za wielkoduszność, z jaką
udostępnił mi swoje osobiste
wspomnienia wraz z listami i
dokumentami, które rzuciły światło
na nie ukazane do dej pory oblicze
niezwykłej postaci Założyciela Opis



Dei: od 17 maja 1992 roku Kościół
czci go jako Błogosławionego.

Przebywając przez czterdzieści lat u
boku księdza Josemaríi Escrivá,
biskup Álvaro del Portillo stał się
uprzywilejowanym świadkiem -
może nawet w pewnym sensie
jedynym - jego świętego życia i jego
niestrudzonej i heroicznej
działalności na rzecz dobra Kościoła i
wszystkich dusz.

Ta książka jest stosunkowo krótka,
bez pretensji do bycia
wyczerpującym opracowaniem
tematu; porusza tylko niektóre
aspekty osobowości Założyciela i jego
poddania się boskim poruszeniom.
Jego duchowe bogactwo jest tak
wielkie, że być może nawet
najbardziej obszerna książka nie
byłaby w stanie adekwatnie je
opisać. Uważam, że przesłanie
Założyciela – owa ucieleśniona
duchowość - staje się szczególnie



wyraziste, gdy spojrzymy na nie
poprzez połączenie anegdoty,
konkretnych dokonań, żywych
przeżyć; może nawet bardziej niż
gdyby przedstawić je w formie
zaprezentowania samej tylko idei.
Książka ta zatem nie pretenduje do
tego, by zastąpić biografię
Założyciela Opus Dei. W pewnym
jednak sensie zakłada jej znajomość,
pomaga też umiejscowić historycznie
pewne, w większej części
niepublikowane fakty, z którymi
tutaj możemy się zapoznać.

Przeprowadzenie tego wywiadu
okazało się doświadczeniem
zawodowym, które przyniosło mi
duchową satysfakcję. Zgłębianie
wiedzy o tak Bożym człowieku, tak
umiłowanym, poprzez sięgnięcie do
żywego doświadczenia jego bardzo
bliskiego syna, stało się dla mnie
źródłem wewnętrznej radości.



Pozostaje mi życzyć czytelnikom tych
stronic, aby i ich dusze zostały
poruszone przez szlachetność życia
błogosławionego Josemaríi, bardzo
wiernie ukazanego w słowach jego
następcy, biskupa Álvaro del Portillo.

1. Syn Kościoła

Dekret o heroiczności życia i cnót
księdza Josemaríi Escrivá,
promulgowany 9 kwietnia 1990 roku
przez Jana Pawła II, umiejscawia
postać Założyciela Opus Dei w
określonym kontekście eklezjalnym:
chodzi o powołanie do świętości
wszystkich ochrzczonych, które
według Pawła VI jest „elementem
bardzo charakterystycznym dla
nauczania soborowego, i w tym
znaczeniu, jego celem ostatecznym”.
Ksiądz Escrivá od 2 października
1928 roku „w proroczej zbieżności z
Soborem Watykańskim II”, poświęcał
wszystkie swoje siły, aby szerzyć to
uniwersalne powołanie do świętości.



Jak wiadomo, wielu piszących o
Założycielu zgłębiało jego miłość
Kościoła i gotowość służenia mu, jego
naukę i życie. Ja chciałbym raczej
poznać szczegóły: w jaki sposób
dawał on osobisty wyraz swojemu
głębokiemu przekonaniu o tym, że
jest synem Kościoła.

Zachowuję niezatarte wspomnienie
jego przyjazdu do Rzymu. Było to 23
czerwca 1946 roku Ojciec miał
wówczas 44 lata. Ja przebywałem już
w Rzymie od lutego tego roku,
ponieważ Założyciel zlecił mi różne
czynności związane z
zatwierdzeniem Dzieła przez
papieża. Ponieważ to, co było
najbardziej charakterystyczne dla
Opus Dei, stanowiło absolutną
nowość w obowiązującym prawie
kanonicznym, pracowałem, na miarę
moich możliwości, ściśle stosując się
do wskazówek Założyciela. Ale
powiedziano mi, pośród wielu
innych rzeczy, że nie będzie możliwe



otrzymanie nawet zgody na Opus
Dei: urodziliśmy się – w dosłownym
tego słowa znaczeniu - z
wyprzedzeniem całego wieku.
Przeszkody były tak wielkie -
wyglądało na to, że nie do
przezwyciężenia - iż zdecydowałem
się napisać do Ojca, aby przedstawić
mu konieczność jego obecności w
Rzymie.

Chociaż w tamtym momencie Ojciec
poważnie cierpiał z powodu
cukrzycy - do tego stopnia, że lekarz,
który w owym czasie zajmował się
nim, dr Rof Carballo, odmówił
przyjęcia odpowiedzialności za jego
życie, jeśli przedsięweźmie tę podróż
- to jednak dnia 21 czerwca wsiadł na
statek „J. J. Sister” w Barcelonie.
Przedtem przedstawił swoje
stanowisko członkom Rady
Generalnej Opus Dei i powierzył się
w Matce Bożej Miłosierdzia.



Po uciążliwej podróży morskiej z
powodu zupełnie nietypowego jak na
Morze Śródziemne sztormu, statek
22 czerwca, tuż przed północą,
zacumował w porcie Génova.
Oczekiwałem Ojca w Rzymie wraz z
Salvadorem Canalsem, innym
członkiem Opus Dei. Wcześniej
zaszliśmy do skromnego hotelu, aby
zarezerwować pokoje. Pamiętam, że
zjedliśmy tam z Salvadorem
skromną kolację: był to czas tuż
powojenny i na deser podano nam
kawałek parmezonu. Nie znałem
sera tego gatunku, ale gdy go
spróbowałem, wydał mi się tak
smaczny, że zachowałem go dla
naszego Założyciela. Nie mogłem
przypuszczać, że będzie to jego
pierwszy posiłek od czterdziestu
ośmiu godzin. Ojciec zawsze potem
żartował sobie ze mnie serdecznie z
tego powodu.

Następnego dnia odprawił swoją
pierwszą Mszę na włoskiej ziemi, w



bardzo zrujnowanym przez
bombardowanie kościele. Podróż do
Rzymu małym wynajętym
samochodem, zniszczonymi przez
wojnę drogami była długa i męcząca.
Ale Ojciec nie posiadał się z radości,
nie wyrwała mu się ani jedna skarga:
wzruszała go myśl, że w końcu spełni
się jedno z jego wielkich pragnień: 
videre Petrum. Podczas całej podróży
gorąco modlił się za Papieża.

Do Rzymu przybyliśmy pod wieczór
22 czerwca. Kiedy w dali od strony
Via Aurelia po raz pierwszy dostrzegł
kopułę Świętego Piotra, niezwykle
wzruszony odmówił Credo. Mieliśmy
wynajęte kilka pokoi w mieszkaniu
w ostatnim piętrze w domu przy
Cittá Leonina, nr 9. Był tam taras, z
którego można było zobaczyć
Bazylikę Świętego Piotra i pałac
papieski. Gdy Ojciec wychylił się z
tarasu, aby spojrzeć w kierunku
rezydencji, którą zajmował
Wikariusz Chrystusa, zapragnął



pozostać tam jeszcze przez chwilę w
modlitewnym skupieniu. Pozostali,
wyczerpani tak burzliwą podróżą,
udali się spiesznie na spoczynek.
Ojciec nasz natomiast, powodowany
wielką miłością do Papieża i
wzruszony tym, że jest tak blisko
miejsca jego zamieszkania, pozostał
na tarasie przez całą noc modląc się;
ani zmęczenie, ani brak zdrowia, ani
dokuczliwy głód wywołany chorobą,
ani wyczerpanie spowodowane
uciążliwościami podróży morskiej
nie były w stanie przeszkodzić mu w
tym.

Ten może drobny epizod daje
jednakże pewne wyobrażenie o
gorącej miłości, jaką Założyciel
kochał Kościół i Papieża. A jeszcze
bardziej gdy, pomimo wielkiego
pragnienia – które stawało się aż
cierpieniem - aby modlić się przed
grobem Świętego Piotra, Ojciec
powstrzymywał się wiele dni, zanim



wstąpił do świątyni Chrystusa: tak
wielki był w nim duch umartwienia.

Pod koniec tamtego miesiąca,
dokładnie 30 czerwca, Ojciec mógł
napisać do swoich synów
zasiadających w Radzie Generalnej
Opus Dei, która wówczas miała swoją
siedzibę w Hiszpanii: „Mam
własnoręczną dedykację od Ojca
Świętego dla: «Założyciela
Stowarzyszenia Kapłańskiego
Świętego Krzyża i Opus Dei». Co za
radość! Całowałem ją po tysiąckroć
razy. Istniejemy w cieniu Świętego
Piotra, obok kolumnady”.

31 sierpnia może powrócić do
Madrytu z dokumentem Stolicy
Świętej Alabanza de los fines, (dekret
pochwalny), aktem kanonicznym,
którego nie nadawano prawie już od
co najmniej wieku. Trudności
zaczynały być przezwyciężane.

22 października 1946 roku don
Escrivá jeszcze raz zapragnął



pomodlić się przed Matką Bożą
Miłosierdzia; a następnie, 8 listopada
wyjeżdża z Madrytu, już
definitywnie, do Rzymu; miasto to
będzie przez prawie trzydzieści lat
jego stałą siedzibą, aż do dnia, w
którym Bóg powoła go do siebie.

Wróćmy jednak do tematu.
Błogosławiony Josemaría był
życzliwie przyjęty w Kurii Rzymskiej,
szczególnie przez Substytuta
Sekretarza Stanu, mons. Montiniego,
ale nie brakowało mu kłopotów ze
strony pewnych osobistości
kościelnych. Czasami mawiał, że
jeżdżąc do Rzymu utracił
niewinność...

To prawda, ale jego reakcje zawsze
cechowało głębokie nadprzyrodzone
spojrzenie. Na przykład, często
chodził na Plac Świętego Piotra, aby
modlić się słowami Credo przy
grobowcu Księcia Apostołów.
Odmawiał też kastylijską modlitwę,



której nauczyła go mama, gdy był
jeszcze młody. Zaczyna się od słów:
„Wierzę w Święty Kościół katolicki”,
a on dodawał przymiotnik: „rzymski”
i wtrącał jeszcze: „pomimo
przykrości”. Pewnego razu, byłem
przy tym, zwierzył się z tego mons.
Tardiniemu - nie pamiętam, czy był
on już mianowany Kardynałem
Sekretarzem Stanu - a prałat zapytał
go: „Co chciał powiedzieć przez to:
«pomimo przykrości»?”. Ojciec
odrzekł: „Pomimo moich grzechów i
grzechów innych”. To oczywiste, że
w żaden sposób nie chciał dotknąć
mons. Tardiniego. Jeżeli żaden
człowiek nie jest poza grzechem, a
sprawiedliwy upada siedem razy na
dzień, nasz Założyciel podkreślał w
ten sposób, że jest konieczne, aby
współpracownicy Papieża byli
bardziej święci i wypełnieni Duchem
Świętym, by w całym Kościele było
więcej świętości.



Nie przyjmował ani nie
usprawiedliwiał fałszywej pokory
niektórych osobistości kościelnych,
pozwalających sobie na krytykę
Kościoła: Kościół, powtarzał często,
nie ma skazy, ponieważ jest
oblubienicą Chrystusa. Owo
„meaculpismo”, jak miał zwyczaj
mawiać, było przyczyną wielu jego
cierpień: nie uznawał tego, że
przyznanie się do ludzkich słabości
może przysłonić wiarę w realną
świętość Kościoła.

Założyciel znał trzech papieży. Jakie
były jego relacje z pierwszym z nich,
z Piusem XII?

Ojciec Święty Pius XII wielokrotnie
przyjmował go podczas audiencji i
wyrażał swoje osobiste uznanie za
Dzieło; nadał dwie pierwsze
aprobacje papieskie: Decretum
Laudis 1947 roku i aprobację
ostateczną w 1950 roku. Aby okazać
swoje oddanie, nasz Założyciel,



odwiedzając Papieża, zawsze
ofiarowywał mu jakiś prezent,
choćby najskromniejszy. Na
przykład, pewnego razu przyniósł
mu kilka pomarańczy, które otrzymał
z Hiszpanii (w tamtych czasach nie
mieliśmy pieniędzy nawet na
jedzenie). Innym razem, ponieważ
dowiedział się, że Ojciec Święty lubi
konkretny gatunek wina
hiszpańskiego, zdobył kilka jego
butelek i podarował mu je.

Jest tez pewien wymowny epizod,
świadczący o tym uczuciu, jakie
Ojciec żywił wobec Papieża. Podczas
jednej z audiencji, w określonym
momencie chciał ucałować nogi
Piusa XII. Papież pozwolił mu się
ucałować raz, ale nie chciał, aby
całował go po raz drugi. Wtedy
Ojciec naciskając po synowsku,
wyjaśnił Ojcu Świętemu, iż jest
aragończykiem i jak każdy
aragończyk jest bardzo uparty.



Pius XII wielokrotnie przy różnych
okazjach dawał wyraz swojego
szacunek, jakim darzył Założyciela
Opus Dei. Kardynałowi Gilroy i
swojemu biskupowi pomocniczemu
zwierzył się kiedyś: „To prawdziwy
święty. Człowiek przysłany przez
Boga na nasze czasy”. Po śmierci
Ojca wspomnienie o tym zamieścił
biskup pomocniczy Thomas Muldeon
w swoim świadectwie.

W pewnym wywiadzie
dziennikarskim (Conversaciones, nr
229) Założyciel wspominał, że
któregoś razu, zachęcony uprzejmym
i ojcowskim usposobieniem Jana
XXIII, powiedział do niego: „W
naszym Dziele zawsze wszyscy
ludzie, katolicy lub nie, znajdą swoje
miejsce: nie nauczyłem się
ekumenizmu od Waszej
Świątobliwości...” A Papież roześmiał
się wzruszony. Dopiero potem
dowiedziałem się, że od 1950 roku
Stolica Święta upoważniła Opus Dei,



by współpracowało ze środowiskami
niekatolickimi, a nawet z
niechrześcijanami.

Miało to miejsce podczas pierwszej
audiencji, której Jan XXIII udzielił
Założycielowi 5 marca 1960 roku.
Ojciec Święty zawsze był niezwykle
uprzejmy i serdeczny. To bardzo
pomagało rozmówcom
powierzającym mu swoje sprawy i
zupełnie było jakby poza
jakimkolwiek oficjalnym protokołem.
Podczas tych papieskich audiencji
także nasz Ojciec, nawet wtedy, kiedy
musiał poruszyć trudne sprawy, nie
omieszkał opowiedzieć Papieżowi o
rzeczach, które mogłyby go ucieszyć.
Przypominam sobie, że kilka dni po
jego przybyciu do Rzymu przyjął go
biskup Montini, wówczas substytut
Sekretarza Stanu. Nasz Założyciel
mówił mu obszernie na temat Dzieła,
a przy okazji także opowiedział kilka
anegdotek krążących po papieskich
salonach. Biskup Montini,



rozbawiony, zapewnił go, że
natychmiast wszystko przekaże Ojcu
Świętemu: „Przybywają tu tylko
zmartwienia i żale, i Papież bardzo
się ucieszy, kiedy usłyszy o tylu
dobrych rzeczach, których
dokonaliście”.

Na zakończenie tamtej pierwszej
audiencji Jan XXIII zwierzył się Ojcu,
że to, co mu przedstawił na temat
duchowości Dzieła, otwieraj
„nieoczekiwane horyzonty dla
działalności apostolskiej”.

W audiencji prywatnej, udzielonej
przez Jana XXIII 27 czerwca 1962
roku, towarzyszył Ojcu Javier
Echeverría. Miała wówczas miejsce
rozmowa sam na sam pomiędzy
Papieżem a Założycielem Opus Dei.
Wiem, że rozmawiali obszernie na
temat duchowości i działalności
Dzieła w świecie, a kilka dni później,
12 lipca 1962 roku, Ojciec napisał list
do wszystkich swoich synów na



całym świcie, prosząc ich, aby się
jednoczyli we wdzięczności, którą on
właśnie odczuwa wobec Jana XXIII
za ofiarowanie mu po raz kolejny
zaszczytu i szczęścia spotkanie się z
Piotrem. Musze dodać, że nasz
Założyciel wiele razy z wielkim
podziwem mówił mi o cnotach
kapłańskich Papieża Roncallego.

W czasie choroby i cierpienia Jana
XXIII, mons. Angelo Dell’Acqua
opowiadał Ojcu - okazując mu
zawsze wielkie zaufanie - pewne
szczegóły o tym, jak opiekował się
Papieżem. Na przykład, gdy czuwał u
wezgłowia jego łóżka, Papież trzymał
go za rękę, a kiedy musiał odejść i
uczynił gest, chcąc uwolnić rękę,
Papież zawołał: „Angelino, nie
zostawiaj mnie”. Ojciec zasmucił się,
rozmyślając nad samotnością
Papieża, i z całego serca dziękował
mons. Dell’Acqua, że wraz z innymi
bliskimi współpracownikami domu
papieskiego otaczali Jana XXIII tak



wielką czułością podczas jego
ostatnich dni.

Z uprzednio wymienionych
szczegółów domyślam się, że
sympatia Pawła VI do Opus Dei i do
jego Założyciela była wcześniejsza
niż jego wybór na Papieża.

Wystarczy przypomnieć, że
otrzymanie zgody papieskiej dla
Opus Dei, wydawało mi się stosowną
okazją, abym jako Prokurator
Generalny i w imieniu Rady
Generalnej Dzieła, poprosił Stolicę
Świętą o tytuł Prałata domowego dla
naszego Założyciela. Wówczas mons.
Montini nie tylko zaaprobował moją
inicjatywę, ale także osobiście bardzo
się nią przejął. Był to początek 1947
roku.

Ponieważ dobrze znałem pokorę
Ojca, nie informowałem go
uprzednio o staraniach, jakie w tym
kierunku czyniłem. Na wiosnę tegoż
roku przyszedł list od mons.



Montiniego z nominacją dla
Założyciela Opus Dei jako Prałata
domowego. Był datowany 22
kwietnia 1947 roku. Mons. Montini
niezwykle pochlebnie wyrażał się o
Opus Dei i o jego Założycielu,
dodając, że Dzieło jest nadzieją dla
Kościoła.

Ojciec był wdzięczny, ale powiedział
mi, że nie chce tego przyjąć i, z całym
szacunkiem, ale zamyśla odesłać
dokument nominacyjny mons.
Montiniemu z wyjaśnieniem, że nie
pragnie żadnego honorowego
wyróżnienia. Don Salvador Canals i
ja prosiliśmy, aby tego nie robił, ale
decydującym argumentem było to, że
nominacja ta w sposób bardziej
oczywisty pokaże świeckość Opus
Dei. Wówczas zmienił zdanie i
napisał list do Substytuta Sekretarza
Stanu gorąco dziękując mu za ten
dowód miłości ze strony Ojca
Świętego i jego. Dopiero później
dowiedzieliśmy się, że mons. Montini



w swojej delikatności również sam
poniósł koszty związane z tą
nominacją.

Sam osobiście mogłem przekonać się
o uczuciu Pawła VI, jakie żywił do
Ojca, kiedy przyjął mnie po tym, jak
zostałem powołany na następcę
Założyciela. Paweł VI wyrażał się o
Ojcu z podziwem, mówiąc, iż jest
przekonany, że był świętym.
Przyznał się też, że wiele lat temu
czytał codziennie Drogę i że było to
wielkim dobrem dla jego duszy;
zapytał mnie też, ile lat miał nasz
Założyciel, gdy ją opublikował.
Odpowiedziałem mu, że oddał ją do
druku, kiedy miał trzydzieści siedem
lat, ale uściśliłem, że już w 1934 roku
ukazało się jej wydanie pod tytułem 
Consideraciones espirituales
(Rozważania duchowe), a
zredagował ją parę lat wcześniej, to
znaczy w wieku trzydziestu lat.
Papież zamyślił się przez moment, a



potem zauważył: „A zatem napisał ją
w dojrzałej młodości”.

Jeszcze mam świeżo w pamięci
wspomnienie tamtej wizyty Pawła VI
w Centrum Elis, 21 listopada 1965 r.,
w dniu otwarcia. Kompleks
budynków, które wznoszą się w
robotniczej dzielnicy Rzymu
Tiburtino, powstał z inicjatywy Jana
XXIII. To on zdecydował, aby
pieniądze zebrane wśród katolików
całego świata z okazji osiemdziesiątej
rocznicy urodzin Piusa XII,
przeznaczyć na stworzenie
społecznej aglomeracji w Rzymie.
Projekt, realizację i wykonanie
całości powierzył Opus Dei. To tam
zrodziła się owa wielofunkcyjna
budowla, składająca się z domu dla
studentów robotników, centrum
formacji zawodowej z różnymi
programami specjalizacji technicznej
i rzemieślniczej, biblioteką, centrum
sportowym i szkołą życia rodzinnego
ze wszystkimi specjalnościami



potrzebnymi, aby promować kobietę.
Obok Elis znajduje się kościół
parafialny pod wezwaniem św. Jana
Chrzciciela al Collatino, powierzony
kapłanom związanym z Opus Dei.
Wizyta Papieża trwała znacznie
dłużej niż było to przewidziane.
Odprawił Mszę świętą, poświęcił
obraz Matki Bożej przeznaczony dla
Uniwersytetu w Nawarze i zwiedził
dokładnie pomieszczenia w centrum.
Na zakończenie wizyty uściskał
Założyciela i z widocznym
wzruszeniem zakrzyknął: „To
wszystko jest Opus Dei”. Miało to
duże znaczenie dla Opus Dei i dla
Ojca, przede wszystkim ze względu
na to, że w tamtym czasie wizyty
papieskie były niezwykle rzadkie.
Paweł VI chciał, aby inaugurację Elis
wyznaczyć na zakończenie Soboru
Watykańskiego II, by w ten sposób
ułatwić wielu Ojcom soborowym
wzięcie udziału w tej uroczystości; i
tak też się rzeczywiście stało.



Jak przebiegało ostatnie spotkanie
Założyciela z Pawłem VI?

Miało miejsce 25 czerwca 1973 roku
w szczególnej i niezapomnianej
atmosferze. Ojciec mówił Papieżowi
o nadprzyrodzonych celach, i
przedstawił mu na bieżąco rozwój
Dzieła i owoce, które Pan udzielał
całemu światu. Paweł VI był bardzo
rozradowany, czasami przerywał mu
wyrażając swoje uznanie lub tylko
wykrzykując: „Jest Ksiądz święty!”.
Dziś wiem, dlaczego po zakończeniu
tej audiencji zobaczyłem Ojca z
zatroskanym wyrazem twarzy,
prawie smutnym. Gdy wówczas
zapytałem go o przyczynę, w
pierwszym momencie nie chciał mi
nic powiedzieć. Dopiero potem
opowiedział mi, że Papież mówił mu
coś, co go żenowało i napełniało
cierpieniem z powodu własnych
grzechów, i to do tego stopnia, że z
synowską delikatnością wyraził
nawet swój protest wobec słów



Papieża: „Nie, nie. Nie znam się na
waszej świętości. Ja jestem tylko
biednym grzesznikiem”. A ponieważ
Papież z naciskiem powtarzał: „Ależ
tak, Ksiądz jest święty”, Założyciel
poruszony tym do głębi odparł: „Na
ziemi jest tylko jeden święty: Ojciec
Święty”.

Skądinąd też wiem, że mons. Carlo
Colombo, asesor teologiczny i
przyjaciel Pawła VI, zaświadczył, iż
Ojciec Święty zachęcał go do
napisania listu postulacyjnego, aby
można było otworzyć proces
beatyfikacyjny Założyciela Opus Dei.
Oto jego słowa: „W trakcie spotkania
z Pawłem VI, podczas którego
poruszano różne sprawy, miałem
sposobność wyrazić mój zamiar
wystosowania listu postulacyjnego z
prośbą o rozpoczęcie procesu
kanonicznego, który rozpatrzyłby
przypadek mons. Escrivy de
Balaguer, Założyciela Opus Dei.
Uważałem za mój obowiązek



powiadomić Papieża, że zamyślam
wystosować taki list postulacyjny,
którego bym nie napisał, jeślibym
osobiście nie miał poważnych
powodów, aby to uczynić: nie
mogłem sobie pozwolić na to, aby
zawieść głęboką ufność, jaką Papież
wobec mnie żywił. Paweł VI, ze swej
strony - przez wielki szacunek, jaki
miał dla Sługi Bożego - wyraził pełną
zgodę i udzielił aprobaty; znane było
mu wielkie pragnienie Założyciela
czynienia dobra, którym żył, jego
gorącą miłość do Kościoła i jego
widzialnej Głowy oraz płomienną
namiętność wobec dusz”.

Byłem obecny z grupą członków
Opus Dei z różnych krajów na Mszy
św., którą Jan Paweł II celebrował dla
nas 19 sierpnia 1979 roku i podczas
której wygłosił niezapomnianą
homilię. Między innymi powiedział:
„Ta wielka myśl, prawdziwie wasza,
od początku wyprzedzała ową
teologię laikatu, później tak



znamienną dla Kościoła soborowego
i posoborowego”. Gdy wówczas
bezpośrednio słuchałem tych słów
Następcy świętego Piotra,
wyrażających uznanie dla naszej
duchowości i naszego „bycia
Kościołem”, wzruszyłem się bardzo i,
tak jak wszyscy obecni, skierowałem
swoją myśl ku Założycielowi.
Niestety, nie miał on okazji poznać
przyszłego Jana Pawła II, Papieża,
którego imię zostało złączone z
historią Dzieła.

Założyciel Opus Dei został uznany
zatem za prekursora Soboru
Watykańskiego II, chociaż osobiście
w nim nie uczestniczył.

Ojciec ucieszył się z listu
konwokacyjnego zwołującego Sobór
Watykański II i zaledwie Jan XXIII
ogłosił go, niezwłocznie wysłał mu
list gratulacyjny. Między innymi,
przewidywał, że Sobór wypełni lukę



teologiczną odnośnie do roli laikatu
w Kościele, co się faktycznie stało.

Sądziłem, że mogą go wezwać z racji
pełnienia funkcji Przewodniczącego
Generalnego Instytutu Świeckiego,
bowiem taka była wówczas struktura
prawna Opus Dei. W takim
przypadku byłby zobowiązany
uczestniczyć jako Ojciec soborowy
wraz z innymi przełożonymi
Instytutów, których celem jest
dążenie do stanu doskonałości
duchowej ich członków. Chociaż
osobiście bardzo chciał wziąć udział
w obradach Soboru, to jednak nie
wydawało mu się stosowne
uczestniczyć w nich z tytułu
przewodniczącego Instytutu
Świeckiego. Musiałby bowiem podać
do wiadomości, jeśli nie aprobatę
statutu prawnego, nieadekwatnego w
stosunku do duchowej istoty Dzieła,
to przynajmniej dokumenty, które
ustanawiałyby precedens, zawsze
niezbyt korzystny dla przyszłej



rewizji podstawy kanonicznej do
zatwierdzenia Opus Dei. W Kurii
przedstawił argumenty, z powodu
których uznał, że nie będzie
roztropnie, aby uczestniczył w
Soborze, i jego decyzja została
przyjęta ze zrozumieniem.

Wówczas mons. Loris Capovilla,
wyrażając pragnienie Ojca Świętego
Jana XXIII, zaprosił go do
uczestniczenia w charakterze
eksperta Soboru. Nasz Założyciel raz
jeszcze zapewnił o swoim
całkowitym i bezwarunkowym
oddaniu, jednakże po wyrażeniu
swojej wdzięczności za zaproszenie,
wyjaśnił powody, dla których
wolałby go nie przyjąć; ostateczną
decyzję w tej kwestii pozostawił
jednak Papieżowi, wyrażając swą
gotowość absolutnego poddania się
jej, jakakolwiek będzie. A mówiąc
krótko, było tak: z jednej strony nie
byłby w stanie poświęcić tej misji tyle
czasu, ile ona by tego wymagała; z



drugiej zaś, liczni jego duchowi
synowie, biskupi, byli Ojcami
soborowymi i mogłoby się szokować,
że w pracach Soboru uczestniczy
jedynie w charakterze eksperta: nie
chodziło tu z pewnością o jakąś
próżność, ale o pragnienie uniknięcia
złego zrozumienia Stolicy Świętej.
Jeżeli Założyciel Opus Dei przyjąłby
nominację na eksperta po uprzednim
odmówieniu przyjęcia godności Ojca
soborowego, niektórzy mogliby
pomyśleć, że kieruje się jakimiś
ukrytymi intencjami. Z kolei inni,
którzy nie znali na bieżąco sytuacji,
mogliby sądzić, że Opus Dei nie ma
żadnego znaczenia dla Kościoła.

Jednocześnie nasz Założyciel
zaofiarował w władzom kościelnym
współpracę z całym Dziełem i z jego
członkami, z których wielu
skutecznie uczestniczyło w
przygotowaniach i przebiegu Soboru.



Ponieważ mnie również to dotyczyło,
usilnie byłem przez niego zachęcany
do przyjmowania licznych funkcji w
różnych komisjach soborowych i
podejmowania tych obowiązków z
pełnym zaangażowaniem. Gdy
rozpoczęły się obrady, zostałem
powołany na eksperta soborowego,
otrzymałem też funkcję sekretarza
Komisji Dyscypliny Kleru, w której
musiałem dość aktywnie działać.

To jest komisja, która wówczas
pracowała nad dekretem 
Presbyterorum Ordinis (O posłudze i
życiu kapłanów)...

Dokładnie tak. Ponadto byłem
nominowany konsultorem w trzech
innych komisjach soborowych (dla
biskupów i systemu diecezji; dla
zakonników; dla doktryny wiary;
także w komisji mieszanej dla
stowarzyszeń wiernych) i
konsultorem w komisji dla
weryfikacji Kodeksu Prawa



Kanonicznego. Po zakończeniu
działalności Zgromadzenia
Ekumenicznego, otrzymałem
nominację na konsultora
posoborowej komisji do spraw
biskupów i zarządzania diecezjami.

Podczas trwania sesji soborowych
wraz z oczywistymi osiągnięciami i
propozycjami, które zostały zawarte
w końcowych dokumentach, miały
miejsce także rozbieżności i pomyłki
często wyolbrzymiane przez prasę.
Te napięcia były powodem cierpienia
Jana XXIII i Pawła VI, czym mons.
Dell’Aqua podzielił się w zaufaniu z
naszym Założycielem. Koniecznie
trzeba tu wyjaśnić, że okazywane
naszemu Założycielowi przez owego
prałata zaufanie, którego oczywistym
dowodem jest obfita korespondencja
z tego okresu, nie było li tylko
owocem głębokiej przyjaźni, jaka ich
łączyła; sam Ojciec Święty inspirował
Substytuta Sekretarza Stanu do
działań w tym kierunku; w ten



sposób utworzył się kanał
bezpośredniego porozumienia,
zawsze otwarty, między Papieżem a
naszym Założycielem.

W czasie trzech lat Soboru, nie licząc
okresu przygotowawczego, nasz
Założyciel spotykał się z wieloma
Ojcami soborowymi, z ekspertami
itd. Czasami zapraszał ich na posiłek
do naszej głównej siedziby; kiedy
indziej sam ich odwiedzał w
mieszkaniach, w których byli
zakwaterowani, prawie zawsze
składając rewizytę. Były dni, kiedy
przyjmował więcej niż pół tuzina
wizyt, i nie było to dla niego takie
proste wykroić potrzebny czas,
wypełniony obowiązkami na rzecz
Dzieła, aby odpowiednio przyjąć
kardynałów, arcybiskupów,
biskupów, nuncjuszów, teologów itd.

Byłem obecny podczas wielu takich
wizyt i mogłem obserwować, z jaką
prostotą i uprzejmością odnosił się



Ojciec do tych, którzy przyszli się z
nim zobaczyć. Na przykład, mons.
François Marty, wówczas arcybiskup
Reims, który później został
kardynałem arcybiskupem Paryża,
napisał: „W czasach Soboru
Watykańskiego II miałem sposobność
wielokrotnie spotkać się z mons.
Escrivá de Balaguer, Założycielem
Opus Dei. Z tamtych rozmów
zapamiętałem go jako człowieka,
który jedynie mówił o Bogu. Chwila
rozmowy z nim była niczym chwila
modlitwy. I dawało się to pogodzić z
jego poczuciem humoru, z jego
zmysłem nadprzyrodzoności i
miłością pełną czułości”.

Także mons. Abilio del Campo,
biskup Calahorra, pozostawił takie
oto świadectwo: „Szczerze wierzę, że
Josemaría przyczynił się w sposób
rozstrzygający do doktrynalnego
rozjaśnienia wielu punktów, w
których światło otrzymane przez
niego od Boga i niezwykłe



doświadczenie duszpasterskie w
świecie pracy, były prawie nie do
zastąpienia. Wielu Ojców
soborowych, opierając się na
przyjaźni z nim, mogło zająć
właściwe stanowisko”.

Wyobrażam sobie, że niektóre z tych
stanowisk były próbą obrony
ortodoksyjności katolickiej, w epoce,
kiedy złe rozumienie „ducha
soborowego” siało pewne
zamieszanie...

Jest w tym względzie znaczące
świadectwo biskupa Giacomo
Barabino, wówczas sekretarza
kardynała Siri, a dzisiaj biskupa
Ventimiglia, który tak to wyjaśnia:
„Jego obrona ortodoksyjności nie
pochodziła z ducha konserwatyzmu,
z zamknięcia umysłu czy nieugiętości
charakteru. Był wyraźnie
zaniepokojony tym, aby zabezpieczyć
prawowierność i żywotne Boże
struktury w Kościele; jego otwartość i



nowatorstwo wcale nie były mniej
widoczne: byłem zachwycony
słuchając go, gdy mówił, w jaki
sposób należy wspierać, każdy w
swoim miejscu, z wiernością własnej
charyzmie wewnątrz Kościoła, ów
nurt świętości, który Duch Święty
wylewa na lud Boży, na każdego
wiernego, powołując do pełni życia
chrześcijańskiego. Z przekonaniem,
śmiało i otwarcie, podkreślał misyjny
charakter Kościoła we wszystkich
środowiskach, łącznie z najbardziej
trudnymi. Chodziło o rzeczywistość,
którą żył na co dzień: spójność z
myślą fundamentalną, która była
jego udziałem, uniwersalne
powołanie do świętości, żywotną
ideę, którą ciągle dostosowywał, z
elastycznością prawdziwie godną
podziwu, do wymagań czasu i
wzrostu Kościoła wśród ludzi”.

Mons. Escrivá de Balaguer musiał
być bardzo wzruszony widząc, że
Sobór zatwierdził i uczynił



dziedzictwem całego Kościoła tę
intuicję, którą Pan powierzył mu 2
października 1928 roku...

Oczywiście. Nieco później na
zamknięcie Soboru lubił powtarzać:
„Moje dzieci, mamy powody, aby się
cieszyć po zakończeniu tego Soboru.
Trzydzieści lat temu niektórzy
oskarżali mnie o herezję za to, że
przepowiadałem rzeczy w naszym
duchu, które teraz zastały uroczyście
przyjęte przez Sobór”. A w
wywiadzie zamieszczonym w
„L’Osservatore della Domenica” z
1968 roku wyjaśniał: „Jedną z moich
największych radości było widzieć,
jak Sobór Watykański II
proklamował z wielką jasnością
boskie powołanie laikatu. Bez
żadnego samochwalstwa muszę
powiedzieć, że odnośnie do tego, co
dotyczy naszego ducha, Sobór nie
przedłożył zaproszenia do zmian,
lecz, wprost przeciwnie, potwierdził
to, czym - dzięki łasce Bożej - żyliśmy



i czego nauczaliśmy od tylu lat.
Główną cechą charakterystyczną
Opus Dei nie są jakieś techniki czy
metody apostolstwa, czy jakieś
określone struktury, lecz duch, który
prowadzi właśnie do uświęcania
zwykłej pracy” (Conversaciones, 7)
[1].

[1] W Rozmowy z Prałatem Escriva,
Księgarnia św. Jacka, Katowice 1993,
s. 166-7.

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/o-zalozycielu-opus-dei-2/
(21-01-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-zalozycielu-opus-dei-2/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-zalozycielu-opus-dei-2/

	O Założycielu Opus Dei

