
opusdei.org

O ład społeczny dla
wspólnego dobra

List społeczny Episkopatu
Polski, który został
opublikowany 26 marca.

03-04-2019

Społeczna misja Kościoła – Spory
społeczno-polityczne i konieczność ich
przezwyciężenia – Doświadczenie
solidarności – Potrzeba nawrócenia i
dialogu – Refleksja nad językiem –
Istota polityki – Fundamenty ładu
społecznego – Ład instytucjonalny
państwa – Mądrościowy wymiar



polityki – Wezwanie do modlitwy i
zaangażowania

W minionych dziesięciu latach
Episkopat Polski trzykrotnie zabierał
głos w sprawach społecznych w
formie dokumentów opracowanych
przez jego Radę ds. Społecznych:
Służyć prawdzie o małżeństwie i
rodzinie [2009], W trosce o człowieka
i dobro wspólne [2012] oraz
Chrześcijański kształt patriotyzmu
[2017]. Rocznica ta stanowi okazję do
wskazania na aktualność zawartego
w nich nauczania Kościoła, do
wzbudzenia w ich świetle refleksji
nad obecnym stanem polskiego
społeczeństwa oraz wezwania do
podjęcia wzmożonego wysiłku na
rzecz budowania autentycznych
relacji międzyludzkich w
uporządkowanej zgodzie
(tranquillitas ordinis). Zachęcają nas
do tego słowa papieża Franciszka:
„nawrócenie chrześcijańskie
wymaga, abyśmy rozważyli



ponownie w pierwszym rzędzie to,
co dotyczy ładu społecznego i
realizacji dobra wspólnego” (EG, nr
182).

Społeczna misja Kościoła

Człowiek, obdarzony niezbywalną
godnością i naturą społeczną, jest
powołany do budowania
społeczeństwa prawdziwie
ludzkiego, do odpowiedzialności za
nie i przeżywania go w taki sposób,
aby w atmosferze wzajemnej
życzliwości, solidarności i
współpracy, we wzajemnej wymianie
darów, tworzyć wspólnotę, w której
każdy może integralnie rozwijać się
w ramach wspólnego dobra.
Profetyczno-krytyczne odnoszenie
się do rzeczywistości społecznej
stanowi część misji ewangelizacyjnej,
którą Kościół wypełnia poprzez
potrójne posłannictwo: nauczania,
uświęcania i posługę miłości. Jest ono
znakiem Królestwa Bożego, które –



nie będąc z tego świata – w tym
świecie się realizuje. „Nie można już
dłużej twierdzić, że religia powinna
się ograniczać do sfery prywatnej i że
istnieje tylko po to, by przygotować
dusze do nieba. Wiemy, że Bóg
pragnie szczęścia swoich dzieci także
na tej ziemi […]. Dlatego pasterze
korzystając ze zdobyczy różnych
nauk, mają prawo wydawać opinię
na temat wszystkiego, co dotyczy
życia osób, ponieważ zadanie
ewangelizacji pociąga za sobą i
wymaga integralnej promocji
każdego człowieka” (EG, nr 182).

Zgodnie z soborową zasadą
autonomii porządku politycznego,
rolą Kościoła hierarchicznego nie jest
angażowanie się w naturalne w życiu
politycznym kontrowersje ani – tym
bardziej – ich rozstrzyganie. Nie
chodzi o zdobycie przywilejów czy o
opowiadanie się za którąś ze stron.
Jednak aktualny stan polskiego
społeczeństwa stanowi wyzwanie dla



misji Kościoła. Rozumiejąc różnice,
które są nieodłącznym elementem
każdej rzeczywistości społecznej, ze
smutkiem dostrzegamy istniejące w
naszej ojczyźnie podziały i konflikty,
jak też brak dostatecznego
zaangażowania w budowanie
wspólnoty, co nie pozwala w pełni
doceniać obecnego w życiu
społecznym dobra. Rywalizacja
polityczna dawno przekroczyła
granice demokratycznych polemik
pomiędzy zwolennikami różnych
wizji rozwoju ojczyzny i dotyka
najgłębszych fundamentów naszej
narodowej wspólnoty oraz wpływa
na jej postrzeganie w kontekście
międzynarodowym. Postawy te –
utrwalane i podsycane – rodzą
atmosferę niezrozumienia, która od
dłuższego już czasu dotyka i niepokoi
wielu naszych rodaków, zarówno
wierzących, jak i niewierzących,
kładzie się głębokim cieniem nie
tylko na sprawach publicznych, lecz
także na codziennym życiu. Dotyczy



to także członków Kościoła
Chrystusowego, którego wspólnota
„niezależnie od tego, czy jest duża
czy mała – żyje w świecie; jej
warunki, jej droga, jej przykład i
słowo nieuchronnie wywierają
wpływ na pozostałą część wspólnoty”
[1].

Pragniemy więc – jako uczniowie
Chrystusa i obywatele
Rzeczpospolitej – ponownie
przyczynić się do budowania
autentycznej wspólnoty sióstr i braci
budujących poprzez miłość w
prawdzie (caritas in veritate) dobro
wspólne naszej ojczyzny.

Spory społeczno-polityczne i
konieczność ich przezwyciężenia

Żyjemy w zróżnicowanym
społeczeństwie. Spory czy
rywalizacje są w nim czymś
naturalnym. „Kościół dobrze wie, że
w historii nieuchronnie powstają
konflikty interesów pomiędzy



różnymi grupami społecznymi i że
wobec nich chrześcijanin musi często
zająć stanowisko zdecydowane i
konsekwentne” (CA, nr 14). Godziwe
zaangażowanie w konflikt polityczny
czy społeczny może być formą walki
o wolność, sprawiedliwość, słuszne
prawa słabszych czy wyzyskiwanych.

Spór polityczny powinien być
„zmaganiem się o coś”. W kontekście
walki związków zawodowych o
sprawiedliwość społeczną i o
uprawnienia ludzi pracy św. Jan
Paweł II pisał: „walka ta powinna być
traktowana jako normalne staranie o
właściwe dobro […] nie jest to
natomiast walką przeciwko innym.
Jeśli w sprawach spornych przybiera
również i taki charakter, to dzieje się
to z uwagi na dobro społecznej
sprawiedliwości, a nie «dla walki»
albo też dla wyeliminowania
przeciwnika” (LE, nr 20). Jest to
„walka szlachetna”, która nie ma nic
wspólnego z walką klas społecznych



czy stronnictw politycznych. Gorzej,
jeśli „zmaganie się o coś” zostaje
zdominowane przez „zmaganie się z
kimś”. Wówczas polityka przestaje
być roztropną troską o dobro
wspólne. Staje się wyłącznie walką o
władzę – mniej lub bardziej
wyrafinowaną grą.

O ile na scenie politycznej
traktowana jest ona – przynajmniej
przez część aktorów – jako
specyficzny polityczny spektakl, o
tyle trafiając za pośrednictwem
mediów do rodzinnych domów,
miejsc pracy czy sąsiedzkich
wspólnot, wywołuje autentyczny
niepokój i często trwałe, bolesne
podziały, a także zniechęcenie i
zmęczenie polityką oraz
wycofywanie się w sferę prywatną.
Rodzi konflikty, które nie tylko
utrudniają niezbędne działania na
rzecz wspólnego dobra, ale mogą
prowadzić do deprecjonowania
podzielanych autorytetów,



doświadczeń historycznych czy
dorobku kulturowego – tworzących
fundament narodowej wspólnoty.

Wyrażamy głębokie przekonanie, że
– niezależnie od podziałów oraz
napięć politycznych i społecznych –
w Polsce jest możliwe i konieczne
budowanie narodowej wspólnoty
poprzez dialog i solidarność w
prawdzie, we wzajemnym szacunku i
z myślą o przyszłych pokoleniach. I
tą nadzieją chcemy się dzielić.

Doświadczenie solidarności

Warunkiem złagodzenia bolesnych
nieraz podziałów i odbudowy
pojednanej wspólnoty narodowej jest
odkrycie na nowo doświadczenia
społecznej solidarności, tak mocno
wpisanego w naszą współczesną
historię. Kościół uczy, że solidarność
społeczna – rozumiana zarówno jako
zasada porządku społecznego, jak i
cnota moralna – jest formą miłości
bliźniego, sposobem wzmacniania



więzi społecznych (por. CA, nr 10).
„Zaangażowanie w tym kierunku –
przypomina Kompendium Nauki
Społecznej Kościoła – wyraża się
przez niesłabnący pozytywny wkład
w dobro wspólne i przez
poszukiwanie punktów możliwego
porozumienia także tam, gdzie
przeważa logika podziału i
rozbicia” (KNSK, nr 194).

Doświadczenie solidarności odegrało
już raz we współczesnej historii
Polski ogromną rolę. Wielki
ogólnospołeczny ruch, który w roku
1980 solidarność uczynił swą zasadą
i orężem, rozpoczął drogę naszej
ojczyzny do wolności, przyczynił się
do obalenia ustroju
komunistycznego, przygotował grunt
dla pokojowych rewolucji roku 1989,
stając się dla całego świata
przykładem i praktyczną lekcją
zastosowania zasad chrześcijańskich.
Protagonista i świadek tamtych
wydarzeń, św. Jan Paweł II, pisał, że:



„występując przeciw reżimom
opartym na sile propagandy i
terroru, solidarność ta stała się
moralnym jądrem «siły bezsilnych»” 
[2].

W solidarności ciągle jest ta sama
siła. Wzywa każdego z nas do
„mocnej i trwałej woli angażowania
się na rzecz dobra wspólnego, czyli
dobra wszystkich i każdego, wszyscy
bowiem jesteśmy odpowiedzialni za
wszystkich” (SRS, nr 38). Tylko w
postawie solidarności możliwe jest
budowanie pomyślności narodowej
wspólnoty.

Potrzeba nawrócenia i dialogu

Solidarność nie może istnieć bez
prawdy. Także tej historycznej,
apelującej o wzajemne wybaczenie i
nawrócenie. Potrzebujemy dzisiaj
nawrócenia i dialogu. Szczera
gotowość do otwartej, uczciwej
rozmowy jest wyrazem umiłowania
prawdy, dobra i wolności, a także



szacunku dla godności i
podmiotowości wszystkich
obywateli, bez względu na ich
przekonania czy sympatie
polityczne. Nawołując wszystkich
uczestników polskiego życia
publicznego do nawrócenia i dialogu,
jednocześnie zachęcamy do
odważnego otwierania się na
prawdę, do której każdy uczciwy
dialog przybliża i prowadzi.

Chodzi zwłaszcza o prawdę o
niezbywalnej godności i prawie do
życia każdego człowieka od poczęcia
do naturalnej śmierci. Ale także o
prawdę o społecznych i
ekonomicznych wyzwaniach, którym
skutecznie sprostać możemy tylko
wspólnie w postawie solidarności.
Prawdę o tym, że żadna partia
polityczna niezależnie od swego
społecznego poparcia, nie ma
monopolu ani na rozwiązania, które
skutecznie mogłyby odpowiedzieć na
wszystkie potrzeby społeczeństwa,



ani cudownej recepty na jego
niedomagania. Prawdę o tym, że
władzę publiczną uprawomocnia nie
tylko demokratyczny wybór, lecz
także jej zaangażowanie na rzecz
wspólnego dobra. Prawdę o wielkości
naszego narodu, która nie zamyka
jednak nigdy drogi do narodowego
rachunku sumienia czy szukania
pojednania z innymi narodami.
Prawdę o tym, że prawdziwą miarą
odpowiedzialności politycznej jest
troska o naszą wspólną przyszłość, a
nie koncentrowanie się na bieżących
sondażach popularności czy
zamykanie się w sporach o trudną
przeszłość. Wreszcie prawdę o tym,
że miarą wielkości każdego państwa
jest sposób, w jaki potrafi wspierać
integralny rozwój obywateli:
duchowy, intelektualny, kulturalny i
gospodarczy, a zwłaszcza to, w jaki
sposób potrafi towarzyszyć rodzinie
– jako instytucji i fundamencie
wspólnoty – oraz wszystkim ludziom



najsłabszym, bezradnym i
bezbronnym.

Refleksja nad językiem

Aby taki dialog był możliwy,
kluczowa jest refleksja nad językiem,
którym posługujemy się w życiu
publicznym. Wszelki dialog kończy
się wówczas, gdy język publicznych
debat służy budowaniu
jednostronnego i nieprawdziwego
obrazu życia społecznego czy też
stygmatyzowaniu politycznych
oponentów.

Dlatego wzywamy wszystkich
uczestników życia publicznego,
zwłaszcza polityków, dziennikarzy,
publicystów i użytkowników mediów
społecznościowych, ale także
zabierających głos w gronie
rodzinnym, sąsiedzkim i
współpracowników, do głębokiej
refleksji nad językiem używanym w
rozmowach o sprawach publicznych.
Jesteśmy bowiem przekonani, że jego



barwność i wyrazistość można i
należy pogodzić z szacunkiem
zarówno dla oponentów, jak i dla
odbiorców. Wyraża się on poprzez
oddzielanie – wypowiadanej w
dobrej wierze – krytyki zaniechań
lub błędów, od takiego sposobu
formułowania ocen poszczególnych
osób czy środowisk, który może być
krzywdzący, czy wręcz uwłaczający
ich godności. Miarą szacunku jest
także ograniczenie nadmiernych
emocji i uproszczeń, które fałszują
rzeczywistość i zamykają drogę
zarówno do politycznego
kompromisu, jak i do zrozumienia
całej złożoności życia publicznego.

Odpowiedzialność za język debaty
publicznej ponoszą zwłaszcza środki
społecznego przekazu. Dociekliwość
w dążeniu do prawdy, rzetelny i
uczciwy opis złożonej rzeczywistości,
pluralizm prezentowanych opinii,
równy dystans do wszystkich opcji
politycznych, rzeczowość unikająca



zbędnych emocji, daleki od
jednostronności oraz uproszczeń
język – to istota medialnej posługi na
rzecz dialogu i dobra wspólnego.
Dziennikarstwo pokoju i pojednania
to posługa, której celem nie jest
szukanie sensacji, ale służenie
ludziom, docieranie do prawdziwych
przyczyn konfliktów i wskazywanie
możliwych rozwiązań [3].

Wpływ na skalę i głębokość
konfliktów oraz na kształt
społecznego dialogu mają jednak
wszyscy obywatele wolnej
Rzeczpospolitej. Dzięki rewolucji
informatycznej i rozwojowi mediów
społecznościowych każdy może stać
się animatorem dyskusji znacznie
wykraczających poza zasięg jego
najbliższych środowisk. Złudzenie,
że Internet to anonimowa, wirtualna
galaktyka, w której każdy każdemu i
o każdym może powiedzieć wszystko
bez żadnych konsekwencji, rodzi
wiele pokus, zbyt często skłania do



mistyfikacji i prowadzi do
naruszania godności bliźniego i
szargania jego dobrego imienia.
Dlatego pilnie potrzebny jest
„chrześcijański styl obecności w
świecie cyfrowym”, który „przyjmuje
formę komunikacji szczerej i
otwartej, odpowiedzialnej i
szanującej innych”[4] , wolnej od
hejtowania. Chrześcijaństwo jest
orędziem wiary, nadziei i miłości.
Język, którego jako chrześcijanie
używamy – także w dziedzinie spraw
społecznych i politycznych –
powinien być tego orędzia
jednoznacznym i czytelnym
świadectwem.

Istota polityki

Ważnym zadaniem jest także
przywrócenie polityce jej
właściwego, pierwotnego znaczenia.
W najszerszym znaczeniu jest ona
sztuką takiego urządzenia
rzeczywistości społecznej, aby każdy



człowiek mógł jak najpełniej i jak
najszybciej rozwijać się ku dobru, w
szacunku dla godności, praw i
obowiązków innych ludzi. Jej
ważnym elementem jest zasada
subsydiarności (pomocniczości),
która pomaga we wprowadzeniu
właściwego ładu i harmonii
pomiędzy poszczególnymi
podmiotami funkcjonującymi w
społeczeństwie i państwie –
poczynając od tych najmniejszych, aż
do tych największych – we
właściwym korzystaniu z
przysługującej im autonomii i
wolności. Każdy człowiek jako istota
rozumna i wolna, a w związku z tym
wezwana do dokonywania wyborów
odpowiedzialnych i godziwych
moralnie, ma prawo i obowiązek
uczestniczyć w życiu publicznym.

Nauka społeczna Kościoła nazywa
politykę jedną z najwyższych form
miłości bliźniego. Papież Pius XI, w
przemówieniu do katolickich



środowisk uniwersyteckich, użył
określenia „miłość polityczna” i
stwierdził, że polityka jest najszerszą
przestrzenią miłości ustępującą tylko
rzeczywistości religijnej [5] . Paweł
VI nauczał, że „polityka jest
wymagającym sposobem – chociaż
nie jedynym – zaangażowania
chrześcijańskiego w służbie
innym” (QA, nr 46). Benedykt XVI
potwierdza, że: „obok dobra
jednostek istnieje dobro związane z
życiem społecznym osób: dobro
wspólne. Jest to dobro «nas
wszystkich», czyli poszczególnych
osób, rodzin oraz grup pośrednich
tworzących wspólnotę społeczną. […]
Tym bardziej skutecznie kochamy
bliźniego, im bardziej angażujemy
się na rzecz dobra wspólnego,
odpowiadającego również jego
rzeczywistym potrzebom. […] Taka
jest droga instytucjonalna – możemy
także powiedzieć polityczna –
miłości, nie mniej ważna i wyrazista
niż miłość urzeczywistniająca się w



bezpośrednim kontakcie z bliźnim,
bez instytucjonalnych mediacji” (CV,
nr 7).

Niech w sercach i sumieniach
rodaków zadomowią się słowa św.
Jana Pawła II: „W odniesieniu do
dziedziny polityki należy podkreślić,
że uczciwość w kontaktach między
rządzącymi a rządzonymi, jawność w
administracji publicznej,
bezstronność w rozstrzyganiu spraw
publicznych, poszanowanie praw
przeciwników politycznych, ochrona
praw ludzi oskarżonych w procesach
i sądach doraźnych, sprawiedliwe i
uczciwe wykorzystanie pieniędzy
publicznych, odrzucenie
niegodziwych metod zdobywania,
utrzymywania i poszerzania władzy
za wszelką cenę – to zasady, które
znajdują swe najgłębsze źródło, a
jednocześnie uzasadnienie wartości
osoby, w transcendentnej wartości
osoby i w obiektywnych nakazach
moralnych, dotyczących



funkcjonowania państw” (VS, nr
101).

Taką koncepcję polityki i taki jej styl
powinni przyjąć w swej działalności
politycznej ludzie wierzący –
katolicy, ale także wszyscy ludzie
dobrej woli pragnący przez swe
zaangażowanie polityczne budować
dobro wspólne ojczyzny. Wraz z
ojcami II Soboru Watykańskiego
apelujemy: „Ci, którzy pragną
wykonywać zawód polityka i
posiadają odpowiednie uzdolnienia,
niech przygotowują się do
uprawiania tej sztuki zarazem
trudnej i bardzo szlachetnej i starają
się ją wykonywać, nie pamiętając o
dobru własnym i korzyściach
materialnych. Moralnie nienaganni i
mądrzy zarazem niech występują
przeciwko niesprawiedliwości,
uciskowi, przemocy i nietolerancji,
czy to jednego człowieka, czy partii
politycznych; z uczciwością,
sprawiedliwością, a także miłością i



polityczną odwagą niech poświęcają
się dobru wspólnemu” (KDK, nr 75).

Doceniając trudną służbę polityków i
ich zasługi dla wolnej i niepodległej
ojczyzny, chcemy zachęcić ich do
odważniejszej refleksji nad
odnajdywaniem właściwej
równowagi między polityczną
skutecznością i forsowaniem racji
własnego środowiska a
odpowiedzialnością za dobro
wspólne i realizację zasady
subsydiarności.

Fundamenty ładu społecznego

Ład społeczny i polityczny w etycznej
tradycji chrześcijańskiej Europy jest
ufundowany na cnotach
kardynalnych:

Nie lekkomyślna porywczość, lecz
roztropność (prudentia, phronesis) –
praktyczna mądrość, wiedza o
właściwych celach postępowania
oraz środkach do nich prowadzących



– jest podstawową cnotą polityczną.
Jej składnikiem jest przezorność
(providentia), czyli zdolność
przewidywania skutków
wynikających z obranego sposobu
osiągania jakiegoś, nawet słusznego
w ogólności, celu. Nie mieszczą się w
tych kategoriach ataki ad personam
lub podsycanie z premedytacją
płomienie emocjonalnych sporów.
Roztropność przypomina, że każde
wypowiedziane słowo i każdy
upubliczniony obraz, zwłaszcza jeśli
są kłamliwe i krzywdzące, zaczynają
żyć niejako własnym życiem,
wywołując czasem skutki
nieprzewidywane i
niekontrolowane. Roztropność
pozwala też na krytyczne
przyjmowanie informacji
niesprawdzonych, niewiarygodnych,
niepodpisanych czy napisanych
niegodziwym językiem oraz
powstrzymuje przed ich
upowszechnianiem.



Sprawiedliwość domaga się
zachowania umów (pacta servanda
sunt), zarówno tych nieformalnych,
jak obietnice wyborcze, jak i tych
formalnych – także w relacjach
pomiędzy państwem a obywatelami.
Obowiązuje w odniesieniu do
każdego, a w tym zawiera się
wymaganie, by polityk działał dla
dobra wszystkich obywateli, nie tylko
własnych wyborców. Cnota
sprawiedliwości wymaga oddawania
każdemu tego, co się mu należy,
także politycznym rywalom, a tym
samym – pośrednio – głosującym na
nich wyborcom. Krzywdzące, a
niekiedy jawnie fałszywe oceny, brak
szacunku dla godności politycznych
konkurentów, ignorowanie ich
zasług czy przypisywanie im
wyłącznie złych intencji są jej
zaprzeczeniem. Sprawiedliwość
pozbawiona miłości bliźniego, także
wtedy, gdy jest on politycznym
oponentem, zmienia się w



karykaturę samej siebie (summa ius
summa iniuria).

Cnota umiarkowania oznacza m.in.
zdolność kontrolowania namiętności.
Chodzi np. o gotowość do
roztropnego samoograniczania się w
politycznych ambicjach i
oczekiwaniach, umiar w korzystaniu
z władzy, zwłaszcza na fali sukcesu,
skuteczne odpieranie pokus
przesadnego pomnażania władzy,
zaniechanie prowokowania
przeciwników, wyrzeczenie się
odwetu. Umiar wymagany jest także
po stronie politycznej opozycji,
zwłaszcza gdy chodzi o sięganie po
narzędzia mające przybliżyć
perspektywę odzyskania władzy bez
liczenia się ze stratami, jakie ich
użycie może przynieść państwu i
społeczeństwu. Cel, jakim jest
zdobycie władzy, nie uświęca
środków używanych do jej zdobycia.
W warunkach podziału politycznego
cnota umiarkowania wzywa do



wyważonego osądu, do
powściągliwości w języku, do
unikania skrajnie stronniczych
opinii, które zamykają drogę do
rzeczowego dialogu, wreszcie do
oddzielania krytyki konkretnych
zachowań od pochopnej
dyskredytacji poszczególnych osób.
Ważną formą politycznego umiaru
jest wreszcie stosunek do prawno-
politycznych instytucji państwa.
Można wprawdzie korzystać z
należnych uprawnień nawet za cenę
konfliktu, lecz brak umiarkowania w
korzystaniu z prawnych i
instytucjonalnych możliwości może
prowadzić do negacji dobra
wspólnego. „Wszystko mi wolno, ale
nie wszystko przynosi korzyść.
Wszystko mi wolno, ale ja niczemu
nie oddam się w niewolę” – pisał św.
Paweł Apostoł (1 Kor 6,12).

Męstwo zakłada, że dobro wymaga
wysiłku, dobro kosztuje. Polega na
jego odważnym realizowaniu, na



zmaganiu się o sprawiedliwe relacje,
wbrew trudnościom i
przeciwnościom. Jest cnotą, która w
polityce domaga się trzeźwego
spojrzenia na właściwy porządek
rzeczy oraz uzdalnia do obrony
słusznej sprawy. Dzięki męstwu
człowiek – w imię wyższych dóbr i
wartości – gotowy jest ponieść ofiarę.
Nie oznacza ani ślepego
zaangażowania się, ani bezmyślnego
narażenia siebie i ojczyzny czy
politycznego awanturnictwa. Męstwo
polityka przejawia się w postaci
odwagi cywilnej, zdolności do
odpowiedzialnego zarządzania
konfliktami i umiejętności
realizowania celów społecznych:
życia w prawdzie, pokoju, wolności,
sprawiedliwości, w nieustannym
dążeniu do pomnażania globalnego
znaczenia ojczyzny. Męstwo
nakazuje odważnie głosić i bronić
zasad oraz wartości moralnych
„twarzą w twarz”, bez chowania się
za zasłoną anonimowości oraz



odważnie podejmować pełną
odpowiedzialność za własne słowa i
uczynki. Męstwo wymaga także
cierpliwości, uczciwości,
wytrwałości, umiejętności
przyznania się do błędów i znoszenia
krytyki oraz gotowości do
niezłomnego realizowania
pomyślności Rzeczypospolitej (salus
Rei Publicae suprema lex).

Ład instytucjonalny państwa

„Kościół docenia demokrację jako
system, który zapewnia udział
obywateli w decyzjach politycznych i
rządzonym gwarantuje możliwość
wyboru oraz kontrolowania
własnych rządów, a także — kiedy
należy to uczynić — zastępowania
ich w sposób pokojowy innymi” (CA,
nr 46). Taka „autentyczna
demokracja możliwa jest tylko w
państwie prawnym i w oparciu o
poprawną koncepcję osoby
ludzkiej” (tamże). Konkretne



rozwiązania systemu politycznego
powinny zatem uwzględniać
zarówno integralną, chrześcijańską
antropologię, jak i ład konstytucyjny
państwa, jego kulturę polityczną i
prawną, tradycję oraz aktualną
sytuację społeczną, wewnętrzną i
międzynarodową.

Św. Jan Paweł II naucza, że „zdrowa
teoria państwa” zakłada „organizację
społeczeństwa opartą na trzech
władzach – prawodawczej,
wykonawczej i sądowniczej […]. Ten
porządek odzwierciedla realistyczną
wizję społecznej natury człowieka,
która wymaga odpowiedniego
prawodawstwa dla ochrony wolności
wszystkich. Dlatego jest wskazane,
by każda władza była równoważona
przez inne władze i inne zakresy
kompetencji, które by ją
utrzymywały we właściwych
granicach. Na tym właśnie polega
zasada «państwa praworządnego», w
którym najwyższą władzę ma prawo,



a nie samowola ludzi” (CA, nr 44).
Zatem każda z trzech władz powinna
wypełniać swoje zadania zgodnie ze
swymi kompetencjami.

Władza ustawodawcza powinna
stosować się do porządku moralnego
i norm konstytucji. Władza
wykonawcza powinna dobrze znać
prawa oraz z mądrością je stosować
po dokładnym zbadaniu wszystkich
okoliczności. Władza sądownicza
powinna zaś kierować się prawością,
bez ulegania naciskom żadnej ze
stron, zapewniając respektowanie
praw obywateli i ciał pośrednich
oraz ochronę prawną w wypełnianiu
ich obowiązków (zob. PT, nr 69).
Władze ustawodawcza i
wykonawcza poddane są weryfikacji
i ocenie przez wyborców. Władza
sądownicza powinna zaś działać
według norm etycznych oraz ram
uchwalonych przez władzę
ustawodawczą. Jak naucza św. Jan
Paweł II: „Konstytucje państw



współczesnych definiując relacje
jakie istnieją między władzą
ustawodawczą, wykonawczą i
sądowniczą, gwarantują tej ostatniej
konieczną niezależność w ramach
prawa. Ale ta niezależność jest
wartością, której ma odpowiadać
żywe poczucie prawości w sferze
poszukiwania prawdy, pogodny
obiektywizm sądzenia. Niezależność
sądów nigdy nie powinna być
praktykowana bez respektowania
wartości zakorzenionych w naturze
osoby ludzkiej, której niezbywalna
godność i transcendentne powołanie
powinny być zawsze respektowane” 
[6]

Mądrościowy wymiar polityki

Prawdziwą miarą aktywności
politycznej jest mądrość. Ten wymiar
polityki odwołuje się do przykładu
wyboru dokonanego przez króla
Salomona, gdy „w Gibeonie Pan
ukazał [mu] się […] w nocy, we śnie”.



Na słowa Boga: „Proś o to, co mam ci
dać” władca nie poprosił o długie
życie ani o bogactwa czy zgubę
nieprzyjaciół, lecz o serce rozumne
do wprowadzania sprawiedliwości,
do sądzenia ludu i do rozróżniania
dobra od zła. Bóg pochwalił
Salomona za ten wybór, obdarzył go
mądrością i innymi dobrami (por. 1
Krl 3,4-15). Poprzez tę historię Biblia
ukazuje istotę sprawowania władzy.
Aktywność polityczna ma być
mądrym zaangażowaniem na rzecz
sprawiedliwości i tworzeniem
warunków pokojowego współżycia
obywateli. Imię „Salomon” znaczy
bowiem „Człowiek Pokoju”.
„Oczywiście polityk będzie szukał
sukcesu, bez którego nie byłoby
możliwe skuteczne działanie
polityczne. Sukces powinien jednak
być podporządkowany kryterium
sprawiedliwości, woli przestrzegania
prawa i znajomości prawa”.
Ponieważ „sukces może również
omamić, otwierając drogę do



zafałszowania prawa, do niszczenia
sprawiedliwości” [7].

W naszym polskim kontekście
mądrościowego wymiaru nadają
polityce zasady, które papież
Franciszek przedstawia jako „w
istotny sposób kierujące rozwojem
współżycia społecznego i
budowaniem ludu, w którym różnice
tworzą harmonijną całość w obrębie
wspólnego projektu” (EG, nr 221).

Pierwsza z nich: „czas jest ważniejszy
niż przestrzeń” – nakazuje pracować
w długiej perspektywie, bez obsesji
uzyskiwania natychmiastowych
rezultatów. Chodzi o
dalekowzroczność, przewidywanie
dalekosiężnych skutków i
inicjowanie procesów
długofalowych, podejmowanych z
myślą o pomyślności przyszłych
pokoleń. Druga zasada to: „jedność
jest ważniejsza niż konflikt”.
Rozdźwięk między deklaracjami na



temat wspólnoty i jedności a
praktykowanymi podziałami czy
nawet wrogością przeżywaną w
codziennym życiu uświadamia
potrzebę tego, co mądrość Kościoła
wyraża w zdaniu: „Silniejsze jest
bowiem to, co wiernych łączy, niż to,
co dzieli: niech w rzeczach
koniecznych będzie jedność, w
wątpliwych wolność, a we
wszystkich miłość” (KDK, nr 92).
Trzecia zasada przypomina, że
„rzeczywistość jest ważniejsza od
idei”. Między rzeczywistością a ideą
zawsze dochodzi do napięć. Polityka
jest jednak sztuką takiej realizacji
idei przewodnich, aby nie
przekształciły się w oderwane od
rzeczywistości ideologie, które
prowadzą do społecznych
konfliktów. Współcześnie np. jedna z
hałaśliwych ideologii również
obecna w naszym społeczeństwie
podważa binarny podział płci i
niezastąpioną rolę rodziny
naturalnej próbując w publicznej



debacie, prawie i programach
edukacyjnych zastąpić człowieka
rzeczywistego jego
zideologizowanym obrazem.
Wreszcie czwarta zasada: „całość jest
czymś więcej niż część i czymś więcej
niż ich prosta suma” (EG, nr 235) jest
szczególnie aktualna i ważna w
zglobalizowanym, unifikującym się
świecie. Chodzi o to, aby jako naród
nie żyć w „abstrakcyjnym
uniwersalizmie globalizacji”, a
zarazem „aby nie ulec pokusie
wąskiego, lokalnego spojrzenia” (EG,
nr 234).

Te powiązane ze sobą zasady
stanowią organiczną całość i
wymagają uwzględnienia w procesie
podejmowania politycznych decyzji.
O taki mądrościowy etos życia
publicznego apelujemy. O taki etos
życia publicznego się modlimy i
wszystkich zatroskanych o dobro
ojczyzny do modlitwy i działania
zapraszamy.



Wezwanie do modlitwy i
zaangażowania

„Głoś naukę, nastawaj w porę, nie w
porę, [w razie potrzeby] wykaż błąd,
poucz, podnieś na duchu z całą
cierpliwością, ilekroć nauczasz” (2
Tm 4,2) – poleca św. Paweł. Sobór
Watykański II przypomina zaś:
„Daremny [jest] wysiłek w kierunku
budowy pokoju, dopóki wrogość,
uczucia pogardy i nieufności,
<rasowe> nienawiści oraz zawzięte
ideologie dzielą ludzi i wzajemnie
przeciwstawiają” (KDK, nr 82).

Autentyczne życie społeczno-
polityczne, które opiera się na
prawdzie, na szczerym nawróceniu i
dialogu między stronami, odnawia
się z przekonania, że każda osoba
ludzka, każde pokolenie, nosi w sobie
daną przez Boga obietnicę, która
może wyzwolić nowe energie
relacyjne, intelektualne, kulturowe i
duchowe. Dzisiaj nasze



społeczeństwo potrzebuje
„budowniczych ładu pokoju”, którzy
mogliby być autentycznymi
posłańcami i świadkami Boga Ojca,
który pragnie dobra i szczęścia
rodziny ludzkiej.

Aby religijna i społeczna posługa
Kościoła była możliwa nie może być
on ani wykluczany z życia
publicznego, ani politycznie
instrumentalizowany. Przemilczanie
tych aspektów Chrystusowej nauki,
które budzą u niektórych krytykę czy
sprzeciw podważałoby wiarygodność
apostolskiej misji Kościoła. Równie
szkodliwe byłoby wykorzystywanie
Kościoła, bądź wyrwanych z
kontekstu fragmentów jego
nauczania, do celów bieżących
partyjnych rozgrywek. Dlatego też
prosimy o podmiotowe i integralne
traktowanie nauki i misji Kościoła,
zachęcamy do ponownego
przemyślenia treści zawartych w
jego dokumentach społecznych, a



osoby duchowne wzywamy do
świadectwa nauczaniu społecznemu
Kościoła.

Do wszystkich ludzi dobrej woli
zwracamy się o podjęcie wysiłku na
rzecz narodowej zgody i podjęcia
dialogu w prawdzie. Do wiernych
zwracamy się zaś z prośbą o
serdeczną modlitwę w intencji
ojczyzny. Modlitwą otoczmy
polityków oraz wszystkich
odpowiedzialnych za kształt życia
publicznego w naszym kraju. Prośmy
Boga o zaangażowanie jak
najliczniejszego grona Polaków w
budowanie dobra wspólnego w
jedności i chrześcijańskim stylu
działania. Prośmy Boga, abyśmy
życie społeczne opierali na prawdzie,
budowali według nakazów
sprawiedliwości, ożywiali i
dopełniali miłością i urzeczywistniali
w klimacie wolności (zob. PT, nr 167)
odpowiadającej godności obywateli,
osób rozumnych i wolnych,



sumiennie i odpowiedzialnie
wypełniających prawo i obowiązek
budowania ładu społecznego dla
dobra wspólnego naszej ojczyzny.

„Polityka pokoju, dobrze znająca
ludzkie słabości i przyznająca się do
nich, może zawsze czerpać z ducha
hymnu Magnificat, który Maryja,
Matka Chrystusa Zbawiciela i
Królowa Pokoju śpiewa w imieniu
wszystkich ludzi: <Jego miłosierdzie
z pokolenia na pokolenie nad tymi,
którzy się Go boją. Okazał moc swego
ramienia, rozproszył pyszniących się
zamysłami serc swoich. Strącił
władców z tronu, a wywyższył
pokornych […] pomny na swe
miłosierdzie, jak obiecał naszym
ojcom, Abrahamowi i jego
potomstwu na wieki>” (Łk 1, 50-55)
[8] .

Maryi, Jasnogórskiej Królowej
Polskiego Narodu, powierzamy naszą
ojczyznę.



List przyjęty na 382. Zebraniu
Plenarnym Konferencji Episkopatu
Polski

Warszawa, 14 marca 2019

Wykaz skrótów i bibliografia

CA – Jan Paweł II, Centesimus annus,
encyklika w setną rocznicę encykliki
Rerum novarum, [1.05.1991]

CV – Benedykt XVI, Caritas in
Veritate, encyklika o integralnym
rozwoju ludzkim w miłości i
prawdzie, [29.06.2009]

EG – Franciszek, Evangelii gaudium,
adhortacja apostolska o głoszeniu
Ewangelii we współczesnym świecie,
[24.11.2013]

KDK – Sobór Watykański II, Gaudium
et spes, konstytucja duszpasterska o
Kościele w świecie współczesnym,
[7.12.1965]



KNSK – Papieska Rada „Iustitia et
Pax”, Kompendium nauki społecznej
Kościoła, Wydawnictwo Jedność,
Kielce 2005

LE – Jan Paweł II, Laborem exercens,
encyklika o pracy ludzkiej (z okazji
90. rocznicy encykliki Rerum
novarum), [14.09.1981]

PT – Jan XXIII, Pacem in terris,
encyklika o pokoju między
wszystkimi narodami opartym na
prawdzie, sprawiedliwości, miłości i
wolności, [11.04.1963]

QA – Pius XI, Quadragesimo anno,
encyklika o odnowieniu ustroju
społecznego i dostosowaniu go do
Prawa Ewangelicznego na
czterdziestą rocznicę wydanej przez
Leona XIII encykliki Rerum
Novarum, [15.05.1931]

SRS – Jan Paweł II, Sollicitudo rei
socialis, encyklika z okazji



dwudziestej rocznicy ogłoszenia
Populorum progressio, [30.12.1987]

VS – Jan Paweł II, Veritatis splendor,
encyklika o niektórych
podstawowych problemach
nauczania moralnego Kościoła,
[6.08.1993]

Benedykt XVI, Orędzie na 45.
Światowy Dzień Środków
Społecznego Przekazu „Prawda,
przepowiadanie i autentyczność
życia w erze cyfrowej”, 24.01.2011

Benedykt XVI, Poznanie prawdy.
Wykłady papieskie, Wydawnictwo
WAM, Kraków 2017

Benedykt XVI, Przemówienie w
Bundestagu, Berlin,
Reichstagsgebäude, 22.09.2011

Franciszek, Orędzie na 52. Światowy
Dzień Pokoju, 1.01.2019



Franciszek, Orędzie na 52. Światowy
Dzień Środków Społecznego
Przekazu. „Prawda was wyzwoli” (J
8,32). Fake news a dziennikarstwo
pokoju, 24.01.2018

Jan Paweł II, Przemówienie do
przedstawicieli Narodowego
Kongresu Prawników Włoskich,
Rzym, 30.03.2000.

Konferencja Episkopatu Polski,
Chrześcijański kształt patriotyzmu,
dokument społeczny przygotowany
przez Radę ds. Społecznych
Episkopatu Polski, 14.03.2017

Konferencja Episkopatu Polski,
Służyć prawdzie o małżeństwie i
rodzinie, dokument społeczny
przygotowany przez Radę ds.
Społecznych Episkopatu Polski,
19.06.2009

Konferencja Episkopatu Polski, W
trosce o człowieka i dobro wspólne,
dokument społeczny przygotowany



przez Radę ds. Społecznych
Episkopatu Polski, 13.03.2012

Pius XI, Przemówienie do
kierowników Katolickiej Federacji
Uniwersyteckiej, Rzym, 18.12.1927

[1] Benedykt XVI, Poznanie prawdy.
Wykłady papieskie, Wydawnictwo
WAM, Kraków 2017, s. 62.

[2] Jan Paweł II, Przemówienie Ojca
Świętego do Zgromadzenia Ogólnego
ONZ, Nowy Jork, 5 października
1995.

[3] Zob. Franciszek, Orędzie na 52.
Światowy Dzień Środków Społecznego
Przekazu. „Prawda was wyzwoli” (J
8,32). Fake news a dziennikarstwo
pokoju, 24 stycznia 2018.

[4] Benedykt XVI, Orędzie na 45.
Światowy Dzień Środków Społecznego



Przekazu „Prawda, przepowiadanie i
autentyczność życia w erze cyfrowej”,
24 stycznia 2011

[5] Zob. Pius XI, Przemówienie do
kierowników Katolickiej Federacji
Uniwersyteckiej, Rzym, 18 grudnia
1927.

[6] Jan Paweł II, Przemówienie do
przedstawicieli Narodowego
Kongresu Prawników Włoskich,
Rzym, 30 marca 2000.

[7] Benedykt XVI,Przemówienie w
Bundestagu, Berlin,
Reichstagsgebäude, 22 września 2011.

[8] Franciszek, Orędzie na 52.
Światowy Dzień Pokoju, 1 stycznia
2019.



pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-

pl/article/o-lad-spoleczny-dla-
wspolnego-dobra/ (05-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-lad-spoleczny-dla-wspolnego-dobra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-lad-spoleczny-dla-wspolnego-dobra/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-lad-spoleczny-dla-wspolnego-dobra/

	O ład społeczny dla wspólnego dobra

