
opusdei.org

O formacji
zawodowej (V): Cel
zawodowy
zintegrowany z misją

Podczas naszej drogi
zawodowej formacja pomaga w
stałym skupieniu na celu
nadprzyrodzonym, w łączeniu
różnych aspektów życia, tak
aby działalność zawodowa nie
była jedyną, oraz, by
pozostawać w otwartości na
zmiany, jeśli w grę wchodzi
większe dobro.

14-06-2022



Życie każdego człowieka, w tym życie
zawodowe, jest podróżą, na którą
składają się różne etapy, rozdroża,
zakręty, wzloty i upadki, cele,
zwycięstwa i frustracje. Życie
Chrystusa również było wędrówką:
przeszedł On przez kolejne etapy
rozwoju od dzieciństwa do
dojrzałości, przemierzył fizycznie
Ziemię Świętą, a od momentu
Wcielenia w Nazarecie rozpoczął
długą wędrówkę do Jerozolimy po
Zmartwychwstanie.

W naszym codziennym życiu Jezus
idzie razem z nami w sposób ukryty,
jak to uczynił z uczniami na drodze
do Emaus[1]. Towarzyszy nam w
naszej pracy, a my staramy się Go
odkryć w ludziach, z którymi
stykamy się z racji wykonywanego
zawodu. Formacja duchowa,
merytoryczna, międzyludzka,
apostolska i zawodowa, którą
otrzymujemy, pomaga nam
zachować i realizować to pragnienie



spotkania z Nim. A kiedy nie wiemy,
dokąd iść lub jaką podjąć decyzję,
stajemy się jak Tomasz, który zwraca
się do Chrystusa: „Panie, nie wiemy,
dokąd idziesz. Jak więc możemy znać
drogę?”. Jezus mu odpowiedział: „Ja
jestem drogą i prawdą, i życiem”[2].

Zawodowe rozdroża

Kroczyć ścieżką życia jako
chrześcijanie oznacza rozumieć, że
wszystkie nasze wybory, obrane
kierunki i projekty są powiązane
jednym wspólnym celem: być bliżej
Boga i towarzyszyć innym w
odkrywaniu Go, a „właściwa droga
nazywa się Jezus”[3] , wyjaśnia papież
Franciszek. On nas wzywa,
prowadzi, wspiera i towarzyszy nam
pośród pozornego chaosu naszych
codziennych zajęć i obowiązków.

Pomimo pragnienia życia w
wierności naszemu powołaniu do
uświęcania ziemskich spraw, nie
zawsze mamy jasną wizję tego, jaką



decyzję powinniśmy podjąć w
obszarze zawodowym, aby to
umożliwić. Zwłaszcza, gdy ma ona
wpływ na inne, równie ważne
aspekty naszego życia. Czy
powinniśmy zdecydować się na
przeprowadzkę do innego kraju, czy
będzie to ze szkodą dla moich dzieci?
Czy powinniśmy razem, mąż i żona,
założyć firmę, czy będzie to
szkodliwe dla naszego związku? Czy
lepiej jest kontynuować studia, aby
mieć więcej możliwości pracy, czy też
lepiej jest młodo wziąć ślub? Czy
lepiej jest zmniejszyć liczbę godzin
pracy lub przenieść się do innego
miasta z powodu misji apostolskiej,
czy też w tym momencie mogę
narazić na szwank swoją przyszłość
zawodową? Czy lepiej jest dla mnie
przyjąć tę nową pracę, która daje
szerszy zakres działania, czy też
kieruje mną próżna ambicja lub chęć
ucieczki od innych obowiązków? A w
każdym pytaniu kryje się zdanie:
Panie, czego ode mnie chcesz? Jaka



jest najlepsza droga? Jak najlepiej
połączyć małżeństwo i pracę, dzieci i
pracę, apostolstwo i pracę,
dostępność i pracę... Gdzie na mnie
czekasz?

Ostateczna odpowiedź będzie
zależała od okoliczności, ale zawsze
istnieją pewne jasne i czytelne
wskazówki, które rozjaśniają wybór:
pierwszeństwo ludzi przed rzeczami
materialnymi, rzeczywistości przed
wyobrażeniem, całości przed
poszczególnymi elementami, dobra
duchowego przed materialnym.
Pomocna może być także rozmowa z
osobami, których to dotyczy,
szukanie rady u osób, które znają
sytuację rodzinną, środowisko
zawodowe lub nasze cechy osobiste i
zależy im na dobru wszystkich stron.
A przede wszystkim zwracać w
modlitwie wzrok ku Jezusowi, ku
„właściwej drodze”, gdyż „w takim
milczeniu można rozpoznać, w



świetle Ducha, drogi świętości, które
proponuje nam Pan”[4].

Wspólna droga

Nigdy nie idziemy drogą zawodową
sami. Zawsze towarzyszą nam ci, z
którymi łączą nas bliskie relacje i
więzi: rodzina, przyjaciele,
współpracownicy. W sposób
szczególny idziemy z tymi, z którymi
zdecydowaliśmy się dzielić
przyszłość: ze współmałżonkiem, z
dziećmi, a w przypadku osób
powołanych do Opus Dei, z innymi
członkami tej rodziny, jaką jest
Dzieło, oraz z tymi, do których
skierowane jest jego działanie
ewangelizacyjne. To oni stają się
częścią naszej własnej tożsamości i
misji.

„Każdy, kto pracuje i ma rodzinę,
powinien starać się zachować
równowagę między tymi dwiema
sferami, zarówno mężczyzna, jak i
kobieta, i liczyć na pomoc Bożą w



uświęcaniu codziennych
obowiązków”[5]. W niektórych
zawodach obecność w domu jest
bardziej nieprzewidywalna - pomyśl
o kierowcy ciężarówki, stewardessie
czy rybaku dalekomorskim - i
wymaga szczególnie kreatywnego
podejścia oraz wspólnego
zaangażowania.

Czasami podczas naszej wędrówki
niezbędne jest zwolnienie tempa lub
zmiana trasy, gdy potrzebują tego
osoby idące z nami. Może to być
bolesne wyrzeczenie. Jak głosi stara
mądrość, kto idzie sam, dociera do
celu pierwszy, ale kto idzie z innymi,
dociera dalej. W obecnym świecie, w
którym praca zawodowa wydaje się
niekiedy jedynym drogowskazem,
jedyną osią, wokół której należy
podejmować decyzje, aby w razie
potrzeby na nowo opracować kształt
własnej przyszłości, musimy często
odświeżać i przypominać na nowo
znaczenie misji, przypominać



wartość więzi, wkładać serce w inne
istotne skarby, które posiadamy,
podejmować ryzyko, ufając Bogu i
innym, a nie tylko bezpieczeństwu
posiadania wszystkiego pod
kontrolą. „Wszystko może zostać
zaakceptowane i zintegrowane jako
część naszego życia w tym świecie i
włączone w drogę uświęcenia”[6],
podkreśla papież Franciszek.

Zdarza się również, że w wielu
przypadkach podczas wędrówki
zawodowej pojawiają się przeszkody,
drogi na skróty lub nieprzewidziane
nowe możliwości. Metafora podróży,
drogi mówi o czasie, cierpliwości,
wysiłku, postojach, a przemierzanie
jej wymaga poczucia sensu i
celowości, co wiąże się z wolnością
osobistą, wychodzeniem z inicjatywą
i podejmowaniem ryzyka. Ale dobrze
jest też pamiętać, że to Bóg, tak jak w
Emaus, jest tym, który nas spotyka w
tych nowych okolicznościach, i że



Jego Opatrzność nas prowadzi i
wspiera.

Droga zawodowa, tak jak zwykła
droga jest zawsze doświadczeniem
otwartym, ponieważ nie jest czymś
jednostkowym, ale zakorzenionym w
świecie realnym i otwiera się na boże
niespodzianki. Wszyscy
doświadczyliśmy tego, gdy coś, co
wydawało się przegraną często
otwiera drzwi do większych bogactw.
Jednocześnie ważne jest, aby nasze
zamiary były ambitne, ponieważ
końcowy cel jest postawiony wysoko:
postawić Chrystusa na szczycie
wszystkich ludzkich działań[7].
Dlatego tak ważne jest patrzenie i
słuchanie Jezusa: być może w
którymś momencie skłania nas,
abyśmy zatrzymali się i zawrócili, jak
dwaj uczniowie, a innym razem
wysyła nas na głębię, jak Apostołów.

Spoglądać wyżej



Powołanie i misja są w nas
nierozerwalnie zespolone, tak jak w
Jezusie Chrystusie. Nasza misja jest
częścią naszej tożsamości i definiuje
to, kim jesteśmy. Jesteśmy dla Boga i
dla dusz; nasze życie jest służbą.
Możemy powiedzieć, tak jak On: „po
to się narodziłem i po to przyszedłem
na świat”[8].

Potrzebujemy serca otwartego,
dyspozycyjnego, wielkiego, aby
realizować to, co prałat Opus Dei
podsumowuje w następujący sposób:
„Jesteśmy bowiem powołani, aby
przyczyniać się, z inicjatywą i spon‐
tanicznością, do polepszania świata i
kultury naszych czasów, aby
otworzyły się na Boże plany wobec
ludzkości: (…) na zamiary Jego serca,
które trwają z pokolenia na
pokolenie”[9]. Św. Josemaría wyjaśnia
to w następujący sposób: „Oddajmy
w pełni nasze życie Panu Bogu,
pracując z doskonałością, każdy w
swoim zawodzie i w swoim stanie,



nie zapominając, że we wszystkich
naszych dziełach powinniśmy mieć
tylko jedno dążenie: umieścić
Chrystusa na szczycie wszystkich
ludzkich spraw”[10].

Misja ta przenika wszystkie
dziedziny życia człowieka: rodzinę,
pracę, przyjaźń, odpoczynek,
chorobę itd. Dotyczy także każdego
momentu życia i wyborów, których
dokonujemy. Postawienie Chrystusa
w centrum życia i wszystkich działań
oznacza również postawienie Go w
centrum projektu zawodowego: jest
On światłem, które pozwala odnaleźć
się na tej drodze, dokonywać
właściwych wyborów w każdym
momencie.

Benedykt XVI tak to wyjaśnił podczas
Wigilii Paschalnej: „Chrystus
oddziela światłość od ciemności. W
Nim poznajemy, co jest prawdą, a co
fałszem, co jest światłem, a co
ciemnością. Dzięki Niemu rodzi się w



nas światło prawdy i zaczynamy
rozumieć. Pewnego razu, gdy
Chrystus ujrzał ludzi, którzy
przybyli, by Go słuchać,
spodziewając się uzyskać od Niego
jakieś wskazówki, ulitował się nad
nimi, ponieważ byli jak owce nie
mające pasterza (por. Mk 6, 34). W
obliczu sprzecznych poglądów
panujących w ich czasach nie
wiedzieli, gdzie się zwrócić. Ileż
współczucia musi odczuwać również
w naszych czasach — z powodu
wszystkich tych wielkich mów, za
którymi w rzeczywistości kryje się
ogromne zagubienie. Dokąd mamy
pójść? Jakimi wartościami możemy
się kierować? Według jakich wartości
możemy wychowywać ludzi
młodych, by nie wpajać im zasad,
które być może nie wytrzymają
próby czasu, bądź nie wymagać od
nich tego, co nie powinno być im
narzucane? On jest Światłością”[11].

Łączyć, żeby czynić postępy



Życie zawodowe jest dziś bardzo
dynamiczne. Musimy stale
rozpoznawać i rozumieć potrzeby
otaczającego nas świata, nie tylko po
to, by sprostać zmieniającym się
wymaganiom rynku pracy, ale także
po to, by lepiej służyć poprzez nasz
zawód.

Należy pamiętać, że miłość, która
ożywia i stymuluje pracę, jest
również dynamiczna: zawsze
wzrasta, rozwija się, doskonali,
popycha człowieka ku wyżynom,
daleko wykraczającym poza jego
wiedzę teoretyczną czy techniczną.
Ten dynamizm miłości daje ukojenie
w obliczu wyczerpania i trudności.
Pomaga też odnaleźć jedność ponad
konfliktami, ponieważ spojrzenie
miłości jest nastawione na integrację
i poszukuje dobra.

Zaangażowanie zawodowe,
ożywione miłością, nie jest zwykłym
elementem składowym curriculum.



Formacja, którą zdobywamy poprzez
to samo uświęcone doświadczenie
zawodowe, oddziałuje w nas.
Wzbogaca nas jako osoby, pozwala
nam pogłębiać wiedzę i umiejętności,
daje nam doświadczenie
człowieczeństwa, pozwala nam
elastycznie podchodzić do bardzo
różnych spraw, czyni nas bardziej
refleksyjnymi i zdecydowanymi. A to
z kolei pomaga nam lepiej troszczyć
się o rodzinę, pozwala poszerzyć
krąg przyjaciół, ułatwia nam głębszą
ewangelizację, poszerza nasze serce i
spojrzenie, by utożsamić je z
Chrystusem. Wymagające i
entuzjastyczne oddanie się swojemu
zawodowi, przeżywane z pasją
służby i misji, nie stoi w sprzeczności
z postawą dyspozycyjności,
otwartości na inne potrzeby, ale
raczej ułatwia tę dyspozycyjność, aby
była pełniejsza. Jak zauważa prałat
Opus Dei, dyspozycyjność „przejawia
się w pełni, kiedy myślimy, jakie
talenty otrzymaliśmy od Boga, by



oddać je na potrzeby misji
apostolskiej; ofiarujemy się,
wychodzimy naprzód z inicjatywą.
Dyspozycyjność nie oznacza
bezruchu, lecz przeciwnie, stałe
pragnienie poruszania się w Bożym
tempie”[12].

Spełnienie osobiste nie jest
ograniczone do spełnienia
zawodowego, ani też nie zależy tylko
od niego; zawód (konkretny) jest
częścią tego spełnienia, ale go nie
wyczerpuje, ponieważ często
zmieniamy zawody i profesje. Ci,
którzy uczą się zawodu, mogą po
kilku latach wrócić na studia; ci,
którzy tracą pracę, zmieniają ją na
inną; ci, którzy znudzili się pracą,
która stała się monotonna,
przekształcają hobby w nowy sposób
zarabiania na życie; ci, którzy na
kilka lat porzucają swój zawód z
powodów rodzinnych lub
apostolskich, w końcu wracają do
niego ze świeżym spojrzeniem.



To, co jest zawsze obecne, to poczucie
profesjonalizmu, fachowości w
wykonywaniu powierzonych zadań.
Niektóre cechy tej postawy to na
przykład: „zwracanie uwagi na
szczegóły, nie tracąc z oczu szerszego
obrazu sytuacji, pamiętanie o tym, w
jaki sposób nasza praca warunkuje
pracę innych, pielęgnowanie relacji
nawiązywanych dla celów pracy,
gotowość do formowania innych, aby
mogli się rozwijać ponad nas
samych, przyczynianie się do
rozwiązywania wspólnych
problemów, dopełnianie całości”[13].

Powołanie zawodowe jest więc
częścią szerszego projektu życia,
powołania otrzymanego przez
każdego człowieka od Boga, które
jest światłem, by widzieć i siłą, by
działać[14] w obliczu codziennych
sytuacji. To światło i ta siła,
karmione modlitwą i formacją,
pomagają nam umieścić zadanie
zawodowe na właściwym miejscu,



rozeznawać, pragnąć i wybierać to,
co najlepsze. W ten sposób staramy
się uniknąć przeciętności i
konformizmu, które może stworzyć
komfort gwarantowanej pensji; lub
nadmiernego poświęcenia, które
sprawia, że praca staje się miejscem
ucieczki, gdzie nie docierają realia
własnego domu, gdzie nie
przywiązujemy wagi do przeciągania
czasu powrotu do domu; lub
sprowadzenia zawodu do
indywidualistycznego projektu, gdzie
można rozwijać własną osobowość w
oderwaniu od innych.

Boże ścieżki

W życiu wielu osób zdarza się, że z
powodów osobistych, rodzinnych lub
społecznych porzuca się swój zawód,
aby poświęcić się innym zadaniom:
innymi słowy, to życie kieruje nami
w wyborze zawodu, a nie ukończone
studia czy zdobyte wykształcenie. W
takich przypadkach zdobyte



przygotowanie służy nowemu
zadaniu zawodowemu, w którym
rozwija się własną misję: tak jak w
przypadku apostołów wezwanych
nad brzeg Jeziora Galilejskiego, do
których Chrystus powiedział:
„Sprawię, że się staniecie rybakami
ludzi”[15].

Św. Josemaría wyjaśnia to w
następujący sposób: „Powołanie
zawodowe jest czymś, co kształtuje
się w ciągu całego życia: Nierzadko
ktoś, kto rozpoczął określone studia,
odkrywa później, że lepiej nadaje się
do innych zadań, i poświęca się im;
albo zdobywa specjalizację w
dziedzinie innej niż pierwotnie
zakładał; albo znajduje, w trakcie
wykonywania wybranego zawodu,
nową pracę, która pozwala mu
poprawić pozycję społeczną jego
rodziny lub skuteczniej przyczynić
się do dobra wspólnoty; albo też jest
zmuszony, ze względu na stan



zdrowia, do zmiany środowiska i
zawodu”[16].

To nie zysk czy materialny aspekt
tego, co robimy, nadaje sens i
wartość naszej pracy, ale jej związek
z dobrem ludzkim i duchowym
osoby, która wykonuje pracę, i tych, z
którymi się w tym czasie spotyka[17].
To pozwala nam zrozumieć, że to
właśnie miłość jest właściwą miarą
znaczenia i wartości poświęcenia w
pracy. „Trzeba rozumieć i przeżywać
osobistą dyspozycyjność jako
wolność, w tym sensie, by nie mieć
innych więzów z wyjątkiem miłości
(to znaczy, by nie być koniecznie
przywiązanym do pracy, do miejsca
zamieszkania, itd., a jednocześnie
być mocno zakorzenionym tam,
gdzie jesteśmy). To nie zewnętrzne
okoliczności czynią nas wolnymi, ale
miłość, jaką nosimy w sercu”[18].

Ta misja apostolska, którą powierzył
nam Pan, aby uczynić Bożymi



wszystkie drogi ziemi, czyni nas
światłem dla innych, zwłaszcza w
naszej pracy i poprzez nią. „Niech
Bóg da, abyś umiał rozpoznać, jakie
jest to słowo, to orędzie Jezusa, które
Bóg chce powiedzieć światu poprzez
twoje życie. Daj się przemienić, daj
się odnowić Duchowi, aby to było
możliwe, i aby w ten sposób twoja
cenna misja nie została utracona.
Pan ją dopełni również pośród twych
błędów i złych chwil, pod
warunkiem, że nie porzucisz drogi
miłości i zawsze będziesz otwarty na
Jego nadprzyrodzone działanie, które
oczyszcza i oświeca”[19].

Tłum. Joanna Ratajska

[1] Por. Łukasz 24,13-35.

[2] Jan 14,5-6.



[3] Franciszek, “W drodze”, homilia w
domu św. Marty, 3 maja 2016.

[4] Franciszek,Gaudete et exsultate, nr.
150.

[5] Paula Hermida, Chrześcijanie w
społeczeństwie XXI wieku. Wywiad z
Fernando Ocárizem, Cristiandad,
Madryt 2020, s. 47-48.

[6] Franciszek,Gaudete et exultate, nr.
26.

[7] Por. Św. Josemaría, List nr. 6, nr.
12c.

[8] Por. Jan 18,37.

[9] Fernando Ocáriz, List
duszpasterski 14 lutego 2017, nr. 8.

[10] Św. Josemaría, List 15-X-1948, nr.
41, w E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 428. Por. Kuźnia, nr. 678.



[11] Benedykt XVI, Homilia w Wigilię
Zmartwychwstania Pańskiego, 11-
IV-2009.

[12] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
28 octubre 2020, n. 11.

[13] Ana Marta González, “Mundo y
condición humana en san Josemaría
Escrivá. Claves cristianas para una
filosofía de las ciencias sociales”, en 
Romana nº 65, julio-diciembre 2017.

[14] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta 28
octubre 2020, n. 2.

[15] Marcos 1,17.

[16] Cfr. san Josemaría, Carta 15-
X-1948, n. 33; recogido en
BURKHART-LÓPEZ, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de san
Josemaría, III, Rialp, Madrid 2010, p.
180.

[17] Cfr. san Josemaría, Carta 29-
VII-1965, n. 13.



[18] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
28-X-2020, n. 11.

[19] Francisco,Gaudete et exultate, n.
24.

Alba Canet y Susana López

pdf | dokument generowany
automatycznie z https://opusdei.org/pl-
pl/article/o-formacji-zawodowej-v-cel-

zawodowy-zintegrowany-z-misja/
(08-02-2026)

https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-v-cel-zawodowy-zintegrowany-z-misja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-v-cel-zawodowy-zintegrowany-z-misja/
https://opusdei.org/pl-pl/article/o-formacji-zawodowej-v-cel-zawodowy-zintegrowany-z-misja/

	O formacji zawodowej (V): Cel zawodowy zintegrowany z misją

